del
Rapi Mapin De Bresuov

Anatomia




Anatomia
Del
Alma

Por
Jaim Kramer

Con
Abraham Sutton

Traducido al espafiol
por Guillermo Beilinson

VOLUMEN 1

Publicado por
BRESLOV RESEARCH INSTITUTE
Jerusalem/New York

Copyright © 2002 Breslov Research Institute
ISBN 0-930213-95-5

Ninguna parte de esta publicacidén podra ser traducida, reproducida o archivada en ningun sistema
o transmitida de ninguna forma y de ninguna manera, electrénica, mecanica, fotocopiada o
grabada o de cualquier otra manera, sin el consentimiento previo, por escrito, del editor.

Segunda Edicion 2013
Titulo del original en inglés:
Anatomy of the Soul

En recuerdo de nuestros padres
Ana bat Kalmon Pereminsky z"|
Schneyer ben Moshé Podjarny 2"l

Ambos médicos, dedicaron sus vidas a sus pacientes.

Nos ensefiaron:
"Cura el alma vy el cuerpo la acompanard"

Familia Podjarny



Guia para este Libro

Anatomia del Alma explora la descripcién Biblica del hombre "creado a la imagen de Dios".
Las ideas principales de este libro han sido tomadas de las ensefianzas del gran maestro Jasidico
Rabi Najman de Breslov (1772-1810) y de su discipulo mas cercano, el Rabi Natan (1780-1844).
Presenta una descripcion de la anatomia humana y de sus paralelos espirituales esenciales, con el
objetivo de alentar al lector a actualizar todo su potencial concibiendo al cuerpo como un templo
para el alma. Como en la mayoria de los libros de anatomia, hemos seguido la practica usual de
dividir el cuerpo de acuerdo a los sistemas fisioldgicos. Sin embargo, dado que es nuestra intencién
explorar la esencia espiritual de la anatomia humana, hemos debido estructurarlo de acuerdo a
nuestro particular punto de vista.

La Parte Uno introduce el concepto de la "anatomia espiritual," tomando la representacion
biblica de Adan como el prototipo de toda la humanidad. También trata sobre los conceptos de
Adén en el Jardin del Edén, del comer el fruto prohibido del Arbol del Conocimiento del Bien y del
Mal, de su subsiguiente expulsién del Jardin y del significado que esto tiene hoy para nosotros.

La Parte Dos detalla la necesidad de que el cuerpo y el alma funcionen juntos en armonia.
Trata también sobre la creacién de un almay de un cuerpo, su interdependencia y sus caracteristicas
principales. En esta seccion se introducen muchos de los conceptos Kabalistas incorporados a
nuestro texto.

En la Parte Tres comenzamos a explorar los sistemas internos del cuerpo. Como quedard
claramente demostrado, el caracter de la persona se encuentra enraizado en su sistema circulatorio
y digestivo. Examinaremos primero estos drganos y sistemas para comprender como es que
nuestros rasgos basicos de cardacter se desarrollan durante la nifiez. Explicaremos, por ejemplo, las
raices de lairay de la arrogancia y cdmo llegan a desarrollarse la avaricia, la gula y la lujuria.

A continuacidn, y desde la Parte Cuatro hasta la Seis, tratamos sobre los drganos que
pueden emplearse para contrarrestar los bajos deseos del hombre. Estos incluyen el sistema
nervioso central y los érganos que se encuentran dentro de la cavidad toracica (el corazén y los
pulmones - el asiento del intelecto y de las emociones), que contienen los medios median te los
cuales la persona puede aprender a comprenderse a si misma.

La Parte Siete trata sobre el sistema nervioso periférico, las ramificaciones del intelecto que
nos da el potencial para dominar nuestros deseos y sublimarlos para nuestro beneficio espiritual.

En la Parte Ocho, el tdpico se centra en los sistemas esquelético y muscular, que nos
permiten ascender en la escala espiritual , cada individuo de acuerdo con sus propias y Unicas
capacidades.

La Parte Nueve trata del sistema reproductivo, juntamente con un acercamiento espiritual
a la pureza sexual, las relaciones matrimoniales, la concepcién, el embarazo y el nacimiento.
Finalmente la Parte Diez trata respecto de por qué Dios considerd necesario crear al hombre con un
cuerpo fisico y con necesidades fisioldgicas, sobre el propdsito de la muerte y la idea de la
recompensa final, el Mundo que Viene, el cual puede experimentarse inclusive en Este Mundo,
simplemente dirigiendo nuestros esfuerzos hacia la superacion de la busqueda de lo material.



El Apéndice A es una lista, tomada del Sefer Jaredim, donde se detallan las mitzvot especificas
asociadas con los diferentes 6rganos. El Apéndice B define cuadles caracteristicas del hombre se
encuentran enraizadas en cada Sefird determinada, para poder ser capaces de buscar la propia
imagen Divina, tal y como se encuentra citado en el Tomer Dvora. El Apéndice C contiene diagramas
y una ayuda visual para ilustrar los conceptos Kabalistas introducidos en nuestro trabajo.

Prefacio
"Y todos mis miembros declarardn, 'Sefor, ¢ Quién es como tu?"' (Salmos 35:10).

"Envidio a la persona sinceramente religiosa. Puede parecer que también ella tiene manos,
pies y un cuerpo como cualquier otra persona, pero en realidad es mucho mds que eso. Pues un
hombre sinceramente religioso es de hecho infinitamente precioso" (Sabiduria y Ensefianzas del
Rabi Najman de Breslov #14).

El Rebe Najman de Breslov (1772-1810) fue un importante maestro Jasidico de finales del
siglo XVIII y principios del siglo XIX. Su magnum opus es el Likutey Mohardn, una obra en dos
volumenes que comprende mads de cuatrocientas lecciones. Reconocida por los mds importantes
estudiosos del mundo, desde los maestros Jasidicos y lideres religiosos hasta los estudiosos
universitarios, esta obra es una coleccion magistral de discursos que abarcan todo el espectro de la
literatura de la Tora. El material presentado en Anatomia del Alma ha sido tomado principalmente
del Likutey Moharan, de algunas de las conversaciones del Rebe Najman y del Likutey Halajot, la
obra del Rabi Natan (1780- 1844), uno de los mas cercanos discipulos del Rebe Najman.

La Biblia, el Talmud y el Zohar estan repletos de historias de personas que superaron las
circunstancias materiales y que llegaron incluso a dominar su cuerpo fisico. De este modo llegaron
a ser dignas de santificar su materialidad, transformandose en "carrozas" o "templos" de la
presencia de Dios en el mundo. En las ensefanzas del Rebe Najman es posible encontrar, mas que
en ninguna otra parte, una enorme riqueza de material que explica cbmo dominar y trascender lo
fisico. Asi y desde la primera leccion del Likutey Moharan, cada discurso incluye una disertacion
sobre alguna parte de la anatomia humana, describiendo el poder espiritual inherente a cada
érgano.

El Rebe Najman lo expresd de una manera absolutamente clara: Todos- no importa quiénes
sean -pueden, de acuerdo al esfuerzo que le dediquen, comenzar a efectuar un cambio inmediato
en sus vidas. Pueden ascender en la escala espiritual y recibir una iluminacién ain mayor. Uno de
los conceptos singulares expresados a lo largo de las ensefianzas del Rebe Najman es el principio de
que las funciones del cuerpo fisico y de su contraparte en el alma se encuentran inextricablemente
interconectadas y, como veremos, los parale los entre el cuerpo y el alma son verdaderamente
asombrosos. Las ensefianzas del Rebe Najman abarcan desde lo mundano a lo sublime, presentando
la anatomia humana como un reflejo de lo espiritual y mostrando cdmo es posible alcanzar rasgos
verdaderamente espirituales. Muchas de las ideas del Rebe una vez explicadas, parecen tan simples
gue uno se pregunta como es que nunca antes habia pensado en ellas.

La interfase entre los conceptos espirituales y fisicos es algo extremadamente dificil de
explicar a un lector que sélo tiene un limitado conocimiento de las ensefianzas Kabalistas. Asi,
agradecemos profundamente a Moznaim Publishers de Brooklyn, New York, quienes nos han dado
el permiso de citar del libro Innerspace del Rabi Arie Kaplan. La capacidad del Rabi Arie Kaplan para



presentar los conceptos mas esotéricos en términos simples nos ha ayudado grandemente en
nuestro trabajo.

Mi mas profunda apreciaciéon a Abraham Sutton, quien examind, diagnosticd, operd y tratd
con éxito la enferma anatomia del manuscrito original. Su capacidad Unica para llegar al corazén de
la "materia" extrajo la "forma" de este libro.

Gracias de todo corazén a C. Safran, S.C. Mizrahi, S. Brand y C. Raphael por revisar y editar
esta obra. Incomprensible como era el "cuerpo" de mi presentacién, fue notable su capacidad para
alcanzar el "alma" del tema. Que Dios les confiera Sus bendiciones, a ellos, a sus anatomias y a sus
familias para salud y prosperidad. Muchas gracias a los doctores Raphael Rosen y Robert Friedman.
Su guia y sugerencias han sido invalorables. Gracias al doctor Noaj Bittelman por su explicacién de
la medicina oriental. Gracias también a mis colegas del Breslov Research Institute por su paciencia
y asistencia en hacer que este libro tuviese su "proceso de purificacién," haciéndolo potable al
lector.

Una especial y profunda gratitud a Seymour Stein quien me apoyé a lo largo ele muchos
anos. Nuestra relacion lleva varias décadas, desde que Seymour fuera alumno de mi suegro el Rabi
Zvi Arie Rosenfeld, zal, y sus pudres me han mostrado su bondad y amistad. Su profunda dedicacién
y constante contribucién al Breslov Research Institute, han permitido que esta obra, junto con
muchas otras, llegara a completarse. Afortunados somos de su sincero entusiasmo y honesta
direccion, propias de un real amigo. Que Dios haga descender Su bondad sobre él y su familia, en el
mérito del Rebe Najman por quien Seymour ha sacrificado tanto, para salud y prosperidad y que sus
queridos padres reciban verdaderas najas de Seymour, su hermana Ann y de todos sus
descendientes, Amen.

Y a mi esposa, a quien agradezco, pues, aunque ha sido "tomada de mi costilla," se ha
mantenido sin embargo fielmente a mi lado. Cuando comencé este libro ella enfermd y requirid
muchos meses de convalecencia. Agradezco a Dios Quien, en Su infinita bondad le ha devuelto la
salud. Este libro es asi una expresion de mi aprecio al Intentar devolver el gran favor que Dios nos
ha mostrado, presentando las ensefianzas del Rebe Najman sobre la anatomia. Que la sabiduria del
Rebe sea nuestra guia mientras anhelamos y buscamos la Divinidad, hasta que merezcamos
experimentarla.

Al hablar de lo valiosa que es una persona sincera, el Rebe Najman concluye: "Aunque el
deseo por la espiritualidad es muy grande, esto no es suficiente. Uno debe anhelar continuamente
hacer que este buen deseo fructifique. Entonces, aunque la persona no pueda completar su tarea,
aun asi, sélo con su buen deseo ha logrado algo muy valioso" (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi
Najman de Breslov # 14). También ensefio el Rebe Najman que el alma esta siempre encontrando
nuevas y maravillosas delicias espirituales. La persona debe tener compasion de su cuerpo y
compartir con él los logros de su alma (Likutey Moharan, 1,22:5).

Que Dios nos dé la claridad para anhelar y esperar el logro espiritual, iluminando nuestros
cuerpos con los logros del alma. En virtud de esto, que la paz llegue al mundo, y merezcamos ver la
Llegada del Mashiaj, el Retomo de los Exiliados y la Reconstruccién del Santo Templo, pronto y en
nuestros dias, Amén.

Jaim Kramer / Jerusalem, Tevet, 5758



Parte Uno
El Alma de la Anatomia

1. "Ala Imagen de Dios"

La tradicion Midrashica y Kabalista dice que cuando existia la profecia, la existencia de Dios
era mucho mas evidente que hoy en dia. Dios hablaba en el corazén del hombre, el cielo estaba en
la tierra y el espiritu permeaba la materia. La verdad es que esto aln sigue siendo asi. El hombre
aun se encuentra conectado con Dios, la tierra aun esta conectada con el cielo y la materia alin se
encuentra plena de espiritu o energia. Mdas aun, hoy se sabe también que la materia es
indudablemente otra forma de energia. Pero este fenédmeno se encuentra profundamente oculto y
la humanidad busca desesperadamente una manera de volver a conectarse con Dios.

¢Qué conecta a Dios con el hombre, al cielo con la tierra y al espiritu con la materia? ¢ Existe
un puente hacia Dios? ¢Hay una escalera con la que podamos subir al cielo y traer de retomo su luz
a nuestras vidas?

Existe un puente y una escalera. La Tora.
éQué esla Tora?

La Tord es el documento escrito que fuera recibido y transmitido por Moisés en el Sinai hace
algo mas de 3.300 afios. También es la tradicidén oral que acompana a ese documento y que incluye
las instrucciones para comprender el significado basico de la Tord (pues es un texto
extremadamente conciso que dice mucho mas de lo que aparenta) y para cumplir con sus
mandamientos.

La Tora Oral se ensambla con la Tora Escrita de cuatro formas primarias codificadas en la
palabra hebrea Pardes. Pardes es el origen de la palabra castellana Paraiso, que hace referencia al
Jardin del Edén PaRDeS es también un acrénimo de los cuatro diferentes niveles de comprension de
la Tora: P 'shat (el significado simple): Remez. (alusion), Drush (significado homilético), Sod (Kabala;
el significado secreto). Estos cuatro niveles componen las llaves necesarlas para entrar al Paraiso
de la Tora.

Mediante estas cuatro llaves, la Torad se abre y revela no sélo sus propios secretos, sino
también los secretos del universo los secretos de la materia (del espacio), de la historia (del tiempo)
y del hombre (el alma y la conciencia). Si deseamos ir mas alla de las apariencias y examinar los
misterios de la creacion y de la existencia humana, la Tord es el lugar indicado. Esto se debe a que
la Tora precedid a la creacion del Universo. En verdad, la Tora es nada menos que una luz de lo que
llamamos la Mente de Dios. Es la Unién conceptual entre El y Sumundo, entre El y nosotros.

Tord y Anatomia

"Esta es la Tora, el hombre..."
Numeros 19:14



Es bien sabido que la Tord contiene 613 mitzvot (mandamientos; plural de mitzva)
(Makot23b). La raiz del significado del verbo LeJZAVot (ordenar) es "unir". Cuando cumplimos con
una miTZV4 nos unimos, nosotros y el mundo que nos rodea, con DIOS.

Las 613 mitzvot se dividen en 248 mandamientos positivos y 365 prohibiciones. Estos
mandamientos abarcan todos los aspectos de nuestra relacidn con Dios, con nuestros congéneres y
con toda la existencia. Mediante estos mandamientos, Dios provee las herramientas necesarias para
que el hombre pueda conectarse con Dios y llevar a toda la creacion hacia su perfeccion final.

También la forma humana tiene 248 miembros correspondiendo a los 248 mandamientos
positivos de la Tord y 365 tejidos conectivos, venas o tendones, correspondientes a las 365
prohibiciones de la Tora (Zohar I, 170b). Asi el hombre fue disefiado sobre el modelo de la Tora. No
solo su alma, sino también el mismo cuerpo que aparentemente le impide elevarse por sobre las
limitaciones fisicas de este mundo, es en si mismo "una Tord". Mediante esta conexién, el hombre
es capaz de utilizar todo lo que hay en el mundo para reconocer y servir a Dios con su cuerpo. Con
su alma puede ascender mas alla del mundo material y entrar al ambito de lo espiritual. Con su
cuerpo puede canalizar lo espiritual haciéndolo descender hacia lo material, creando la perfeccion
de lo que se espera que sea la vida humana sobre la tierra.

La Tord es la conexion que le permite al hombre lograr este objetivo. Escribe el Rabi Natan
sobre la conexidn entre la Tora y el cuerpo del hombre:

Para que un médico pueda curar deberd tener un conocimiento completo de la anatomia
humana. Debera conocer todas las partes del cuerpo - los miembros, arterias, venas, etcétera.
Deberd saber cémo es que cada érgano se encuentra interconectado con los demas y cdmo uno
depende del otro. Debera saber cémo cada érgano puede ser afectado por los otros. Entonces y
solo entonces, podra el médico comprender la naturaleza de la enfermedad que desea curar. De la
misma manera, la Tora es un cuerpo de leyes donde cada mitzva individual representa un "érgano"
de ese "cuerpo". Para poder comprender el verdadero valor de la Tora la persona deberd conocer
su "anatomia" - sus leyes e ideales - cdmo es que cada mitzva se encuentra interconectada con las
otras, como parte individual e integral de toda la Tora (Likutey Halajot, Rosh Jodesh 5:6).

El Rabi Natdn continda su discurso explicando los paralelos entre la "anatomia" de la Tord y la
anatomia humana. Este es un tema muy importante de la Kabala, que describe la conexién entre
ciertas partes del cuerpo y determinadas mitzvot. EI Rabi Natan escribe en otro lugar que aquél que
comprende los escritos del Zohar y del Ari sabe que todos los misterios de la Kabald se refieren a
esto (Likutey Halajot, Minja 7:22). Dos de los trabajos mencionados en este libro, Sha'arey Kedusha
y Sefer Jaredim tienen éste como su tema principal (ver también Apéndices A-B).

Aungue sea material, la forma humana corresponde a la Tora y refleja los mas altos niveles de
espiritualidad. Cada parte del cuerpo corresponde a un concepto espiritual diferente, a una mitzva
diferente. Cada 6rgano y cada vena contienen su propio poder espiritual. Si son controlados, estos
poderes pueden elevar al hombre por sobre la forma material que alberga su alma. Moisés es el
paradigma de esta elevacién. El purificd su cuerpo fisico al punto en que su corporeidad se
transformd en espiritualidad. La Tora es testigo de esto cuando relata que Moisés ascendié a los
cielosy alli estuvo durante cuarenta dias y cuarenta noches sin comer ni beber (Deuteronomio 9:9).
Otro versiculo afirma, "Esta es la bendicién con la cual Moisés, el hombre de Dios, bendijo al pueblo
de Israel (fbid.33: 1). Moisés es llamado "hombre de Dios" porque logré transformar su cuerpo fisico



en un templo Divino para su espiritu (Devarim Rabah I1:4). Asi esta escrito (Exodo 34:30), "Cuando
Moisés descendié del Monte Sinai con las dos Tablas del Testimonio en sus manos ... No supo que
la piel de su rostro se habia vuelto luminosa pues [Dios] habia hablado con él. Cuando Aardn y todos
los hijos de Israel vieron que la piel del rostro de Moisés brillaba con una luz muy grande, tuvieron
temor de acercarse a él".

Capitulo 2
En el Jardin del Edén

Uno de Jos primeros pasos que podemos dar hacia la verdadera espiritualidad es llegar a ser
mas conscientes del significado espiritual de la anatomia humana. Para ello debemos primero
reconocer la grandeza del alma y aprender cdmo es que se relaciona con el cuerpo.

El Zohar (lll, 105a, 281a; Tikuney Zohar 26, p.72a) dice que el alma se encuentra muy por
encima del cuerpo y que éste es llamado un "zapato" respecto del alma. Sélo la mas baja extremidad
del alma "calza" en el cuerpo. Mediante nuestro deseo de acercamos a Dios, con nuestros
pensamientos, emociones, palabras y acciones, podemos hacer descender de nuestra propia alma
iluminaciones cada vez mas grandes. De esta manera, todos tenemos la capacidad de hacer que
nuestro cuerpo fisico sea una carroza o un templo para las partes mas elevadas del alma, tal como
lo hizo Moisés.

El cuerpo humano no siempre fue tal cual lo conocemos hoy. El cuerpo de Adan era un
cuerpo de luz e irradiaba Divinidad (Bereshit Rabah 20: 12). Era tan asombroso que los angeles se
confundieron y hasta pensaron en adorarlo (ibid. 8: 10). Incluso luego de haber pecado, siguid
siendo un ser espiritual envestido en un cuerpo fisico, irradiando espiritualidad. Pero, con respecto
a su nivel anterior al pecado y, de mas estd decir, con respecto al nivel que se suponia que debia
haber alcanzado, sus acciones produjeron un ocultamiento de la Luz de Dios. Su cuerpo de luz
(kotnotor, donde or se deletrea alefvav-resh), que revelaba el alma, ahora la encerraba en un cuerpo
de piel y cuero (kotnot or, donde or se deletrea ain-vav-resh) que oculta el alma (ibid. 20:12).

Luz (or con alef) y piel (or con ain) corresponden a los dos arboles especificos del Jardin del
Edén. Esta escrito en la Tord (Génesis 2:8-9), "Y el Sefior Dios habia plantado un jardin en Edén, al
oriente, y puso alli al hombre que habia formado. Y el Sefior Dios habia hecho brotar del suelo toda
suerte de arboles gratos a la vista y buenos para comer y también el arbol de vida en medio del
jardiny el drbol del conocimiento del bien y del mal". Poco después de esto se registra la advertencia
de Dios (lbid. 2: 17), "Mas del arbol del conocimiento del bien y del mal, no comeras, porque en el
dia que de él comieres, ciertamente moriras".

La Torad afirma explicitamente que Adan recibié la orden de no comer del Arbol del
Conocimiento. De acuerdo con la Kabald, la prohibicién incluia el Arbol de Vida, pero sélo hasta la
puesta del sol, la llegada del primer Shabat (cf. Sefer HaLikutim #3, p. 25-27). Desde ese momento,
comer del Arbol de Vida se habria transformado en una mitzva. Y una vez que Adan hubiera comido
del Arbol de Vida, también se le habria permitido comer del Arbol del Conocimiento, pues habria
alcanzado la capacidad de elevar el Arbol del Conocimiento de retorno hacia su fuente en el Arbol
de Vida (pues los niveles superiores siempre incluyen a los inferiores).



Asi, Dios colocé a Adan en el Jardin con estos dos arboles para darle la oportunidad de
alcanzar la mds elevada espiritualidad'. Ambos arboles fueron creados por Dios, pero, como todo en
la creacién, Dios los disefid para que representasen energias potencialmente opuestas o
potencialmente complementarias - dependiendo del uso que el hombre hiciera de ellos. El Arbol de
Vida correspondia al alma, a la espiritualidad. El Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal
correspondia al cuerpo, especificamente a la potencialidad del cuerpo para revelar el alma e irradiar
su santidad, o para ocultar y empafiar el alma. La misién de Adan era transformar el Arbol del
Conocimiento en el Arbol de Vida, irradiar el cuerpo con el or (luz) del alma. En lugar de ello, Adan
hizo que el alma fuera oscurecida por el or (piel) del cuerpo (ver Likutey Halajot, Orla 4:2).

Adan fue creado con la habilidad de discernir entre el bien y el mal. ¢ Por qué, entonces, fue
tentado por el mal? El anhelaba su fuente espiritual. Queria conocer a Dios y discernir Su presencia
en todo y a través de todo, inclusive a través del mal.

Pero el hombre era impetuoso y sutilmente engreido. Si solo hubiera percibido Ia
experiencia de la tentacién como una oportunidad para aferrarse a Dios, para anhelar y clamar a fin
de ser salvado de la tentacion... Si sélo hubiera visto a Dios oculto en el dolor de esa tentacion,
percibiendo el Arbol de Vida oculto dentro del Arbol del Conocimiento...

Pero no, la conciencia de Dios que habia estado esperando ser realizada ahora se vio
activamente restringida. Adan perdid su exaltado nivel de profecia. Separado de los niveles mas
altos de su alma, experimentd entonces la sensacién de la "muerte" - "porque en el dia que de él
comieres, ciertamente moriras". Desde ese momento, ha sido la misién del hombre buscar lo
espiritual y retornar a su nivel original (ver Hagadd de Breslov).

El alma es la esencia del hombre. Si Adan no hubiera pecado, el hombre habria sido capaz
de vivir una vida puramente espiritual - una vida llena de alegria, de satisfaccién y de pureza. Habria
vivido para siempre - la muerte fue decretada recién después de que pecara. Habiendo sucumbido
a sus deseos fisicos, cayd de su nivel, fue expulsado del Jardin del Edén y la Espada Giratoria le
impidié retornar (Génesis 3:24). Nosotros, sus descendientes, debemos pagar el precio por sus
acciones. Este precio es el constante conflicto entre las necesidades del cuerpo y los deseos y
anhelos del alma.

El conflicto entre cuerpo y alma se encuentra hermosamente ilustrado en uno de los
cuentos cldsicos del Rebe Najman, "Los Nifilos Cambiad os". Esta historia comienza cuando la reina
y su sierva dan a luz a sus respectivos hijos. La comadrona cambia a los nifios, de modo que el hijo
de la sierva crece como un principe mientras que el principe es criado en la casa de la sierva. Al
correrse el rumor de que los niflos habian sido intercambiados en su nacimiento, el usurpador
expulsa al principe de su reino. Este recorre el mundo, dejandose llevar por los deseos de su corazén
pero eventualmente comienza a reflexionar sobre su situacién y a, cuestionarse su forma de vida.
"Sino soy el principe, épor que me expulsaron del reino? Y si realmente soy el principe , ¢ es correcto
que esté viviendo una vida asi?" El principe comienza a buscarse a si mismo- a su verdadera
identidad- y eventualmente llega a ser rey de un reino mucho mas grande que aquél que habia
tenido originalmente. En una interesante vuelta de la historia, el siervo, que habia sido criado como
principe, se vuelve siervo del principe (el cuento completo se encuentra en Los Cuentos del Rabi
Najman).



El Rabi Natdn comenta que la Espada Giratoria que le impide a Adan volver a entrar al Jardin
del Edén corresponde a los Heijalot HaTemurot, las "Camaras de los Intercambios ". En estas
Camaras uno se enfrenta constantemente con conflictos entre el bien y el mal, entre la luz y la
oscuridad, entre lo dulce Y lo amargo (cf. Isaias 5:20), y cada aspecto se presenta a si mismo como
la eleccidén correcta. En sintesis, estas Cdmaras estdn representadas por nuestros conflictos respecto
a la vida misma - ¢debemos seguir una vida material o una vida espiritual? El mal se presenta como
bueno, lo que es verdaderamente oscuro se muestra brillante y correcto y lo que es amargo puede
volverse dulce y maravilloso. ¢ Acaso lo material es malo? ¢ Acaso lo corporal puede ser bueno? ¢Es
lo espiritual demasiado amargo al paladar o puede la experiencia espiritual ser dulce?

El Rabi Natdn explica que la oscuridad que reina en estas Camaras, la confusién entre lo
correcto y lo incorrecto estd simbolizada por el intercambio entre el principe y el siervo. Es esta
oscuridad la que lleva a los conflictos entre Itzjak e Ishmael, entre laacov y Esal, entre losefy sus
hermanos, entre los judios y las Naciones; y es la fuente de la constante batalla entre el cuerpo y el
alma.

Al comer del Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal, Adan descendié dentro de estas
Camaras y cambid lo que era verdaderamente bueno - una vida de eterna delicia espiritual - por la
vida material temporal de la que depende ahora nuestra existencia. La misién del hombre es buscar
la espiritualidad y discernir entre el bien y el mal, de modo que pueda finalizar su exilio personal y
volver a entrar al Jardin. Esta es la constante lucha de cada alma, en cada generacion.

A menudo, el alma - tan elevada en su fuente - asume la identidad de su entorno material.
Se somete a él y se vuelve cautiva de las pasiones materiales que gobiernan en ese momento, tal
como el principe del cuento. El alma olvida entonces por completo su origen real, quedando
atrapada en la corporeidad y engafidndose a si misma sobre la verdad de su existencia.
Pero ¢es asi como debe ser?

Parte Dos
Cuerpo y Alma

Capitulo 3
Dios y El Alma

Hemos visto en nuestro Prefacio que, de acuerdo con el Rebe Najman, las funciones del
cuerpo fisico y de su contraparte en el alma se encuentran totalmente interconectadas. El Rebe
Najman percibié el alma en cada aspecto de la anatomia. Todo su acercamiento al cuerpo fue por
lo tanto espiritual en el sentido de la Kabald. Es por ello que este capitulo estarad dedicado a
presentar el antecedente Kabalista de mucha s de las ensefianzas que seran mencionadas en esta
obra.

La palabra kabald significa "recibido". Designa un cuerpo de conocimientos que ha sido
recibido de manera profética y cuidadosamente trasmitido de generacién en generacién. Uno de
los axiomas basicos de la Kabald es que todo el ambito fisico es un paralelo de la dimension
espiritual. De hecho, uno de los significados de la palabra KaBalad es haK'Bald que significa
"paralelismo" o "correspondencia". Esto sigue la antigua ensefanza Kabalista, "Como arriba,
asi es abajo; como abajo, asi es arriba". Para poder comprender este principio, el estudio de la
Kabald comienza desarrollando la comprension y manejo de un complejo sistema de



correspondencias. Estas correspondencias no deben ser pensadas como mecdnicas. Ellas nos
permiten mas bien una percepcién interior de las relaciones que gobiernan la existencia y nos llevan
hacia la raiz y fuente de lo multiple en el Ser Infinito Mismo, Quien cred y continda manteniendo
todo el holograma interdimensional que llamamos "Universo".

Comenzaremos entonces nuestra revision del sistema Kabalista con una mirada a Dios
Mismo, la Fuente unitaria de toda existencia. Seguiremos con una exposicién de los cuatro (que en
realidad son cinco) niveles del Tetragramaton, los cinco niveles del alma, los cinco universos y los
cinco elementos del mundo fisico. Luego, mostraremos la relacién de las Diez Sefirot con todo lo
anterior.

Dios y Sus Nombres

iSenor de los mundos! Tu eres El Oculto Cuya Unidad es infinita y absoluta y por tanto indivisible.
(Petijat Eliahu, Tikuney Zohar segunda introduccidn)

No es casual que el principio de la indivisible Unidad de Dios se encuentre al comienzo del
Tikuney Zohar, uno de los mas importantes textos Kabalistas. La primera afirmacion de Eliahu (el
Profeta Elias) se presenta, asi como sefial de advertencia para todo aquel que quiera comprender
Quién y Qué es Dios. A diferencia de todo lo que El ha creado, Dios Mismo no estd sujeto a las leyes
de la division, de la categorizacion, de la cuantificacion y de la calificacién, que caracterizan Su
creacion. El trasciende todas las dicotomias, las polaridades y las paradojas. Todas ellas son parte
de la Creacién. Dios trasciende a la Creacidn. El se encuentra fuera del "sistema" que creé. El no
puede ser juzgado por sus reglas y no esta sujeto a ellas.

Esta naturaleza bipolar de la realidad se encuentra aludida en la afirmacién Talmudica (Baba
Batra 74b), "Todo lo que el Santo, bendito sea, creé en Su mundo, lo creé masculino y femenino".
"Masculino y femenino" se refiere primariamente a pares de opuestos conceptuales tales como el
cielo y la tierra, trascendencia e inmanencia, revelacidon y ocultamiento, misericordia y justicia,
omnisciencia Divina y la libertad de eleccidn del hombre, el dia y la noche, el sol y la luna, el almay
el cuerpo, el mundo que viene y este mundo, etcétera. Nuestra experiencia y percepcion de Dios
implican una cantidad de estas dicotomias basicas o paradojas subyacentes al sistema de la creacidn
y que sdlo existen desde nuestro punto de vista, desde el punto de vista del sistema mismo. Ello no
define a Dios, sino al doble lente a través del cual nosotros lo percibimos a El. En palabras del
Maharal de Praga (Derej Jaim p.l4b), "La intencion [del Talmud (loc.cit.)] es que el universo fue
creado de acuerdo al principio de los opuestos. La Unidad del Santo Nombre, sin embargo, es
absolutamente Unica".

Esto también es lo que el Salmista quiso decir cuando cantd (Salmos 113:4-6), "El Sefior,
mas alld de la concepcidon de todas las naciones; sobre los cielos, Su gloria. ¢ Quién es semejante
al Sefior, nuestro Dios, Quien se sienta en las alturas, Quien baja la mirada para ver en el cielo y en
la tierra?

La tradicion Kabalista es inequivoca. Dios Mismo se encuentra mas alla de toda descripcion.
El es llamado Ein Sof (El infinito) pues no existe una categoria finita con la cual podamos describirlo
o describir Su Esencia. Sélo es Su Luz, la luz del Ein Sof, la que fluye en forma restringida a través de
todo el sistema de Olamot (Universos). Como veremos, el término OLaM deriva de la raiz ELeM o
he 'ELeM, "escondido" u "oculto". Dios es Melej HaOlam, "El Rey del Universo" o "El Rey que Se



oculta en Su mundo". Todos los universos que Dios cred son sélo pantallas que filtran la poderosa
radiacion de Su Luz Infinita. Llamamos a estos filtros de maneras diferentes - Nombres Divinos,
Sefirot, Mundos, Universos, Dimensiones, 0, en conjunto, la Dimensién Espiritual.

Pero, nuevamente, ¢porqué necesitamos un sistema de canales, una dimension espiritual,
entre nosotros y el Infinito? ¢ Por qué no podemos relacionarnos directamente con Dios? Porque la
energia seria demasiado caliente - como un reactor atdmico. Es imposible conectar una lampara al
reactor, a menos que uno quiera que se desintegre. Se necesita una estacion reductora del poder
eléctrico de modo que pueda utilizarse y no sea danada.

Ein Sof es El Infinito, con E y con I mayuscula. Por definicidn, Ein Sof excluye la existencia de
lo finito. Para que algo mads pueda existir, para que el mundo y todo lo que contiene, incluidos todos
nosotros, pueda existir, el Ein Sof hubo de crear un sistema gradual descendente. Este sistema es
como una estructura limitativa o una escala, o, como lo llaman los Kabalistas , un sistema de
"vestimentas" que ocultan y disminuyen gradualmente la luz de Dios. La mas elevada de estas
"vestimentas" es el Nombre IHVH (pronunciado lud-Kei-Vav-Kei o HaValaH, pues estd prohibido
pronunciar el Tetragramaton tal cual se escribe).

Antes de continuar con este Nombre, veamos la diferencia entre Dios y Sus Nombres. Es un
hecho que tenemos diferentes relaciones con diferentes clases de personas. Tenemos un padre y
una madre. Tenemos conyuges y amigos y maestros. A veces incluso tenemos diferentes nombres
para la misma persona dependiendo de las circunstancias. Esto se debe a que tenemos diferentes
relaciones con la misma persona. Dependiendo de la situacién en la que nos encontremos, formal
o informal o incluso en un ambiente intimo, podemos llegar a llamar a la misma persona de
diferentes maneras. Esto puede llevar incluso al uso de diferentes inflexiones de nuestra voz. A
veces no importa lo que decimos sino cdmo lo decimos. En términos generales, a medida que mas
nos involucramos con alguien, le hablamos de manera diferente y los nombres e inflexiones se
vuelven mas intimos. Por ejemplo, si uno se encuentra con una persona llamada Martin Cohen, lo
llamaria Sr. Cohen en un ambiente formal. Al conocerlo mejor, le dirilamos Martin y mas tarde quiza
Martincito; entonces habriamos llegado al nivel en el que ya no existen nombres. Vale decir, aunque
el nombre de la persona es algo muy profundo, é podemos decir que él o ella son su nombre?

Lo mismo ocurre con Dios. Un versiculo de los Salmos dice (65:2) "Leja dumia tehila- Para
Ti, el silencio es alabanza". Decimos de Dios que es "nuestro Rey," "nuestro Padre". En el Zohar
llegamos incluso a llamarlo "nuestro Abuelo". Moisés llama a Dios "Aquel del Rostro Largo". Dios
Mismo le dice a Moisés que El es Ehié Asher Ehié - "Seré El que Seré," "Soy lo que Soy," o "Yo soy
Aquél Cuya existencia sélo puede ser expresada como Siendo". Daniel Lo llama "El Anciano de Dias".
Nosotros llamamos a Dios "Misericordioso y Bondadoso, Sabio y Recto". Lo Ilamamos "Adonai"
(Sefior); "Elohim " (Gobernante o Juez); "Shadai" (el Todopoderoso). En el nivel mas profundo Lo
llamamos "HaValaH', el Ser mismo y el Ser que trasciende espacio y tiempo, El Que fue, es y sera
eternamente, Quien esta por encima y mas alla de toda concepcién, la Fuente de toda la existencia.
Todos estos nombres expresan diferentes interacciones de Dios con Su creacion.

Aungque todos estos nombres son muy profundos, Dios es mas que el nombre con el cual Lo
podemos llamar. Pues hasta el mas exaltado de los nombres es finito en comparacion con la Luz
Infinita que le da vida. Un nombre es una creacién que expresa una relacion determinada, que crea
la posibilidad de una relacién entre Dios y aquello que El ha creado. Dios Mismo, el Infinito, esta
mas alla- El trasciende toda relacién. Por esto "Leja dumia tehila - Para Ti, el silencio es alabanza".



De modo que cuando decimos o pensamos o meditamos sobre un Nombre Divino, estamos
relacionandonos esencialmente con Dios, El Infinito, a través de este Nombre. Como dice el Zohar
(1, 42a), estos Nombres Divinos son como canales o conductos a través de los cuales fluye el agua.
La Unica diferencia es que un canal fisico existe, aunque no corra el agua a través de él. Estos canales
Divinos, y todo el resto, no existirian ni un solo momento si se detuviese el Divino flujo de energia.

Descendamos un poco. Uno de los axiomas mas importantes del Judaismo es que Dios es
Uno. Dice la Tord (Deuteronomio 6:4), "Shema lIsrael, Adonai Eloheinu Adonai Ejad'. Este es el
Shema. Decimos estas palabras por lo menos dos veces al dia. Ellas se encuentran entre las primeras
palabras que aprende el judio y entre las ultimas que murmura antes de morir. En el marco de las
puertas de toda casa judia hay una mezuza proclamando estas palabras. Ellas estan en los tefilin que
diariamente acercamos a nuestro corazdén y a nuestra mente. Todos ellos proclaman este principio
basico del judaismo.

Lo que esto nos dice es que todas las cosas provienen de la Fuente Una y Unica. Toda la
creacion esta Unida por Dios. Existe Una sola Fuerza unificador a en el universo, Dios, el Ein Sof La
Tord nos dice (Deuteronomio 4:39), "Conoce hoy y pon en tu corazén que IHVH Hu HaElohim [Dios
es el Supremo Poder], en los cielos arriba y sobre la tierra debajo; y no hay ningun otro".

Abre un Jumash hebreo (los Cinco Libros de Moisés) o un sidur (libro de oraciones) y
contempla el nombre IHVH. Como se dijo, no lo pronunciamos tal cual esta escrito. Esto también
nos ensefia algo - que el Nombre mds elevado de Dios y mas aun Su Infinitud, la cual permea este
Nombre, se encuentra mas alld de nuestra posibilidad de comprension. IHVH es el Santo de los
Santos de la existencia. Contiene el secreto de la relacién de Dios con los mundos que El creé. Al no
decir el Nombre y al no pronunciar siquiera sus letras en voz alta, reconocemos esta santidad.
Reconocemos que si hay algo en el mundo que no debe ser mal usado es la Esencia misma del sery
de la Existencia, el Santo Nombre de Dios. De modo que por reverencia y en sefial de nuestra
sensibilidad respecto de aquello que es completamente uno y santo, sélo podemos pensar sus letras
y lo que éstas significan, pero nunca pronunciarlas tal cual estan escritas.

El Tetragramaton consta de cuatro letras, lud-Hei-Vav-Hei, mas un quinto nivel que
trasciende e incluye a los otros cuatro, el dpice de la lud. De acuerdo con la Kabala, estos cinco
niveles comprenden todo lo que existe. Este es el Nombre que representa la totalidad de todo lo
existente. Y para nuestros propdsitos, la Unica diferencia entre este Nombre y el Ein-Sof, que lo llena
y lo atraviesa, es que mediante este Nombre Dios desed y trajo a la existencia toda la creacién.
Como dijimos, en el nivel del puro Ein-Sof, nosotros no existimos. Dios, sin embargo, desea nuestra
existencia. Veamos coémo es que esto funciona.

Este Nombre esta relacionado con la conjugacién verbal en sus tiempos pasado, presente y
futuro de la palabra hebrea "ser". En hebreo, "fue" es haid, "es" es hové y "sera" es ihié. Esto nos
dice algo con respecto a Dios. Nos dice que El creé el tiempo y que El Se encuentra absolutamente
mas alld y por sobre el tiempo. Nos dice que para crear, El oculté Su Infinitud y le dio existencia a
los universos, de un modo en el cual El los atravesaria pero sin destruirlos. Nos dice que Dios Mismo
es Existencia, pero que nada puede existir hasta que El no lo traiga a la existencia.

Podemos comprender esto mejor sobre la base de una antigua ensefianza Kabalista que
afirma que estas cuatro letras contienen el secreto de la caridad. De acuerdo a estas ensefianzas la



lud es como un a moneda, simple y pequefia. La Hei es como la mano que da esta moneda. La Vav
es el brazo que se extiende para dar. La ultima Hei es la mano de la persona que recibe la moneda.

Esta es la caridad en su nivel mundano. También puede comprenderse en un nivel Divino.
La lud es la existencia. Esta existencia es lo que Dios quiere dar. En este nivel, sin embargo, la
existencia es tan poderosa que no podemos recibirla. De modo que la Hei, como una mano,
representa el concepto de algo que puede retener la existencia. La Vav es una extensién posterior
de este concepto, algo que reduce suficientemente este poder como para permitirnos existir. La
ultima Hei es nuestra capacidad para recibir la existencia que Dios nos quiere dar (ver Innerspace
p.l-12).

Dios y el Alma Humana

El Ari (Rabi Itzjak Luria, 1534- 1572) explica que estos cinco niveles del Tetragramaton
corresponden a los cinco niveles del alma (Etz Jaim 42:3). El alma es de hecho una unidad conectada
al Dios Unico, aunque graduad a en diferentes niveles que representan los diferentes aspectos de
su relaciéon con el cuerpo. Estas cinco partes son conocidas (en orden descendiente) como:

lejida - esencia Unica y singular
Jaid - esencia viviente
Neshama - alma divina

Ruaj - espiritu

Nefesh - alma residente

Ellas corresponden también a los cinco niveles de universos, Adam Kadmadn (el Hombre
Primordial), Atzilut (Cercania o Emanacion), Brid (Creacidn), letzird (Formacién) y Asia (Accion o
Terminacion).

Todos estos grupos de cinco pueden ser descritos en términos de sus paralelos en el nivel
humano. La voluntad mas interna de una persona corresponde al dpice de la lud, lejidd y Adam
Kadmoén. El nivel de la mente conceptual o indiferenciada corresponde a la lud, Jaid y Atzilut. El
proceso del pensamiento corresponde a la Hei, Neshama y Brid. El habla y la comunicacidén son
paralelos de la Vav, Ruaj y letzird. La accién corresponde a la Hei final, Nejesh y Asia.

Tetragramaton Universo Alma Manifestacion Humana
apice de la lud Adam Kadmon lejida voluntad

lud Atzilut Jaid mente

Hei Brid Neshama pensamiento
Vav letzird Ruaj habla

Hei Asia Nefesh accion

Estas correspondencias y otras que veremos a lo largo de este libro no son en absoluto
mecanicas ; ellas representan conexiones muy profundas entre nosotros y las dimensiones
superiores. Como vimos mas arriba, nuestras almas se encuentran enraizadas en lo trascendente.
Como resultado, cuando tenemos pensamientos - por ejemplo, cuando contemplamos alguna



verdad o simplemente apreciamos el hecho de que estarnos vivos o nos damos cuenta en un
instante de que Dios esta realmente aqui con nosotros pese a toda indicacién en contrario - estos
no son meros pensamientos que vienen y van y que nunca volveran a ser pensados. No. Ellos son lo
gue nosotros somos realmente, y lo que realmente somos es algo eterno. Estos pensamientos son
la conexidon entre nuestras almas y Dios. Cuando sentimos algo con fuerza, cuando hablamos desde
nuestro corazén, cuando actuamos o nos resistimos a la urgencia de una pasién, todas estas son
expresiones de nuestras almas vibrando y trabajando dentro de nosotros y a través del medio de
nuestro cuerpo. Y, como veremos, nuestros cuerpos son sensibles a estas vibraciones superiores,
mucho mas sensibles de lo que somos conscientes...

Los antiguos maestros ensefiaron que también existen cinco niveles en el mundo
material. Se dice que la materia estd compuesta por cuatro elementos bdsicos y un quinto
"elemento fundamental" que armoniza y unifica alos demads. Los cuatro elementos son el fuego,
el aire, el agua y la tierra. Estos cuatro elementos corresponden a los cuatro tipos basicos de
personas o a los cuatro rasgos basicos de caracter de cada uno de nosotros (explicado mas adelante;
estos elementos no deben confundirse con los elementos de la quimica). El quinto "elemento” es el
Tzadik, el individuo recto que une a los cuatro elementos, a los cuatro rasgos de caracter y a todos
ellos con Dios (ver mas adelante, Capitulos 4-5).

El Espacio Vacio
El Ari describe en el Etz Jaim (El Arbol de Vida) la manera en que Dios trajo el mundo a la existencia.

Antes de que todas las cosas fueran creadas... La Luz Superna era simple [es decir, completa
y perfecta ]. Ella llenaba toda la existencia. No habia espacio vacio que pudiera ser caracterizado
como espacio, como vacio o como desocupado. Todo estaba lleno de esa simple Or Ein Sof [Luz del
Infinito]. No habia categoria de comienzo ni categoria de final.
Todo era una simple e indiferenciada Luz Infinita.

El punto central representa el primer tzimtzum, el primer
acto de la Creacioén. El circulo que lo rodea es el Espacio Vacio, en
el cual es como si Dios se hubiera retraido a Si Mismo para dejar
lugar a la Creacidn. La linea representa el kav.

Cuando se elevé en Su Simple [es decir, perfecta] Voluntad
el crear mundos y emanar emanaciones... El constrifié [retrajo] Su
Esencia Infinita desde el punto central de Su Luz [por supuesto
que, dado que el Infinito no tiene un punto central, esto estd dicho sélo desde el punto de vista
del Espacio que esta por ser creado]. El retrajo entonces esa Luz [mas atn], distanciandola hacia las
extremidades alrededor del punto central, dejando un Espacio Vacio (Jalal HaPanui).

Luego de esta retraccion que dio como resultado la creaciéon de un Espacio Vacio en el
mismo centro de la Luz Infinita del Ein Sof, hubo entonces un lugar para todo lo que iba a ser
emanado [Atzilut], creado [Brid] , formado [letzird] y completado [Asid]. El trazé entonces una Kav
[Linea] simple y recta desde Su Luz Infinita Circundante hacia dentro del Espacio Vacio. Esta Kav
descendié en etapas dentro del Espacio Vacio. La extremidad superior de esta Kav tocaba la Luz
Infinita del Ein Sof [aquella que rodeaba el Espacio], y se extendia hacia abajo [dentro del Espacio
Vacio hacia su centro], pero no totalmente hacia el otro extremo [para que el Espacio Vacio no
colapsaray volviera a unirse en la Luz Infinita de Dios]. Fue a través de esta Kav, [como un conducto],



que la Luz del Ein Sof fue hecha descender y expandirse debajo ... Mediante esta Kav la Luz Superna
del E in Sof se expandid y extendid, fluyendo hacia abajo, hacia los universos que se encuentran
dentro de ese Espacio y ese Vacio (Etz Jaim, Drush Igulim v 'Josher 1:2).

Cinco Olamot y Diez Sefirot

No sélo el Ein Sof, sino también la Or Ein Sof (la Luz del Infinito) es tan tremenda que nada
es capaz de soportarla de manera directa. De modo que Dios constrifié Su Luz para crear un Espacio
Vacio donde introdujo una cantidad medida de esa Luz, a través de un conducto que el Ari denomina
"Kav". También esto se produjo en etapas, para evitar que el Espacio Vacio se desintegrase y volviera
a unificar se con la Luz Infinita de Dios.

Estas etapas son los diferentes universos que el Ari menciona y que en hebreo se denominan
Olamot (olam, en singular) y las Sefirot (sefird, en singular). Como hemos visto, el término Olam
proviene de la raiz ELeM, que significa ocultamiento. Los Olamot sirven para ocultar la Luz de Dios.
Continuda el Ari explicando el lugar de las Sefirot dentro de los Olamot:

La Kav que se extiende... en una linea recta desde arriba hacia abajo... estd constituida por
diez Sefirot, en la forma de un hombre que se encuentra de pie, con 248 miembros distribuidos en
tres lineas o columnas, derecha, izquierda y centro. Cada una de estas diez Sefirot estd compuesta
por otras diez, estas diez por otras diez, ad infinitum. Esto es lo que el Zohar llama "Tzelem Elohim"
[la imagen Divina] , como en el versiculo (Génesis 1:27), "Elohim cred al hombre en Su imagen; en
la imagen de Elohim El lo creé; masculino y femenino El los creé" (Etz Jaim, ibid.) .

El término Sefird estd relacionado con la palabra SaPeR, que significa "expresar" o
"comunicar". También estd relacionado con la palabra SaPiR, "brillo" o "luminaria," y SefaR, "limite".
En esencia, todos estos son conceptos relacionados y apuntan al hecho de que las Sefirot poseen
dos funciones basicas. Primero, las Sefirot son luces o luminarias que sirven para revelar y expresar
la grandeza de Dios. Segundo, son recipientes que limitan y delinean la Luz Infinita de Dios,
llevandola hacia el ambito finito de los limites (ver Innerspace p.40).

Cinco Partzufim y Diez Sefirot

Ensefia el Ari que las Diez Sefirot se dividen en cinco unidades principales conocidas como
Partzufim (plural de partzuf, que significa "persona"). La diferencia entre ambos es que, mientras
que la Sefird representa un Atributo Divino Unico o determinada iluminacién espiritual de la Luz de
Dios, un Partzuf es una persona completa o configuracién de Sefirot.

Cada Partzuf corresponde a una particular Sefira o grupo de Sefirot: Arij Anpin (Rostro
Extendido; Paciencia) es paralelo a Keter; Aba (Padre) es paralelo a Jojma ; Ima (Madre) es paralela
a Bind; Zeir Anpin (Rostro Pequeno) es paralelo a las seis Sefirot (Jesed , Guevur3d, Tiferet, Netzaj,
Hod y lesod); y Nukva de Zeir Anpin (la Contraparte Femenina de Zeir Anpin) es paralela a Maljut.



Las Diez Sefirot y los Cinco Partzufim:

Sefira Partzuf Traduccidn Familia

Keter Arij Anpin Rostro Extendido Abuelo

Jojma Aba Padre Esposo; Padre
Bina Ima Madre Esposa; Madre
Seis Sefirot Zeir Anpin Rostro Pequeiio Hijo; Novio
Maljut Nukva Contraparte Femenina Hija; Novia

Existe una correspondencia directa entre cada Sefird y el Partzuf paralelo. Pero hay diez
Sefirot y sdlo cinco Partzufim. El lector atento ya habra notado que cada Partzuf es paralelo a una
Sefira, excepto el Partzuf de Zeir Anpin. Mas aun, no puede decirse que el Partzuf de Nukva de Zeir
Anpin sea tan completo como los tres Partzufim superiores (Arij Anpin, Aba e Ima). La razén es que
mientras que Arij Anpin, Aba e Ima comienzan siendo una configuracion completa de Diez Sefirot,
Zeir Anpin comienza siendo una configuracién de seis Sefirot y Nukva comienza siendo una sola
Sefira. El Ari lo explica en gran detalle y agrega que la creacién incompleta de estos dos ultimos
Partzufim fue intencional. Ellos completan la estructura final de Diez Sefirot a través de las buenas
acciones del hombre (Etz Jaim 11:15, 22:1; ver Innerspace p. 95-96).

Las principales ideas que desarrollaremos en este libro muestran cémo las acciones del
hombre son paralelas de las Diez Sefirot y cdmo sus actos, buenos o no, producen un impacto sobre
los mundos superiores con sus Partzufim y Sefirot. Escribe el Ari que Zeir Anpin y Maljut
(correspondiendo respectivamente a la Vav y a la Hei, las dos letras finales del Tetragrdmaton) son
la principal interfase entre Dios y el hombre. Como tal, la mayoria de las acciones del hombre se
relaciona con estos dos Partzufim y con sus correspondientes Sefirot (tal como se explicara a largo
del libro y en especial en las Partes 8 y 9). Sin embargo, muchas acciones producen también un
efecto sobre los Partzufim y las Sefirot superiores. Las implicaciones de estos Partzufim y su
interaccion con la humanidad estan tratadas mads adelante, desde la Parte 4 a la Parte 7 y en el
Capitulo 35.

Es muy importante recordar que las ensefianzas Kabalistas sobre Jos Partzufim y las Sefirot
no tienen conexion alguna con ningun tipo de imagen fisica. Estos son poderes espirituales y
conceptos. La tradicidn Kabalista es muy firme con respecto al hecho de que la terminologia utilizada
debe ser estrictamente para nuestro beneficio, para que seamos capaces de tratar con ideas
elevadas y podamos comprenderlas.

Las Tres Columnas

Las Sefirot estdn ordenadas en tres columnas y se dice que se asemejan a un hombre
erguido. En hebreo, la palabra "erguido" es iashar, que se refiere a la tarea del hombre para ser una
persona moralmente recta, a fin de asemejarse a Dios. El Tikuney Zohar explica asi el concepto de
las tres columnas:

Las Diez Sefirot se ubican en un orden especial alo largo de tres columnas. La columna de
la derecha se dice que es "larga" [porque representa el amor y la bondad de Dios]. La columna de la
izquierda se dice que es "corta" [porque representa el juicio y el poder de restriccion ]. La columna
del medio o tronco se dice que es "intermedia" [porque representa la misericordia, la armonia
perfecta entre el amor vy la restriccion]... (Tikuney Zohar Segunda Introduccién p.17a)



Las Sefirot son los modos basicos del poder creativo y de la providencia de Dios, con las
cuales El gufa a la creacién hacia su perfeccién definitiva. Como veremos, en términos Kabalistas,
Dios es el alma del "Cuerpo Césmico," de los Olamot, siendo las Sefirot sus "érganos" o "miembros".

Keter es la mas elevada de las Diez Sefirot; corresponde al dpice de la letra lud y es la corona
de la cabeza del cuerpo cdsmico. La siguiente Sefira, Jojma, es paralela a la lud y corresponde al lado
derecho del cerebro. Luego de Jojma esta Bind. Bind es paralela a la Hei y corresponde aliado
izquierdo del cerebro. Las siguientes seis Sefirot (Jesed, Guevura, Tiferet, Netzaj, Hod y lesod) son
paralelas de la letra Vav y corresponden al torso, a los genitales y a las piernas. Maljut, la ultima
Sefird, es paralela de la Hei final y corresponde tanto a los pies como a la contraparte femenina (ver
Apéndice C).

De modo que cuando la Biblia habla de Dios creando al hombre con una "imagen Divina,"
de hecho se esta refiriendo a la imagen espiritual del hombre, a los poderes reflejados en las Sefirot.

El Cuerpo Cosmico

El Tikuney Zohar continda describiendo las Diez Sefirot como un sistema unificado que
Dios permea vy dirige tal como el alma permea vy dirige al cuerpo. Los "miembros" del "cuerpo
cdsmico" estdn ordenados de la siguiente manera:

Jesed [bondad y amor] es el brazo derecho, Guevura [restriccidn] es el brazo izquierdo y
Tiferet [armonia] es el torso. Netzaj [dominio] y Hod [empatia] son los dos muslos y lesod [cimiento;
canal] es la extremidad del cuerpo, el signo del pacto sagrado. Maljut [reinado] es la boca [del santo
pacto]. Es por tanto llamado Tora She be 'alPé ["Tora de la boca" o "Tora Oral"]. [Por sobre estos
"miembros" esta la "cabeza" en la cual] Jojma [sabiduria] es el cerebro [derecho], el asiento del
pensamiento y Bina [comprensién] es el cerebro (izquierdo] y el corazén , mediante el cual el
corazén comprende. Respecto a estos, estd escrito (Deuteronomio 29:28), "Los secretos
pertenecen a Dios [correspondiendo a la Sefird de Jojmd] nuestro Sefior [correspondiendo a la Sefira
de Bind]" . Keter Elién [corona superna] es el Keter [corona] de Maljut [reinado], con respecto a la
cual se ha dicho (Isaias 46 :10), "Yo [Dios] declaro el final [Maljut] desde el principio [Keter]".

Todo el sistema de Olamot y Sefirot fue creado como un filtro de la Luz de Dios para permitir
que el hombre pueda interactuar con Dios de manera segura, sin ser abrumado. Tal como el cuerpo
humano enmascara la intensidad del alma, también las Sefirot enmascaran y ocultan la Luz de Dios.
El orden antropomoérfico de las Diez Sefirot:

Sefira: Descripcion:

Keter craneo

Jojm3 cerebro (derecho)

Bina cerebro (izquierdo): corazén
Jesed brazo derecho: mano

Guevurd brazo izquierdo: mano

Tiferet torso

Netzaj pierna derecha: rifién: testiculo
Hod pierna izquierda: rifidén: testiculo
lesod drgano sexual

Maljut pies: corona del érgano sexual



A lo largo de este libro trataremos y clarificaremos el orden antropomorfico de las Sefirot
en términos de sus paralelos con el cuerpo humano, tal cual se refleja en todo el espectro de los
poderes espirituales contenidos dentro del hombre .

Cinco Niveles del Alma

Dice el Zohar con respecto al versiculo (Génesis 2:7), "Y Dios insuflé en su nariz un aliento
de vida,": "Aquél que exhala, exhala desde su ser mas profundo". Una vez que Dios insufla Su
"aliento" dentro del hombre, este "aliento" no puede ser separado del El. El alma del hombre es una
extension del "aliento" de Dios y esta directamente conectada a El.

Esta conexion interna puede observarse en La etimologia de los cinco términos que definen
los niveles del alma del hombre. La palabra leJiD4 proviene del término eJaD y del término 1JuD,
que significan "uno" y "unidad ". En el nivel de la lejid4 el alma aldn es una con Dios, con la Fuente.

La palabra Jald deriva de las palabras Jai, "vida," y Jalut, que significa "fuerza vital". Jaid es
la fuerza vital del alma, el nivel en el cual el alma aun se encuentra unida con todas las otras almas.
En la Biblia, la conexion con este nivel es llamada "unién con el haz de vida" (Samuel r,25:29).

La palabra NeSHaM4 es como la palabra NeSHiIM4 que significa "aliento," "respiracion”. La
razoén es que Dios nos insuflé el alma divina tal como lo hizo con Addn. Ademds, el intelecto de la
persona se refleja en la manera como "respira" - esto es, en la manera como vive su vida (ver mas
adelante, Parte 5).

Ruaj se traduce comuUnmente como ‘“espiritu," pero la palabra tiene también
connotaciones de viento, aire o direccidon. Representa el caracter de la persona, su capacidad para
elegir una direccién, de hacer decisiones conscientes y de ser responsable de esas decisiones.

La palabra NeFeSH proviene de la raiz NaFaSH , que significa "descansar". Nefesh es la
extremidad mas baja del alma, identificada casi totalmente con el cuerpo, en especial con el torrente
sanguineo. La Tord afirma (Deuteronomio 12:23), "La sangre es el Nefesh" . La palabra hebrea
NeFeSH es similar también a la palabra Aramea NaFiSH que significa "crecer" o "expandirse". Asi
Nefesh corresponde al torrente sanguineo en la medida en que se expande por todo el cuerpo,
llevando vida a todas las diferentes
células.

Los cinco niveles del alma forman asi una cadena que une al hombre con los Universos
Superiores y finalmente con Dios.

La Analogia del Soplador de Botellas

Los antiguos Kabalistas asemejaban esta relacién a un soplador de botellas que desea hacer un
hermoso recipiente. Asi lo describe el Rabi Ari Kaplan (Innerspace ps.17-20):

La “decisién” de hacer la botella emana de la voluntad mds interna y corresponde al nivel
de lejida (Unidad). Corresponde universo de Adam Kadmon y al dpice de la lud.



Luego vemos al mismo soplador de botellas antes de comenzar a soplar. Este es el nivel de
Jaid [Esencial Vival], correspondiendo al universo de Aztilut, donde la fuerza de vida se encuentra
dentro del dmbito de lo Divino. Este nivel es paralelo a la lud del Tetragramaton.

Luego, el aliento [Neshimd] emana de la boca del soplador y fluye como un viento a presion
[Ruaj] a través del tubo de soplado, expandiéndose en todas direcciones y formando un recipiente
en bruto. El viento termina por asentarse [Nafash] en el recipiente terminado ...

El Rabi Kaplan utiliza entonces esta analogia como una meditacién para elevarse hacia una
percepcién cada vez mayor de lo Divino a través de los cinco estados de conciencia.

La parte mds baja del alma hace interfase con el cuerpo fisico... Es en el nivel del Nefesh
gue la persona obtiene conciencia del cuerpo como receptdculo de lo espiritual. Sin embargo, esto
sOlo es posible cuando uno es capaz de aislarse del constante fluir de los estimulos internos y
externos que ocupan el pensamiento. De modo que la conciencia de lo espiritual comienza
necesariamente con el aquietamiento de la percepcién de lo fisico. Es por esta razén que esta parte
del alma es esencialmente pasiva y no activa. Antes de poder experimentar la poderosa influencia
del Ruaj se deberd eliminar toda la estdtica. Esto lo sugiere el término Nefesh, que significa
literalmente "alma en reposo".

El segundo nivel del alma es Rudaj, el "viento" que sopla hacia nosotros proveniente del
aliento de Dios ... En este nivel, la persona avanza mas alla de la quieta espiritualidad del Nefesh y
siente una clase de movimiento completamente diferente. En este estado de conciencia puede
producirse un pasaje de informacidn; es posible tener visiones, escuchar sonidos y ser consciente
de niveles de espiritualidad ain mayores. Al alcanzar el nivel de Ruaj, uno siente el espiritu como
algo fluido y no estdtico. En su nivel mas elevado, ésta es la experiencia del Ruaj HaKodesh
[Inspiracidn Divina]. Este es el estado profético en el cual la persona se siente completamente
elevada y transformada por el espiritu de Dios.

En el nivel de Neshama, uno experimenta el aliento Divino ...

En este nivel, no sélo se es consciente de la espiritualidad , sino también de su Fuente. Esta
es exactamente la diferencia que existe entre un soploy el viento. Sentir una brisa en un dia caluroso
de verano es agradable, pero es muy diferente a tener alguien cercano que sopla en nuestro cuello;
esto denota una cierta intimidad. El nivel de Neshama es, por lo tanto, aquél en que la persona
alcanza un estadio de intimidad muy cercana con Dios ...

Si uno quiere ir mas alld de Neshama, écual seria el siguiente nivel mas alld del aliento?
Volviendo a la analogia del soplador de botellas, tenemos el aliento, el viento y finalmente el aire
gue se aquieta y forma el recipiente. ¢ Qué habria antes del aliento? El aire que se encuentra en los
pulmones del soplador. La fuerza de vida misma del soplador. Esto es lo que se llama Jaia [Esencia
Viva]. Este es el cuarto nivel , que aun no se ha separado del soplador. Esta es la experiencia de
encontrarse dentro del ambito de lo Divino.

Finalmente, écudl seria el nivel mas alla de éste? Es posible pensarlo como la decision de soplar,
entrando asi a la misma psique del Soplador. En el mas elevado de los cinco niveles, el nivel de lejida
[Esencia Unica], estaria la idea Unica de crear.



Mas alla, uno se encuentra en el ambito de lo inimaginable.

Capitulo 4
El cuerpo; Una Vestimenta de Doble Propdsito

Preguntamos: ¢Debe siempre el cuerpo oscurecer la luz del alma? ¢Acaso el mundo
(olam) ocultara (elem) siempre la luz del Ein Sof que lo permea y le da su existencia? ¢Es posible que
podamos penetrar la dura cdscara externa de la materia y de la materialidad para sentir el espiritu
viviente que penetra todos los aspectos de nuestras vidas? (ver arriba, Capitulo 2).

Hemos visto que los cinco Olamot (Universos) Supernos forman un sistema que reduce
progresivamente la tremenda Luz de Dios cuando ésta desciende a los niveles mas bajos de la
materialidad. De manera similar, se dice que los Olamot actian como "vestimentas" para la Luz de
Dios (cf. Salmos 104:2). Una vestimenta tiene dos propdsitos: ocultar y revelar. Respecto a Dios, los
universos ocultan Su verdadera esencia, al mismo tiempo que la atentan para que pueda ser
revelada. Esta es la idea que subyace al cuerpo (correspondiente al sistema de los universos) que
oculta la verdadera esencia del alma (correspondiente a Dios). Ni Dios, ni la Tor3, ni el alma, pueden
manifestarse en este "Mundo de la Separacién" (correspondiente al Arbol del Conocimiento del
Bien y del Mal) sin alguna clase de "vestimenta" que oculte el tremendo poder de su luz.

El propdsito de Dios al crear el sistema de esta manera fue traer a la existencia una
dimension material en la cual el hombre pudiese funcionar como agente independiente vy libre. El
hombre podia entonces utilizar el sistema como una escala mediante la cual ascender de retorno
hacia Dios. Igualmente podria penetrar el sistema y encontrar a Dios "envestido" en la trama misma
de su vida. De una manera u otra, el propdsito de la Creacién mediante los Olamot es permitirle al
hombre relacionarse con Dios. Aqui subyace el misterio de la relacion entre el Santo Templo y el
cuerpo humano. Cada uno de ellos es un microcosmos de todo el sistema, disefiado para ayudar a
que el hombre haga descender hacia la oscuridad de este mundo revelaciones cada vez mayores
de la Luz de Dios.

Reflexionando sobre la idea de que cada nivel superior se encuentra oculto dentro de los
niveles inferiores y que cada nivel inferior se transforma en una "vestimenta" para los niveles
superiores, podemos comprender mejor cémo es que el cuerpo se vuelve una "vestimenta" del
alma. Asi como los mundos inferiores son vestimentas para los mundos superiores (y una
vestimenta esta hecha para "encajar" en el cuerpo que cubre), de la misma manera el cuerpo asume
la "forma" del alma.

Esto puede verse en el hecho de que el cuerpo es llamado jémer (materia), mientras que el alma es
llamada tzura (forma) (ver Likutey Moharan |, 170). Jémer, el cuerpo, es de hecho un "material en
bruto" moldeable que asume la "forma del alma" al ser moldeado. Aquél que busca una vida
de materialismo moldeara su cuerpo de acuerdo a los requerimientos exigidos por esa v ida y el
cuerpo ocultard su alma. Aquél que busca la Divinidad , moldeard y refinard su naturaleza fisica hasta
llegar a ser sensible a las sutiles sefales del alma, de modo que eventualmente serd la innata
espiritualidad de su propia alma la que irradiard desde su cuerpo. Finalmente, en los niveles mas
elevados, el cuerpo fisico de estas personas se volverd un cuerpo espiritual, similar al de Moisés,
cuyo rostro brillé al descender del Sinai luego de haber recibido la Tora (Exodo 34:29-30, 35, ver
arriba, Capitulo 1); similar a Adan antes que comiese del Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal,



cuyo cuerpo entero brillaba mas que el sol del mediodia (ver Capitulo 2); similar a Elias, quien
ascendié al cielo en una "carroza de fuego" (ver 2 Reyes 2: 11).

Los Cuatro Elementos

Mas arriba (Capitulo 3) hemos visto que existen cuatro elementos basicos que conforman
el mundo material: fuego, aire, aguay tierra. El Ari explica que estos cuatro elementos corresponden
a las cuatro letras del Tetragramaton (Etz Jaim 42:3) .

Tetragramaton Elemento
lud Fuego
Hei Aire

Vav Agua

Hei Tierra

Una antigua tradicidon habla también de cuatro niveles de la existencia fisica: domem
(mineral),tzomeaj (vegetal),jai (animal), medaber (hablante, es decir el hombre); cuatro niveles
principales del cuerpo: or (piel), basar (carne), guidim (tendones), atzamot (huesos); y cuatro tipos
de fluidos del cuerpo, conocidos como los "cuatro humores". Estos se clasifican como: blanco, rojo,
verde (amarillo verdoso) y negro (marrdn rojizo). Ellos corresponden a los siguientes érganos:

Fluidos Organo

Blanco conductos linfaticos
Rojo, sangre higado

Verde, bilis vesicula biliar
Negro (fluidos fétidos) bazo

Los cuatro niveles y los cuatro humores serdn tratados mas adelante en sus respectivos capitulos.
En este punto, nos centraremos en los cuatro elementos y en su fuente oculta. La siguiente
ensefianza se encuentra en el Likutey Halajot (Joshen Mishpat, Matzranut 4: 1-3).

Y un rio fluye del Edén para regar el Jardin; de alli se divide y se transforma en cuatro rios
principales. Génesis 2:10

Los cuatro elementos surgen de un Unico elemento. Esto estd aludido en el versiculo, "Y un
rio fluye del Edén para regar el Jardin; de alli se divide y se transforma en cuatro rios principales".
Esto es, existe una Unica fuente que se divide en cuatro: los cuatro elementos. Este Unico elemento
es el Tzadik, la persona recta por cuyo mérito se mantiene el mundo, como en (Proverbios 10:5) "El
Tzadik es el cimiento del mundo". El se asemeja al "apice de la lud," la fuente de las cuatro letras
del Tetragramaton (ver Likutey Moharan Il, 67). Este elemento es llamado el iesod hapashut, el
"elemento simple," pues, en su origen, todo esta unido como uno y sin diferenciacién. Todo en el
mundo esta compuesto por cuatro elementos bdsicos. Cada elemento contiene trazas de los otros
tres, aunque sea en una proporcidon microscépica . Asi, domem (mineral) tiene el elemento "tierra"
como su principal componente, pero es posible encontrar dentro de él trazas de "agua," "aire" y
"fuego". La existencia continua del mundo se basa en la apropiada combinacidn e interaccion de
dichos elementos.



Cada elemento es radicalmente diferente en su estructura respecto de los otros, pero Dios
en Su infinita sabiduria los creé de manera tal que puedan coexistir y mantener la vida en una casi
infinita gama de combinaciones - mientras aquello que ellos sostienen se encuentre con vida.
Cuando su "vida" termina, los elementos se dispersan, creando una situacién conceptualmente
similar al "Mundo de la Separacién" (ver también Rambam, Hiljot lesodey HaTora 4:3). Asi, es la
fuerza de vida la que un e y mantiene juntos estos elementos dispares permitiendo que el hombre
pueda existir. Esta fuerza de vida es el elemento Unico, el Tzadik , quien ha ascendido por sobre la
materialidad de este mundo. El actia como un puente entre lo espiritual y lo fisico y puede por tanto
trasmitir vida espiritual al mundo fisico.

En su fuente (que es el elemento Unico, el Tzadik), los cuatro elementos son en verdad uno
conceptualmente, el Mundo de la Unidad - compartiendo una coexistencia e interaccién pacifica.

Y aunque dejen su fuente, mientras continten recibiendo la fuerza de vida del Tzadik, los
cuatro elementos existiran en perfecta armonia. Sélo cuando por alguna razén los elementos son
separados de su fuerza de vida, su armonia se desintegra. En este punto, comienzan la degeneracidn
y la disfuncién, que llevan a la enfermedad y al sufrimiento...

Aunque cada persona estd constituida por los cuatro elementos, hay cuatro raices
principal es, correspondientes a las cuatro letras del Tetragramaton. Cada individuo tiene su raiz en
una letra particular mas que en las otras. Y correspondiendo a esto, se encuentra enraizado también
en el elemento especifico y en el rasgo de caracter que deriva de esa letra. A esto se debe la
tremenda diferencia que encontramos en el temperamento de la gente. Algunos temperamentos
tienen su raiz en el fuego, otros en el aire, algunos en la tierra y otros en el agua. Lo mas importante
es armonizar sus diferencias, pues cuando se hace hincapié en la diferencia mas que en la armonia,
laluchay el conflicto se vuelven la normay las personas se oponen unas a las otras. Esta controversia
reverbera en sus elementos basicos, causando asi una desarmonia Arriba. Como resultado, el
mundo sufre destruccién y enfermedad.

La fuerza principal para controlar y armonizar estas diferencias se encuentra en el elemento
Unico, en el Tzadik. El sabe cémo establecer el equilibrio apropiado entre Jos diferente s elementos
de su dominio. Esto trae armonia y paz a cada individuo y a la humanidad en su totalidad. Este es el
nivel del Pacto de Paz otorgado a Pinjas. Habiendo alcanzado este nivel, Pinjas nunca murid, sino
que, en su encarnaciéon como el profeta Elias, ascendié al cielo en una carroza de fuego (Likutey
Halajot,
Matzranut 4: 1-3).
El Tzadik es aquél que ha trascendido el "Mundo de la Separacién” (correspondiente al Arbol
del Conocimiento del Bien y del Mal) y se ha conectado al "Mundo de la Unidad " (el Arbol de Vida).
Habiendo armonizado sus elementos, se ha vuelto el elemento Unico que unifica a todos los demas.

Como vimos mas arriba (Capitulo 1), el cuerpo humano refleja la Tora con sus 248 mitzvot
(mandamientos) positivas y las 365 mitzvot negativas. El conocimiento sinergético ("el todo es mas
grande que la suma de las partes") de toda la Tord que tiene el Tzadik, lo une al mismo tiempo a
todas las mitzvot. Conectado con la unidad , percibe todas las mitzvot como un sistema Unico y
unificado. El es capaz de ver cémo cada mitzva individual contiene en una unidad todas las otras
mitzvot. De la misma manera , une y armoniza su alma con los 248 miembros y los 365 conductos



de su cuerpo. El es entonces capaz de actuar como el elemento Unico para todos aquéllos que se
encuentran por debajo de su nivel.

En todas las ensefianzas del Rebe Najman es axiomdtico el que cada uno puede llegar a ser
un Tzadik en el nivel que le corresponde. En la medida en que una persona se desarrolla
espiritualmente y alcanza dominio sobre su cuerpo - sus cuatro elementos - puede merecer el titulo
de Tzadik en ese nivel. Esto se aplica incluso a aquél que se encuentra en un nivel espiritual
relativamente bajo. Todos, sean cuales fueren los niveles en los cuales se encuentren, tienen el
poder de armonizar los cuatro elementos dentro de si mismos. Pueden alcanzar un "Pacto de Paz"
y una total armonia entre su cuerpo y su alma.

Capitulo 5
Rasgos Positivos y Negativos

En Sha'arey Kedusha escribe el Rabi Jaim Vital (1542-1620), el discipulo mas importante del Ari:

Asi como un maestro artesano puede esculpir una figura humana en la piedra, asi el
Maestro Artesano disefio el cuerpo en la forma exacta del alma. Dado que el alma en si es un parale
lo de la composicién de la Tord, con sus mitzvot positivas y sus prohibiciones, de la misma manera
los miembros del cuerpo, si bien formados por los cuatro elementos materia les, son paralelos a los
"miembros" del alma y las correspondientes mitzvot.

Adan debid vivir eternamente. Pero al comer del Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal,
degradd el alma y el cuerpo. Como resultado, la enfermedad, el sufrimiento y la muerte
descendieron sobre la humanidad, tal como le fuera advertido a Adan (Génesis 2:17), "Pero del
Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal no habras de comer, pues en el dia que de él comieres,
mot tamut [de seguro morirds]". La doble expresidn mot tamut significa literalmente, "morir,
morirds," indicando una doble muerte - tanto fisica como espiritual.

Adan fue el paradigma del hombre espiritual. Sin embargo, habiendo comido del Arbol del
Conocimiento del Bien y del Mal, descendié a un nivel material, arrastrando consigo a toda la
creacion. Mas aun, al probar el bien y el mal, hizo que toda la creacién se volviera una mezcla de
bien y mal (Sha'arey Kedusha 1:1).

Adén fue puesto en el Jardin del Edén y se le dio la posibilidad de elegir. El podia haber
elegido vivir una vida espiritual, pero al probar del Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal, hizo
que el bien y el mal se mezclasen . Ahora todo es una mezcla de ambos. Desde entonces, la misién
del hombre ha sido separar el bien del mal, para purificarse del mal que lo rodea y del mal que se
encuentra dentro de él.

Los Cuatro Sirvientes

Los cuatro elementos contienen todos los recursos fisicos necesarios para que el hombre
avance en su crecimiento espiritual , pero también contienen las caracteristicas que pueden inhibir
e incluso revertir ese crecimiento. Es por esta razén que los cuatro elementos son llamados
"sirvientes". Ellos deben servir fielmente al alma para que sea posible ascender en la espiritualidad
(cf. Likutey Moharan 1, 4:12).



Uno puede imbuir los cuatro elementos materiales con alma y espiritu, como en (Ezequiel
37:9), "Profetiza al Rua} [espiritu , viento o aliento]; profetiza, hijo del hombre y dile al Rua}: Esto es
lo que el Senor Dios dice, -Ven de las cuatro direcciones, oh Rua} y sopla sobre estos muertos para
que vivan". Este versiculo se encuentra en la profecia de Ezequiel a los huesos secos. Dios le dijo
primero que profetizara a los huesos, para que se juntasen. Entonces le ordené que profetizase un
a segunda vez para que el RUaj entrase en los cuerpos alin muertos y los hiciese vivir.

Tal como explica el Rabi Natan, los cuerpos "muertos" corresponden a los cuatro elementos
gue estan "muertos" sin su conexion con el quinto elemento, el Tzadik. Cuando se conectan, cobran
vida y pueden encarnar todas las buenas cualidades identificadas con el concepto del Tzadik - amor
y temor, bondad vy restriccidon, humildad, responsabilidad y celo, etc. Si los cuatro elementos no
estdn conectados, entonces, en la forma de sus caracteristicas negativas, controlaran literalmente
la vida de la persona . Ella se vuelve entonces su "siervo" y es asi susceptible de las "cuatro fuentes
primarias de dafios," "las cuatro clases de lepra" (ver Bava Kama 1:1; Negaim 1:1; los "dafios" y
"lepras" se manifiestan en toda clase de sufrimientos de la humanidad: enfermedades, dificultades
emocionales, guerras, exilio, etcétera). Los cuatro elementos se vuelven asi la fuente de cada uno
de los caracteres negativos basicos. Explica el Rabi Jaim Vital (Sha'arey Kedusha 1 :2) :

El fuego es, en su constitucion , el mas liviano de los cuatro, pues sus propiedades hacen
que el calor se eleve. Es la fuente de la arrogancia, de aquél que se ve a si mismo como "por sobre"
los demas. El fuego es también la fuente de la ira. La ira y la arrogancia llevan también a la
irritabilidad y al deseo de poder y de honor.

El aire es la fuente de la palabra vana - la tendencia a hablar acerca de temas sin valor.
También se refiere al habla prohibida: la adulacidn , la mentira, la calumnia y la burla. El aire es
también la fuente de la vanidad.

El agua trae placer- del agua proviene el impulso de todas las clases de deseos. También
produce celos y envidia, llevando al comportamiento deshonesto y al robo.

La tierra es el mas pesado de los elementos y denota pereza y depresién . Aquél dominado por los
aspectos materiales de la tierra siempre se queja de su suerte y nunca estd satisfecho con lo que
tiene.

Los rasgos de cardcter y las actitudes no se encuentran entre los mandamientos de la Tora.
Un andlisis de la lista completa de las 613 mitzvot lo confirma. Existe un cuerpo completo de
mandamientos que gira alrededor de las relaciones humanas, por ejemplo, am ar a nuestros
semejantes, dar caridad al pobre, ayudar a nuestro enemigo a volver a cargar su burro, no guardar
resentimiento, no vengarse , no odiar al préjimo en nuestro corazén, etcétera. Existen también
numerosos mandamientos referidos a la relacion del hombre con Dios. Sin embargo, en ningin
lugar encontramos un mandamiento que nos ordene comportamos de manera moral, humilde,
buena, compasiva, caritativa, etcétera. Ni siquiera se nos ordena no enojarnos, no ser arrogantes,
no ser celosos, no ser soberbios. Incluso un mandamiento tal como (Levitico 19:17) "No odies a
tu hermano en tu corazén" puede comprenderse como una directiva de comportamiento y no
una directiva de actitud. Si, como hemos visto, los rasgos de caracter y las actitudes son tan
esenciales, épor qué no estan siquiera mencionada s en el sistema de los mandamientos?



La respuesta es que los rasgos de cardcter y las actitudes son el objetivo - y la base misma -
de los mandamientos. De hecho, el refinamiento y la fortaleza de nuestras caracteristicas morales
son un prerrequisito para la verdadera observancia de los mandamientos. Pues la premisa basica
de los mandamientos es que una vez que se "actta" de acuerdo con la moralidad objetiva de la Tor3,
esta moralidad llega a ser parte de la estructura espiritual y emocional de la personalidad humana .
Asi, la Tora no nos ordena directamente "ser" sino "hacer". Esto es, sus mandamientos estan
claramente disefiados por Dios para impactar en nuestros rasgos basicos de caracter, pero a través
de nuestras acciones. Actuar carifiosamente hacia alguien, pese al hecho de que podamos sentirnos
disgustados con esa persona, nos fuerza a superar la actitud que hemos formado con respecto a ella
y que nos impide ver la como un congénere humano. Claramente, el objetivo de la accidén es una
transformacién interna. Al considerar los mandamientos como meras directivas de comportamiento
no se percibe este punto crucial.

Ahora podemos ver que el sistema de los mandamientos estd disefiado para ayudar al
hombre a expresar, a desarrollar o a refinar un rasgo de caracter innato. Vista de esta manera, se
vuelve mas clara la directiva de actitud , oculta detrds de cada mandamiento. La Tora asume que
estas actitudes y rasgos de cardcter son la base de la personalidad humana y que ellas estan
presentes desde la infancia, si bien de forma rudimentaria. Perfeccionar los rasgos positivos del
cardacter por un lado y trasmutar la energia de los rasgos negativos por otro, es el reto mas serio
que uno enfrenta a lo largo de su vida.

Ensefia el Rebe Najman:

Lo mas importante es anular cada uno de los rasgos de la personalidad. Debes tratar de
hacerlo hasta que hayas borrado tu ego por completo, hasta que quede como una absoluta nada
delante del Santo, bendito sea. Comienza por un rasgo y eliminalo por completo. Luego trabaja
sobre tus otros rasgos, uno por vez, hasta hacerlos desaparecer. Al lograr la anulacién completa de
la personalidad, la gloria del Santo, bendito sea, comenzara a brillar y a revelarse.

Estd escrito (Ezequiel 43:2): "Y la tierra estaba iluminada por Su gloria". La gloria del Santo,
bendito sea, es como Luz. Cuanto mds grande sea un objeto, mds grande serd la sombra que arroje.
Una varilla delgada proyecta una pequefia sombra, mientras que un objeto mdas voluminoso
proyecta una sombra mayor. Un gran edificio tendrd una sombra mayor adn. Cuanta mas luz se
obstruye, mds grande es la sombra proyectada. Y lo mismo ocurre con la gloria del Santo, bendito
sea. Lo material obstruye lo espiritual y proyecta una sombra. Cuanto mas denso sea el objeto, mas
profunda sera su sombra.

Si te encuentras atado a una emocién o deseo, ello obstruye la gloria del Santo, bendito sea,
y proyecta una sombra. Entonces, la luz se te oculta. Pero si anulas estas emociones y deseos,
también quitas la sombra. Y al desaparecer la sombra, se revela la gloria del Santo, bendito sea.
Cuando un hombre es digno de anular por completo la sombra y de reducirla a nada, entonces la
gloria del Santo, bendito sea, se revela en toda la tierra. No hay sombra que obstruya y la luz puede
brillar con toda su gloria. Entonces, "Toda la tierra [el propio materialismo] estd llena de Su gloria
[pues lo espiritual ya no esta oculto]" (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov # 136).

Como veremos (mas adelante, Parte 3), los rasgos principales del caracter son paralelos a
los diversos érganos del cuerpo. En la medida en que el hombre ejerza control sobre sus bajos



instintos, podra ascender la escala espiritual, dando a luz la belleza que se encuentra dentro de su
alma.

Escribe el Rabi Jaim Vital, sintetizando lo que hemos dicho con respecto a la relacién entre
los mandamientos y los rasgos basicos del caracter (Sha'arey Kedusha |:2):

Los rasgos basicos de caracter del hombre no se encuentran entre las mitzvot de la Tora...
Sin embargo, ellos son fundamentales para poder cumplir con las mitzvot. Perfeccionar los propios
rasgos de caracter aumenta la capacidad para desarrollar la espiritualidad, mientras que permitir
gue se arraiguen los rasgos negativos hace que la persona sea incapaz de cumplir apropiadamente
con las mitzvot. Por ejemplo, dicen nuestros Sabios (Sota 5a; ver también Zohar |, 27a), "La
arrogancia y la ira son equivalentes a la idolatria". De manera .inversa (Avoda Zara 20b), "La
humildad puede llevar a la persona hasta el nivel de la profecia".

Capitulo 6
La Paradoja del Cuerpo y el Alma 161

Considerando la etérea composicién del alma respecto de la densidad del cuerpo fisico,
es de hecho una maravilla que ambos puedan coexistir. El alma es atraida constantemente hacia
su fuente sublime, Dios, mientras que el cuerpo busca siempre la gratificacion material. El milagro
de la concordancia entre el cuerpo y el alma se vuelve mds patente y asombroso debido a sus
naturalezas divergentes.

"Candela del Sefor es el alma del hombre , la cual escudrifia todo lo mas recéndito del
cuerpo" (Proverbios 20:27). Explican nuestros Sabios que Dios implanté dentro del alma un
constante anhelo por la perfeccién. El alma es eternamente curiosa: busca y escudriiia, anhelando
siempre una nueva experiencia. Es posible encontrar satisfaccion tanto en lo espiritual como en el
nivel fisico. La diferencia entre ambos es que la satisfaccion espiritual es duradera, dado que el alma
es eterna, y que la satisfaccion fisica sélo puede ser momentanea y pronto es olvidada. Feliz de
aquél cuya alma escudrifia a través de todo lo mas recéndito de su cuerpo y busca la espiritualidad
de la vida (ver Likutey Halajot, Birkat HaPeirot 5:8).

El Rebe Najman describe la diferencia entre el cuerpo y el alma en términos de un coaj
hamoshej (fuerza de atraccidn) y de un coaj hamajriaj (fuerza de repulsién). La fuerza de atraccién,
que es Dios, actla como la gravedad atrayendo constantemente al alma hacia El, su fuente
espiritual. La fuerza de repulsion es el materialismo, pues ella "fuerza" al alma reteniéndola en el
mundo fisico.

Ensefia el Rebe Najman:

Todo se asienta sobre la tierra. La fuerza gravitatoria de la tierra atrae todo hacia ella. Sélo
una fuerza opuesta permite que la gente y los objetos puedan moverse con libertad. Dependiendo
del poder de la fuerza que contrarreste a la gravedad en un objeto dado, ese objeto se alejara de la
tierra. Pero cuando esa fuerza se disipa o se elimina, el objeto retorna a la tierra.

El Tzadik es el cimiento del mundo, tal como estda dicho en Proverbios (10:25) y todo en el
mundo estd construido sobre él y descansa en él. Por ley, la gente deberia ser atraida hacia el Tzadik,



dado que él posee esta "fuerza de gravedad". Sin embargo, existe una fuerza opuesta que separay
aleja a la gente del Tzadik: estan aquéllos que hacen y dicen cosas para mantenerse lejos del Tzadik
y para alejar a los demads (Likutey Moharan 1, 70).

Como hemos visto, el Tzadik es el elemento Unico, fuente de los cuatro elementos basicos
(arriba, Capitulo 4). El es, en virtud de su pureza, el simbolo de la espiritualidad para todos. Si no
fuera por la fuerza de repulsién, el Tzadik atraeria a todos hacia la fuente espiritual, mostrandoles
los beneficios de esa forma de vida. Lo mismo ocurre con cada individuo . El alma contiene dentro
de si caracteristicas de Divinidad y por si misma buscaria elevarse hacia los cielos. Comenta el Rabi
Natan con respecto a esto:

Toda persona deberia saber que los obstaculos y dificultades que enfrenta en la vida surgen
de la fuerza de "repulsidon," del materialismo. La fuerza de "atraccion", el Tzadik, es mas poderosa
que la fuerza de repulsién, dado que el poder de gravedad acaba por prevalecer. Asi, la fuerza de
repulsidon es sdlo una fuerza temporal. Aquél que verdaderamente desea la espiritualidad siempre
puede superar los obstaculos y encontrar la espiritualidad.

De hecho, la misién mas importante en la vida es superar las fuerzas de repulsién y buscar
una vida de espiritualidad. La ironia de esto es que, en esta misidn, la fuerza de repulsién se vuelve
un factor mayor. Al unir las dos fuerzas opuestas es posible alcanzar el maximo de las habilidades y
ascender a las mds grandes alturas.

Observa, por ejemplo, el caso de un reloj mecanico. Este tiene un resorte tensado en contra
de la direccién natural de su movimiento. Lo que éste busca es salir de su posiciéon forzada. La
presion del resorte fuerza a los engranajes a empujarse unos contra otros, de manera que uno
mueva al otro. Es esta reacciéon de una fuerza contra otra fuerza opuesta lo que hace que el
mecanismo funcione. Asi, en la manufactura industrial, el mecanismo productivo es resultado de
fuerzas opuestas que trabajan al unisono.

La naturaleza del alma hace que vaya hacia su Fuente, la Divinidad, la verdadera fuerza de
"gravedad" (Likutey Halajot , lom Tov5:1).

El Rabi Natan concluye explicando que la interaccién entre el cuerpo y el alma se produce
debido a sus diferentes naturalezas. Pese a tal diversidad, el cuerpo y el alma juntos pueden producir
asombrosas y hermosas maravillas, siendo receptaculos para la espiritualidad y para el desarrollo
del ambito material necesario para crecer.

Hagamos al Hombre...

Las diferencias entre el cuerpo y el alma son mu y grandes. Pero aun asi es su combinacion
lo que hace al "hombre". Ambos pueden trabajar juntos en perfecta armonia.

Ensefia el Rebe Najman:

La persona debe cuidar su cuerpo, de modo que brille con cada avance espiritual. Pues el
alma percibe y comprende niveles extremadamente elevados, mientras que el cuerpo los ignora. La
persona debe por tanto purificar su cuerpo y permitirle compartir las percepciones del alma. El alma
también se beneficia de un cuerpo que se encuentra armonizado con lo espiritual , pues si el alma



cae de su nivel espiritual, el cuerpo que ha experimentado la Divinidad, le permitird recuperar su
anterior nivel de santidad. Esto es posible debido a que el cuerpo ha alcanzado un correspondiente
nivel de pureza.

Para alcanzar este nivel de armonia y cooperacidn entre el cuerpo y el alma, la persona
debera quebrar la arrogancia de las pasiones del cuerpo y sus deseos, contrarrestandolos con la
"arrogancia de santidad," la obstinacion que la llevard, pase lo que pase, hacia la espiritualidad. De
este modo, permitird que su alma se combine completamente con su cuerpo.

El cumplimiento de las mitzvot es el medio a través del cual el cuerpo se combina con el alma.
Cuantas mas buenas acciones realice una persona, mas grande sera el control del alma sobre el
cuerpo, permitiendo que éste sienta verdaderamente los logros del alma (Likutey Moharan [, 22:5,
8).

El Rebe Najman ofrece muchas sugerencias practicas con respecto a cémo alcanzar Ja
"arrogancia de santidad," (tales como cumplir con las mitzvot, orar con fervor, danzar, cantar, batir
palmas, dar tzedaka, suspirar y anhelar la espiritualidad).

La siguiente ensefianza del Rebe Najman aclara varias de las ideas tratadas previamente.

El alma corresponde al hombre, a la luz, a la vida, a la memoria y a la verdadera sabiduria -
la sabiduria de la Tord. El cuerpo corresponde al animal, a la oscuridad, a la muerte, al olvido, a las
filosofias y a lalocura. La misidon del hombre es elevarse por sobre el materialismo. Esto se encuentra
implicado en la palabra hebrea ADaM, que significa "hombre", deletreada como Alef-Dalet-Mem.
Alef significa aprender sabiduria; Dalet es igual al numero cuatro, representando los cuatro
elementos; y la Mem final es una letra cerrada, que simboliza aquello que no es visible, el Mundo
gue Viene. Para alcanzar el Mundo que Viene [mem], uno debe superar las malas caracteristicas que
surgen de la dalet, los cuatro elementos. Esto se logra adquiriendo verdadera sabiduria, sabiduria
de Tord, la Alef Ese es el significado del versiculo (Génesis 1:26), "Hagamos al ADaM'. Aquél que
busca espiritualidad - la verdadera esencia de la vida - es llamado "Adam" (Likutey Maharén |, 37:2-
3).

Un Buen Consejo

Escribe el Rabi Natdn que la verdadera sabiduria de la Tora surge del concepto de que las
613 mitzvot de la Tord son conocidas como los "613 preceptos de consejo". Estos preceptos
aconsejan a la persona y la guian en la eleccidn respecto a cudles acciones realizar y cuales evitar
(Zohar 11, 82b). Explica el Rabi Natan que el consejo con respecto a como transgredir y pecar no es
considerado un buen consejo, pues tal consejo expone a la persona al sufrimiento y a la
humillaciéon. De manera similar, si alguien viene con una "idea brillante" con respecto a cémo
obtener una ganancia financiera, pero pasa por alto el hecho de que tal ganancia lo alejara de la
espiritualidad, tampoco ése es un buen consejo, pues (Eclesiastés 5:2), "la riqueza a veces es dafiina
para su duefio". Si se persiguen los placeres temporales y se dejan de lado los eterno s, la riqueza
obtenida sera entonces dafiina. Por tanto, el consejo mas importante para triunfar en este mundo
es el que lleva hacia la v ida eterna - el consejo de espiritualidad . Escribe el Rabi Natan:

Si Adan hubiera comido del Arbol de la Vida, habria sabido qué consejo lo habria llevado a
su destino mas alto. Hubiera conocido el sendero de la espiritualidad, de la vida eterna. Pero Adan



comié del Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal. Como resultado, el hombre se enfrenta ahora
a un consejo confuso y perturbador. Cada dia requiere de nuevas decisiones, cada problema
requiere un enfoque diferente. Peor aun, uno nunca sabe si la eleccién que hatomado es la correcta.
Algunas ideas parecen muy buenas en el momento, pero a la larga sus beneficios se diluyen. Otras
elecciones pueden ser beneficiosas de haber tiempo disponible, pero el tiempo es sumamente
escaso, haciendo que las ganancias de ese consejo sean muy improbables.

Estas circunstancias tan dificiles surgieron porque Adan comié del Arbol del Conocimiento.
Addn fue entonces expulsado del Jardin del Edén y la Espada Giratoria fue ubicada a la entrada para
permitir sélo el acceso de aquéllos que lo merecieran (ver arriba, Capitulo 2). La Espada Giratoria
corresponde al cimulo de consejos confusos que nos inundan. Esta "Espada,” a la cual se conoce
como los Heijalei HaTemurot - las Camaras de los Intercambios- es lo que genera los pensamientos
cambiantes y las constantes dudas en la mente, saboteando nuestros esfuerzos por concentrarnos
en la vida eterna. Asi vemos que incluso aquéllos que se dedican seriamente a sus vidas espirituales
- aunque ya estén encaminados en la senda correcta - también experimentan una gran confusién,
con una multitud de elecciones incluso dentro del dmbito del consejo de la Tora.

Por lo tanto, la Unica eleccion que tiene la persona es buscar constantemente la verdad.
Todo aquello que sea absolutamente verdadero la asistird en el descubrimiento del propio y
correcto sendero. Esto sdlo es posible cuando estda acompafnado de la busqueda de los verdaderos
Tzadikim, pues la Tora tiene dos partes - una Ley Escrita y una Ley Oral. La Ley Escrita prescribe las
613 mitzvot, pero la Ley Oral, transmitida a través de los verdaderos Tzadikim , explica cémo
podemos cumplir de la mejor manera posible con estos preceptos de consejo (Likutey Halajot,
Suka 7:2-3).

El Rabi Natan continda explicando la importancia de la fe en Jos Tzadikim. Debido a que la
naturaleza espiritual de los Tzadikim no estd manchada por el Arbol del Conocimiento del Bien y del
Mal (es decir, que trascienden los cuatro elementos y corresponden al elemento Unico), ellos son
capaces de llevarnos por el sendero correcto del desarrollo espiritual y del beneficio eterno. Los
Tzadikim que trascienden la materialidad son uno con la Tora, con el buen consejo. Recibir consejo
de los Tzadikim - por ejemplo, aceptar las ensefianzas de Tord de los Tzadikim - es una rectificaciéon
para la transgresion de Adan al comer del Arbol del Conocimiento y nos permite acercarnos al Arbol
de la Vida. Esta es la importancia de la fe en los Tzadikim. Continta el Rabi Natdn:

Al ser expulsado del Jardin del Edén, Adan fue también maldecido (Génesis 3: 19), "Con el
sudor de tu frente comeras pan". La necesidad de un esfuerzo excesivo para ganarse el sustento
proviene del acto de comer del Arbol del Conocimiento. Los efectos de este esfuerzo excesivo
pueden observarse en el hecho de que ésta es una de las principales causas de la confusion. Comer
en exceso, dormir o trabajar excesivamente, generan confusién y dudas y producen las mas grandes
dificultades de la vida. Asi, el camino de accién mds razonable es buscar el consejo apropiado y ser
capaz de embarcarse en una vida sin excesos.

El Arbol del Conocimiento es paralelo al consejo, por el hecho de que EtZ (palabra hebrea
para "arbol") proviene de la misma raiz que EtZa ("consejo"). El consejo, que necesariamente se
encuentra dafiado en una persona comun, debe buscarse ahora en los Tzadikim, cuyo nivel de
espiritualidad los une al Arbol de la Vida. Los Tzadikim no estdn manchados por los efectos del Arbol
del Conocimiento del Bien y del Mal y son capaces de discernir el consejo apropiado. El pecado de
comer del Arbol es un paralelo también del dafio en la fe. Buscar consejo de los Tzadikim rectifica



nuestro comer del Arbol del Conocimiento y nos dirige hacia el sendero del buen consejo - tanto
para el desarrollo material como espiritual.

Concluye el Rabi Natan:

Debido al pecado de comer del Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal, la muerte fue
decretada sobre Adan y a través de él sobre toda la humanidad. El hombre ya no puede lograr la
perfeccidn, eligiendo el consejo correcto y encontrando el sendero por el cual alcanzar y entrar al
Jardin del Edén [es decir, la espiritualidad total] durante su vida. Ahora debe morir en este mundo.
Recién después podra embarcarse en la senda hacia el Jardin del Edén, el Arbol de la Vida. Sin
embargo cuanto mas fortalezca la persona su fe en los Tzadikim, mas refinado serd el consejo que
reciba de ellos y mejor podra actuar durante su vida. De esta manera, merecera un consejo sélido
qgue la ayudard a rectificar su porcion en el pecado de Adan y estard muy cerca de encontrar su
sendero hacia el Arbol de la Vida.

El cuerpo y el alma corresponden a la oscuridad y a la luz respectivamente. También
corresponden al bien y al mal, pues el conocimiento del mal derivado del Arbol corrompié el cuerpo
humano, empujandolo hacia el materialismo. Si Adan no hubiera pecado, el mal se habria mostrado
automaticamente como inferior al bien y el hombre habria tenido una direccién muy clara con
respecto a cdmo alcanzar su destino - el Jardin del Edén. En nuestro estado actual, sin embargo, el
cuerpo debe separarse del alma [con la muerte] antes que ésta pueda alcanzar su perfeccion final.
El cuerpo debe retomar a la tierra - a los elementos de los cuales proviene.

Pero esta separacién es de hecho un "proceso de purificacion" (ver una explicacion detallada
en la Parte 3). Con la muerte, el cuerpo, nuestra parte mas propensa a sucumbir al mal, queda
anulada; con la muerte dejamos lo fisico. Y aunque la persona sea verdaderamente un Tzadik,
debera igualmente abandonar su cuerpo, debido el decreto generado por el pecado de Adan y que
afecté a toda la humanidad (ver Shabat 55b). El hombre no puede entrar al Jardin del Edén en vida.
Sélo luego de la Resurreccidn, con la vuelta del cuerpo a la vida, podra el alma unirse al cuerpo, en
un estado de perfecta pureza (Likutey Halajot, ibid. 7:9).

Después de haber luchado por superar las pruebas del materialismo y haberse rectificado,
estando aun en el mundo material , el alma esta lista para su recompensa final al morir el cuerpo.
Con la Resurreccidn, el cuerpo, antiguo opresor del alma, se vuelve su amado sirviente. Entonces, al
reconocer la realeza del alma, el cuerpo voluntariamente se somete a esta "servidumbre". Pero,
como en el cuento de "Los Nifios Cambiados," el alma tiene mas motivos aun para sentirse
satisfecha. Es especificamente debido al sufrimiento y purificacién que debid pasar, que ahora se
encuentra con una recompensa mucho mayor que la que previamente imagino.



Parte Tres
El Sistema Digestivo
Los Organos Internos
Introduccion

La mayor parte de los libros de anatomia comienzan con una descripcidon del nivel celular
o con el sistema esquelético, ambos soportes basicos del cuerpo. Al saber cdmo esta construido
el cuerpo humano y cédmo se encuentran interconectadas sus partes, el lector puede obtener
un cuadro general de donde y cémo se encuentra ubicado cada érgano individual. Sin embargo,
al explorar la anatomia espiritual, lo mas apropiado es comenzar con una descripcion de cdmo se
desarrollan las caracteristicas basicas, pues éstas constituyen los elementos fundamentales a
través de los cuales el hombre puede asumir su forma espiritual. Desarrollaremos nuestro "cuadro"
de acuerdo con esta directiva.

Como hemos visto, Addn pecéd al comer del Arbol del Conocimiento. Asi, nuestra
exploracién de la anatomia espiritual comenzara con el "sistema digestivo". Los drganos del
sistema digestivo sirven como base de las caracteristicas mas fundamentales del hombre. Sélo
reconociendo el potencial oculto en estos drganos podremos avanzar en nuestro crecimiento
espiritual.

Las tres pasiones primarias del hombre son el deseo de riquezas, el placer sexual y la comida.
Ensefia el Rebe Najman que el deseo de riquezas es un abismo sin fondo del cual resulta
extremadamente dificil retornar (Likutey Mohardn |, 23). La pasién sexual también constituye una
importante prueba que la persona debe enfrentar constantemente a lo largo de su vida (Likutey
Mohardn T, 36; ibid. 23). Pero es a la gula a la que el Rebe Najman denomina "la pasion principal ,"
pues es el alimento el que le da al hombre la fuerza para perseguir sus otros deseos y nunca puede
abandonarse por completo (Likutey Maharan |, 62:5). Mds aun, comer es lo primero que desea un
ser humano al llegar al mundo. En cambio el amor, el temor, la paciencia y la humildad , el anhelo
de éxito o de poder, los celos, la envidia, la arrogancia y todas las otras pasiones se manifiestan en
diferentes etapas de la vida. Algunas caracteristicas se desarrollan durante la infancia; otras,
durante la pubertad y otras en la edad adulta. Pero la necesidad de comer, de digerir y de eliminar
los desechos es algo que comienza al nacer.

Ensefia el Rebe Najman que los deseos son superfluos. Se los compara con la cdscara de una
fruta que se pela y descarta. De la misma manera, uno puede descartar y vivir sin lo superfluo
(Likutey Maharén |, 62:5), tal como se observa en el caso del infante quien "sabe" cuanto alimento
necesita y no come en exceso. El cuerpo humano requiere para una supervivencia éptima de una
simple y balanceada dieta de carbohidrato s, proteinas, grasas, frutas y vegeta les. Y, ensefia el Rebe
Najman , todo alimento puede ser elevado y otorgar ese estado de completa nutricion del que
disfrutaba Adan en el Jardin del Edén (Likutey Maharén Il, 5:17).

Afirma el Talmud que el hombre debe probar de todo lo que estd permitido, para asi
apreciar y agradecer a Dios por Sus maravillosas creaciones (lerushalmi, Kidushin 4). Es obvio que
se espera entonces que sintamos placer al comer. Pero existe una diferencia entre consumir aquello
qgue es esencial y el deseo por los excesos. Aunque el hombre pueda vivir de pan y agua, usamos
manteca, margarina, miel o jalea para mejorar el sabor del pan. Le damos sabor a nuestras bebidas



para hacerlas mas agradables al paladar. Estos son ejemplos simples de los agregados permitid os
qgue pueden llevar a excesos si uno no se cuida.

El mantenimiento apropiado del sistema digestivo es de funda mental importancia para el
crecimiento fisico y el bienestar del hombre. Dado que el cuerpo es un paralelo del alma, el
bienestar del cuerpo indica una medida igual de bienestar en las capacidades del alma. Sélo
mediante el alimento es posible mantener una relacidén armoniosa entre cuerpo y alma, pues el
cuerpo debe nutrirse para poder existir. El alma, por su parte, no requiere alimento. Sélo cuando
ambos, el cuerpo y alma estdn un idos, se necesita de la nutricién (Likutey Maharon I, 5:3).

Aunque la medicina occidental considera a los 6rganos de la digestidn, del procesado de los
alimentos y de la excrecién, como sistemas separados, nosotros, en aras de la conveniencia , los
trataremos como una unidad . (Cabe destacar que la medicina china y otras formas de medicina
holistica ensefian que todas las partes del cuerpo son interdependientes). Asi, en esta seccion
trataremos sobre el estdémago, el higado, la vesicula biliar, el bazo, los rifiones y el sistema
circulatorio, todos ellos 6rganos que de alguna manera se encuentran conectados con la digestion
del alimento, con su procesado para la obtencién de los nutrientes y con la excrecidén de la materia
de desecho.

Al comer, el alimento desciende al estémago, donde las enzimas y los acidos lo disuelven en
particulas mds pequefias. El tracto digestivo continla procesando este alimento, reduciéndolo a
nutrientes que son transportados por el sistema sanguineo. La sangre, enriquecida con los
nutrientes, fluye hacia el corazén y los pulmones, donde es enriquecida con oxigeno y bombeada a
través del sistema, llevando el alimento a todo el cuerpo. Todo lo extrafio es rechazado y expelido.
La capacidad del cuerpo para saber exactamente qué absorber y qué rechazar es una de las mds
notables maravillas de Dios.

En el préoximo capitulo examinaremos el significado de la capacidad del cuerpo para
absorber nutrientes y eliminar desechos y cdmo esto se relaciona con los poderes espirituales que
tenemos y que debemos emplear para avanzar en nuestro crecimiento espiritual. Sin embargo, la
sangre, parte integral del sistema circulatorio, que lleva oxigeno y nutrientes a todo el cuerpo, juega
un papel muy importante en el sistema digestivo. Continuaremos entonces nuestro estudio del
proceso de purificacién con una exploracion del sistema sanguineo. Luego, y dado que el primer
contacto con la gratificacion material comienza en nuestra conexidn con la comida, trataremos
nuestros habitos de comer y el tracto digestivo. Mds adelante examinaremos los otros érganos
del proceso de purificacion- el higado, la vesicula biliar, el bazo, las gldndulas sudoriparas y Jos
rifones.

Capitulo 8
El Proceso de Purificacion

Adan fue disefiado con la capacidad de ascender continuamente hacia niveles cada vez mas
elevados de espiritualidad. Esto debia lograrlo mediante el vehiculo de su cuerpo, elevando la
materia al nivel de lo espiritual. Y para cumplir con esta misién fue puesto en el Jardin del Edén.
Pero esta simple operacidn fue trastocada cuando Addn sucumbid frente a los deseos fisicos (ver
mas arriba, Capitulo 2).



La consecuencia de la caida de Adan puede compararse con un hermoso y refinado objeto
de cristal que es dejado caer desde una gran altura estallando en miles de pedazos pequefios que
se desparraman en una gran superficie. Adan contenia, dentro de si, las almas de toda la humanidad
en un estado de perfecta unidad. Su caida partié esa santa unidad en incontables "chispas de
santidad" que se dispersaron por el mundo entero. Desde ese entonces la misidn del hombre ha
sido utilizar las inclinaciones espirituales incorporadas dentro de su sistema, para buscar, encontrar,
purificar y elevar estas chispas y asi hacerlas retomar a su fuente. Esto reparard e incluso mejorara
el recipiente del cual se originaron - Adan.

Sea donde fuere que se encuentre una chispa santa, debera pasar por un proceso continuo
de birur, de "purificacidn," hasta alcanzar su rectificacién. Estas chispas de santidad, dispersas por
el mundo, se encuentran hoy en toda la creacion: en los minerales y los vegetales, en nuestro
alimento y bebida . Tanto en Jos animales que trabajan para el hombre como en aquéllos que sirven
para su alimento. Estan en la materia virgen usada para la manufactura y también en el dinero y
otros bienes con los cuales se negocia en el mundo (ver también Mashiaj, Qué, Quién, Por qué,
Cuando, Dénde y Como Parte 4-5; publicado por el Breslov Research Institute). El Rabi Natan se
refiere a esta idea en uno de sus discursos del Likutey Halajot (Betziat HaPat 5:3):

Todo en este mundo debe pasar por un proceso de purificacién para alcanzar su propia
perfeccidon. No hay actividad que evidencie mas este proceso que la produccidn alimenticia. El
granjero ara sus campos, siembra las semillas y espera entonces a que éstas se arraiguen y broten.
Luego cuida su cultivo hasta que esté listo para ser cosechado, y entonces separa el trigo de la paja
y la broza. Lu ego muele el trigo, separando la harina pura del salvado. A esta altura la harina no es
aun comestible. Debe mezclar la harina con agua para hacer la masa, formar una hogaza y luego
hornearla. Recién entonces las semillas que sembrd alcanzan su estado de perfeccién, el objetivo
anhelado.

El cuerpo humano fue disefiado para procesar el alimento de una manera muy similar a
como este alimento fue procesado para hacerlo comestible. Al comer, la persona masticay muele
el alimento con su s dientes. La comida desciende al estdmago, donde los acidos y enzimas
contindan desmenuzdndolo en particulas mds pequefias. El resto del tracto digestivo toma
entonces este alimento, reduciéndolo y purificAndolo mas aun. El alimento purificado pasa hacia
el sistema sanguineo, llevando nutrientes a todo el cuerpo . La materia de desecho es rechazada por
el cuerpo y expelida.

El proceso de purificacién que tiene lugar dentro del cuerpo es un paralelo del proceso de
purificacién del alma. El cuerpo "sabe" qué debe aceptar y purificar y "sabe" qué debe eliminar. Asi
como el cuerpo limpia y purifica cada alimento que ingiere, de la misma manera el alma, en su
busqueda de la espiritualidad, limpia y purifica sus elementos nutrientes y por tanto a si misma. Este
proceso de purificacion espiritual y de crecimiento es un fendmeno constante, tanto a nivel
personal como en el plano universal.

Como parte de la buisqueda de la perfeccidn del alma, todas las chispas de santidad caidas
y perdidas - quebradas y dispersas por el pecado de Adan - deben ser recuperadas para reconstruir
la tzura (forma) espiritual original del hombre. El hombre debe ahora tamizar el ambiente material
en su busqueda de lo espiritual.



El Rebe Najmdn en sefia que todo lo que existe, inclusive la propia riqueza, requiere de este
proceso de purificacién.

Las mismas etapas requeridas para procesar el alimento deben emplearse para refinar el
dinero. Estas etapas son: la aceptacién, la retencion, la digestidn, la distribucién y la expulsion. Al
comer uno utiliza los poderes de aceptacidn y de retencion, pues el cuerpo retiene el alimento
durante un tiempo. La digestion permite entonces que el alimento sea absorbido por el cuerpo vy el
sistema digestivo dispensa los nutrientes requeridos a todo el cuerpo. El corazén y el cerebro
reciben el alimento mds puro, pues ellos proveen las funciones mas vitales. El cuerpo excreto luego
la materia de desecho.

El mismo proceso de refinamiento debe aplicarse al dinero. Cuando recibes dinero debes
retenerlo y no gastarlo inmediatamente - no como aquéllos que pasan sus vidas persiguiendo la
riqueza y entonces, cuando la adquieren, la despilfarran inmediatamente. Debes "digerir" este
dinero, retenerlo hasta que sea necesario y recién entonces distribuirlo. La porcién mds pura debe
ir hacia la caridad y el resto ser utilizado para tus otras necesidades. También existe desecho en
tus gastos (Sabiduriay Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov # 193).

Estos son algunos ejemplos del proceso de purificacién en el ambito fisico y, como hemos
notado, este m ismo proceso debe aplicarse también a la esfera espiritual. En todas las instancias,
la paciencia es de vital importancia. Tal como lleva tiempo y concentracidon ordenar una pila de
papeles o de ropa, también es necesaria una infinita paciencia para ordenar nuestras vidas y
preocupaciones espirituales.

Paciencia

Una de las lecciones mas importantes que debe aprenderse del proceso de purificacion es
la virtud de la paciencia. Una comida puede ser consumida en un lapso relativamente breve, incluso
en cuestién de minutos. Sin embargo, para poder ser digerida de la manera apropiada, debera ser
procesada durante varias horas - para que los nutrientes sean separados de la materia de desecho
y cada particula sea enviada a su destino apropiado.

Cada uno de nosotros debe aprender a ser paciente. Hace ya varios milenios que la
humanidad ha estado rectificando el pecado de Adan. Desde tiempos inmemoriales, los hombres
justos han difundido la espiritualidad por el mundo entero, con la intencidn de despertar y unificar
aquellas chispas dormidas que cayeron y se dispersaron a causa de ese pecado. Aunque ahora nos
estamos acercando al final de nuestra espera de un mundo perfecto, el proceso ha sido largo y
arduo. Para alcanzar este objetivo a nivel universal es necesaria una extrema paciencia. Lo mismo
se aplica a la purificacién espiritual de cada individuo. Aunque toma tiempo reconocer los beneficios
de una vida orientada hacia lo espiritual, todos los esfuerzos puestos en ello forman parte, del
proceso de purificacién.

El Rabi Natan cita un ejemplo claro de la importancia crucial de la paciencia. Cuando los
judios recibieron la Tora en el monte Sinai alcanzaron un nivel espiritual muy elevado (ver Shabat
146a). Entonces se les indicd que esperasen durante un periodo de cuarenta dias hasta que Moisés
descendiera de la montafia. Hacia el final de su espera el pueblo se impacientd. Esto hizo que ellos
se equivocaran con el calculo del momento en el cual Moisés debia retornar. En lugar de esperar
unas pocas horas mas, como les rogd Aardn, se apresuraron y construyeron un becerro de oro. En



su apuro, generaron su propio sufrimiento, as[ como el sufrimiento de todas las generaciones
posteriores, sufrimiento que sélo terminara con la llegada del Mesias (Likutey Halajot, Birkat
HaShajar 5:30).

El apuro y la impulsividad estdn asociados con las propiedades del agua, tal como
observé laacov con respecto al comportamiento de su hijo Rubén (Génesis 43:3-4), "Rubén, mi
primogénito ... Primero en rango y primero en poder. [Pero porque fuiste] inestable como el agua,
no seras ya primero". Siendo un fluido, el agua es un factor primordial en casi todos los placeres del
hombre. Nos bafiamos con agua, la tomamos en variedad de bebidas y también se encuentra en la
mayoria de los alimentos que ingerimos. La impulsividad puede afectar todos los aspectos de la vida
y es el rasgo que hace que la persona sea indulgente en sus placeres sin considerar las
consecuencias.

El agua no permanece quieta. La mas pequefia brisa genera ondas por toda su superficie y
los vientos mas fuertes producen remolinos bajo la superficie, hasta en las mdas honda s
profundidades. La impulsividad tiene el mismo efecto sobre la persona. Aun cuando las cosas
parecen estar en calma, una pequeiia e incontrolada pasién puede causar ondas a través de todo el
sistema emocional, generando finalmente una turbulencia interna que no deja lugar a la paz
interior.

Hace falta mucha paciencia para esperar con calma a que pasen las tormentas con que nos
enfrentamos a lo largo de la vida. La mayoria de las pasiones se presentan en la forma de urgencias.
Ensefia el Rebe Najman que "el viento tormentoso del malvad 0" - el deseo - es algo temporal. Arde
con malos deseos, pero sélo por un breve lapso (Likutey Moharan |, 8:3). La paciencia nos permite
capear el temporal y superar las fuerzas que buscan someternos.

Escribe el Rabi Natan:

En nuestras plegarias diarias alabamos al Santo, bendito sea: "Con Su misericordia ilumina
la tierra 'y sus habitantes y en Su bondad constantemente renueva a diario el acto de la creacién".
La luz mas importante es la luz de la verdad, que es la luz del Santo, bendito sea. La principal
purificacién es aquélla que extrae la verdad de la mentira. Cada dia que llega nos presenta una
oportunidad para buscar la verdad. Aunque la verdad pueda estar oscurecida por la mentira, son las
mentiras de cada dia y de cada época las que terminan desapareciendo; pero la verdad perdura - tal
como sera revelado y todos podran apreciarlo. Asi, cada generacién tiene su propio mal particular,
el que mas tarde es rechazado e incluso repudiado por todos. Las mentiras que toman su lugar
también se desintegran y son finalmente relegadas al desvan de la historia. La paciencia para buscar
la espiritualidad y la Divinidad es un rayo de luz y de verdad que finalmente perdurard (Likutey
Halajot, Heksher Keilim 4:48).

De este modo la paciencia se establece en la rutina diaria del judio. A la mafana se levanta,
y en lugar de comer y de atender sus negocios personales, aparta un momento para la plegaria
diaria. Hay gente que se levanta mds temprano para estudiar Tora antes de la oracién o que, luego
de la plegaria y antes de atender sus asuntos mundanos, se queda a estudiar o a cumplir con alguna
buena accion. De manera similar, antes de comer, la persona debe ejercer la restriccién lavandose
primero las manos y recitando la bendicién apropiada (ver Likutey Halojot, Birkot HaShajar 5:28).



La Carroza de Dios

El hombre es capaz de perfeccionarse a si mismo mediante sus actos, hasta el punto en que
se transforma en un a "Carroza para Dios". E | Profeta Ezequiel comienza su libro de profecias con
una descripcién de su visidn de la "Carroza" de Dios llevada por "cuatro criaturas". La persona que
se purifica completamente, deshaciéndose de sus caracteristicas negativas y refinando sus buenas
cualidades, se vuelve digna de reflejar las esencias de esas "criaturas" celestiales, capaces de "llevar
y sostener" la Carroza de Dios- la espiritualidad.

Cada una de las cuatro "criaturas" de la Carroza tenia cuatro "rostros," de ledn, de buey, de
aguila y de hombre (Ezequiel 1:10). Cada uno de estos cuatro "animales" es considerado un
"rey": el ledn es el rey de las bestias, el buey esrey de los animales domesticados y el 4guila es
rey de las a ves. El hombre fue creado para ser rey sobre todos estos reyes, el soberano o cuidador
de todas las formas de vida.

Explican nuestros Sabios (Tikuney Zohar #2 1, 63a) que el ledn, el buey y el aguila
corresponden a la mente, el corazén y los pulmones; a la vista, el oido y el olfato. El hombre, siendo
el orden mds elevado de todas las criaturas vivientes, es un paralelo del habla. Cuando se comporta
de una manera elevada, todos estos drganos y sentidos actian para llevarlo hacia niveles mas
elevados aun.

Sin embargo, nuestras Santas Escrituras ensefian que (Eclesiastés 7:14) "Dios hizo uno frente
al otro". Esta es la "ley del paralelismo" - para cada objetivo espiritual existe un obstaculo material
correspondiente. Esto se debe a que, en cada nivel, en cada momento y situacién de la vida,
debemos tener libertad de eleccidn para poder decidir qué camino tomar.

Por lo tanto, cuando el hombre vacila, es atacado por el perro, el asno y el halcén, las tres
criaturas del crudo materialismo, representantes del potencial para el mal. En su degradacioén, el
hombre cae bajo el dominio de los tres drganos principales: el higado, la vesicula biliar y el bazo,
cuyo resultado es la destruccidn, la ira y la cdélera. El hombre, Adam, la cuarta criatura, puede
regresar al nivel de "Adam Blial," un hombre malvado. Esto se encuentra aludido en la palabra Blial
gue puede leerse como Bliol, literalmente, "aquel que aparta de si el yugo del cielo". Dado que se
ha distanciado de Dios, se dice que su habla representa la mentira, la chachara vana y las
vulgaridades. (Mas sobre estas ideas adelante, ver Parte 6).

El alimento que la persona ingiere es digerido, tomado por el sistema sanguineo y
distribuido por todo su cuerpo. El higado, la vesicula biliar y el bazo se encuentran entre los
principales érganos encargados del procesamiento de nutrientes, del filtrado de la sangre y de la
disposicion del exceso de fluidos y de la materia de desecho. Controlados por los drganos superiores,
les dan fuerza a las facultades espirituales, pero si se los deja sin control, los efectos negativos de
estos organos sacaran a luz, de una manera degradante, las peores caracteristicas de la persona -
los celos, la lujuria y el deseo de honor y poder (Likutey Halajot, Birkot HaPeirot 5:23).

La Maravilla de las Maravillas

El proceso de purificacidn es tan asombroso que nuestros Sabios instituyeron la costumbre
de recitar una bendicién luego de cumplir con las necesidades corporales. La bendicién dice:



Bendito eres Tu, Sefior nuestro Dios, Rey del universo, que con sabiduria ha formado al
hombre y ha creado en él numerosos orificios y cavidades. Es manifiesto y sabido ante el Trono de
Tu Gloria que, si apenas uno solo de ellos fuera obstruido o uno solo de ellos fuera abierto, seria
imposible existir siquiera durante un instante. Bendito eres Tu Sefior, que cura toda carne y obra
maravillas.

El Rabi Natdn explica que el proceso de purificacién es el objetivo de cada individuo. Explica
que el cuerpo fue creado con poderes tan increibles - realmente es una "maravilla de las maravillas"
- para ser la "planta purificadora" por excelencia. De hecho, es esta Unica combinacién de cuerpoy
alma la que hace posible la rectificacion final (Likutey Halajot, Betziat HaPat 5).

Capitulo 9
El Torrente Sanguineo

El cuerpo humano tiene 248 miembros, correspondientes a los 248 mandamientos
positivos de la Tord . También posee 365 tendones y canales conectivos (ligamentos, arterias, venas,
etcétera), que corresponden a las 365 prohibiciones de la Tora (Zohar 1, 170b; ver arriba, Capitulo
1). El cuerpo necesita miembros para poder hacer algo. Por tanto, los mandamientos positivos
corresponden a los sistemas esquelético y muscular (tratados mds adelante en la Parte 8). Por otro
lado, las prohibiciones de la Tora son paralelas al tejido celular y al sistema circulatorio del cuerpo -
pues la sangre lleva consigo todos los deseos y pasiones que deben ser superados para poder
cultivar los aspectos espirituales de la existencia.

La sangre es la fuente de v ida de la mayor parte de las formas de vida animal y es bombeada
por el corazén a través de una red extremadamente compleja de arterias y venas. El fluir de la
sangre tiene dos propdsitos principales: llevar oxigeno y nutrientes hacia los musculos y tejidos del
cuerpo y extraer el didxido de carbono y otras sustancias de desecho para librar al cuerpo de los
venenos que acumula.

El sistema circulatorio, una de las mas increibles redes existentes, es tan intrincado
como asombroso y se vuelve mds asombroso aun cuando uno piensa en sus implicaciones
espirituales. Contiene literalmente cientos de millones de células que transportan el combustible
del cuerpo en la forma de alimentos y minerales. Las células reciben el alimento procesado del tracto
intestinal, lo transportan al higado y luego al corazén. El corazén envia la sangre hacia los pulmones,
donde reciben el oxigeno. La sangre retorna entonces al corazén y es bombeada a través de todo el
cuerpo, distribuyendo oxigeno y nutrientes en su camino.

Ademas de distribuir estos elementos esenciales para la vida, el torrente sanguineo se
encarga también de retirar toda la impureza que pueda haber en el cuerpo. Es por esta razén que
la sangria (flebotomia) fue el método primario de curacién en la antigliedad. Su propdsito era
eliminar la sangre "usada y cansada", permitiendo la eliminacién de productos de desecho vy
generando la produccién de nueva sangre. Asi afirma el Talmud (Baba Batra 58b), "Yo, la sangre, soy
la causa principal de las enfermedades". Rashbam (Rabi Shmuel Ben Meir [c. 1080-1174], nieto de
Rashi) explica (v. i. b'reish), "Todas las enfermedades son llevadas por la sangre [a través del
cuerpo]". Algunos han entendido esta ensefianza del Rashbam en el sentido de que, si uno se hiciera
una sangria regularmente, purgaria asi las impurezas del torrente sanguineo que abruman al
sistema.



Ensefid el Rebe Najman con respecto a las impurezas espirituales, "La sangria es beneficiosa
para contrarrestar la mayor parte de los rasgos negativos (El Libro del Alef-Bet, "Malos
Pensamientos" A:47). Donar sangre a un banco de sangre dos o tres veces al afio puede duplicar los
beneficios de la sangria, tanto en el aspecto del beneficio personal del donante, al cual apunta al
Rebe Najman, como del beneficio del receptor, quien necesita desesperadamente este regalo de v
ida de sangre sana.

El Golpe Ritmico

El corazén tiene cuatro camaras principales, dos atrios y dos ventriculos. El atrio derecho
recibe a través de las venas la sangre que proviene del higado, bombeandola hacia el ventriculo
derecho. Aunque la sangre ha sido purificada de toda sustancia de desecho, aun contiene didxido
de carbono. Ahora es enviada del ventriculo derecho hacia los pulmones para expeler ese diéxido
de carbono y ser cargada con oxigeno. La sangre oxigenada se mueve entonces hacia el atrio
izquierdo y desde alli hacia el ventriculo izquierdo, desde donde es bombeada hacia el resto del
cuerpo.

Escribe el Rey Salomodn (Eclesiastés 10:2), "El corazéon del hombre sabio esta a su derecha;
el del tonto a su izquierda". En las Escrituras y el Talmud, el "lado derecho" representa el bien,
mientras que el "lado izquierdo" representa la locura y el mal. El Rey Salomdn estd hablando aqui
de los deseos. El hombre sabio utiliza su intelecto para buscar el sendero apropiado en la vida,
mientras que el tonto se deja llevar por los impulsos de la inclinacién de su corazén (Rashi, loe. cit.).
Asi, el lado derecho corresponde a la buena inclinacidn, mientras que el lado izquierdo corresponde
a la mala inclinacion.

De los dos lados del corazon, es el ventriculo izquierdo el que mas necesita trabajar porque
debe bombear la sangre a través de todo el cuerpo. La desventaja espiritual de este sistema es que
se encuentra en el lado izquierdo, el lado del "tonto". Por lo tanto, toda sangre que es bombeada al
sistema fluye junto con los malos deseos. Esto no quiere decir que la mala inclinacién ganard
automaticamente el control sobre todo el cuerpo. Ello implica, mas bien, la necesidad de mantener
el control por sobre los propios deseos. Cuanto mas control ejerza la persona sobre sus propias
inclinaciones - cuanto mas "respire" espiritualidad - mas puro serd su "torrente sanguineo". De
manera inversa, cuanto mas fuerte sea el deseo de la persona por lo material, mas fuerte sera la
influencia de la mala inclinacidn sobre su "sangre".

Asi ensena el Rebe Najman:

El pulso golpea ritmicamente. A veces el ritmo del pulso lleva a la persona a servir al Santo,
bendito sea; otras veces la aleja. Todo depende del aire, o el espiritu, que entra en el cuerpo (Likutey
Moharan |, 160).

Dado que la sangre toma el oxigeno de los pulmones y lo lleva por todo el cuerpo, el respirar
aire impuro hace que el pulso golpee con un ritmo que lleva hacia el materialismo. Respirar aire
limpio - es decir, buscar la espiritualidad - provee al torrente sanguineo de aire puro con el cual
servir a Dios. (Mas sobre la respiracion y sus efectos, en las Partes 5-6).



Sangre "Caliente"

El color rojo de la sangre simboliza el sufrimiento, la ira y el derramamiento de sangre. Si
alguien se corta y sangra, siente dolor y sufrimiento. Cuando es humillado, su rostro puede "ponerse
colorado". Sise enojay le "sube la temperatura,"” se pone "rojo de ira". Estas reacciones representan
el concepto de Guevura (literalmente, "fuerza"; "juicio"). Si alguien es juzgado por su s mal as
acciones puede sentirse humillado, o si le ocurre alguna desgracia, puede irritarse por ello. En este
sentido, cada persona tiene su propio sistema de justicia que genera el sufrimiento requerido. El
Rebe Najman explica cdmo trabaja este sistema:

La inclinacion al mal de una persona recta es de naturaleza angélica. Pero para la mayoria
de la gente la inclinacién al mal es de hecho su propia sangre contaminada. Esta la hace actuar de
manera neciay la lleva a pecar (Likutey Moharan 1,72).

Como hemos indicado, el sufrimiento implica una disfuncién espiritual - es como si
el propio torrente sanguineo, contaminado por la mala inclinacion, estuviese demandando
justicia para poder purificarse. Asi, cuando alguien ve que esta sufriendo y que las cosas no suceden
de la manera en que le gustaria debe comprender que esto se debe a sumala inclinacion, manifiesta
a través de su propia sangre contaminada, pues la mala inclinacién "cabalga" con la sangre. El
Rebe Najman ensefa asi que uno puede mitigar los juicios y los sufrimientos sobreponiéndose a las
pasiones (Likutey Moharan 1, 72:2, 4). De esta manera, uno supera la mala inclinaciéon , "la
disfuncidn del sistema sanguineo" y lo purifica.

Mas arriba (Capitulo 8) hemos tratado sobre la paciencia que se manifiesta en el cuerpo
humano cuando debe separar el alimento en sus nutrientes constitutivos. Hicimos notar cudn
importante es la paciencia para el propio desarrollo espiritual. Llevando esto un paso mas adelante,
podemos comprender cuan importante es la paciencia cuando uno esta experimentando el juicio,
tal como cuando la persona sufre o debe enfrentarse a situaciones desagradables. El ejercicio de la
paciencia es en si mismo un factor importante para mitigar los juicios y purificar el torrente
sanguineo.

Esto no quiere decir que si la persona purifica su torrente sanguineo debera cambiar el color
de su sangre. El rojo siempre implica juicio y la sangre siempre sera roja. Sin embargo, existen juicios
que pueden ser beneficiosos - cuando son usados para ejercer la prudencia y la contencién (por
ejemplo, conducir vehiculos de manera prudente o aquietar una situaciéon explosiva). Hablando
espiritualmente, Guevura representa el atributo del temor y de la reverencia a Dios y por tanto
tiene un lado muy positivo. (Estas ideas seran tratadas mas adelante, en la Parte 5 y 8, donde
trataremos sobre las diez Sefirot en términos de su influencia sobre la vida de la persona). Por el
momento, sin embargo, basta con decir que la sangre es sinédnimo de la mala inclinacién que trae el
juicio y el sufrimiento sobre la persona. Cuanto mas control ejerza la persona sobre su mala
inclinacién, mayor serd su control sobre el sufrimiento, la frustracidn y la humillacién . Y estard mejor
equipada para enfrentar el sufrimiento. Esto se debe a que, en este sentido, la persona ha
establecido un nivel de "control" sobre los juicios mismos.

Considerando que el torrente sanguineo sirve como sistema interno de justicia,
podemos comprender cdmo puede transformarse en el vehiculo para la caida tanto fisica como
espiritual de la persona. La gente se mete en problemas debido a su "sangre caliente" - su apuro, su



impulsividad y su ira. Es a través de sus propias acciones que las personas hacen descender el juicio
sobre ellas mismas y determinan el castigo que resultard de sus acciones.

Ensefia el Rebe Najman (Likutey Moharan I, 29-5, 9), "Un sistema sanguineo contaminado
por el pecado genera dificultades para ganarse el sustento . Aquél que roba crea en si mismo una
sangre putrida; y lo mismo sucede con aquél que actia de manera deshonesta en los negocios, pues
la palabra hebrea damim puede traducirse como 'sangre' o 'dinero"'. Ambos se encuentran
relacionados: el sistema sanguineo puro previene el robo, mientras que robar contamina la sangre,
creando un ciclo negativo de deseo cada vez mayor por el robo, con el potencial inherente de mas
sangre contaminada, la que requiere de un poderoso esfuerzo para purificarse.

Mas aun , como apunta el Rabi Natan , la palabra hebrea para ilusién es meDaMé, que
comparte la misma raiz que DaM, "sangre" (Likutey Halajot Shlujin 5:19) . Las ideas ilusorias
provienen de un sistema sanguineo impuro de la misma sangre que lleva los deseos y pasiones de
la persona. También aprendemos que "el deseo por los placeres sensuales surge de la sangre
contaminada de la persona" (Likutey Moharan |, 36:3). De modo que el hombre es su propia fuente
de auto engafio y la causa primaria de sus propios errores.

Victoria o Verdad
Ensefia el Rebe Najman:

Aquellos que tienen la mala caracteristica de querer ganarles siempre a los demas no
pueden aceptar la verdad. Cuando la gente tiene la compulsion de tener siempre la razén, aunque
la verdad este frente a sus ojos, siempre la va a distorsionar para mantener asi su imaginaria
superioridad. Esto aplica a todas las dreas de la vida. (Likutey Moharan I, 122).

Ensefia el Rebe en otra parte que esta mala caracteristica es a fin a la lucha. Explica que la
sangres es la fuente de los deseos. de salir victoriosos y de controlar a los demas. El versiculo dice
(Isafas 63:3), "V'eiez nitzjam - su sangre fue salpicada". La raiz de la palabra hebrea NiTzlam, "su
sangre," es NiTzal, que también se traduce como "victoria". El deseo de salir victoriosos es
naturalmente inherente a la sangre. Sin embargo, aquél que sirve a Dios con todo su ser puede
purificar su sangre de todos los malos deseos. De esta manera logrard quebrar dentro de si el
atributo de la luchay el deseo de gobernar sobre los demas, trayendo paz (Likutey Moharan 1, 75:1,
4).

Ensefid el Rebe Najman:

Nadie puede hablar con la absoluta verdad hasta que no haya limpiado su sistema sanguineo
de todas las impurezas indicadoras de falsedad. De manera inversa, no es posible mentir sin haber
contaminado antes su sangre (Likutey Moharan I, 5 1:1).

El Rebe Najman introduce en su leccidn varias ideas relacionadas entre si, comenzando con
"La mentira es daiiina para la vista". Una mala visién presenta una falsa imagen; un objeto grande
puede verse como pequeino o un objeto simple puede verse como doble. Estas son distorsiones - en
efecto, mentiras.



Continua el Rebe con la idea de que las lagrimas producen una visidn borrosa. Las lagrimas
son un exceso de fluidos corporales secretados a través de los conductos lagrimales (partes del
sistema de purificacién del cuerpo). Mas aln: explica el Rebe que el habla, el almay la sangre estdn
conectados entre si (esta conexion esta basada en los versiculos (Cantar de los Cantares 5:6), "Nafshi
[mialma] partié cuando él habld," y (Deuteronomio 12:23), "La sangre es el nefesh [alma]"). Al dafiar
el habla- por ejemplo, al decir mentiras - uno dafa el sistema sanguineo y por extensién, su alma
misma. La verdad es una; la mentira es multiple. Sélo puede haber una verdad, la mentira puede
presentarse de muchas maneras - literalmente en miles de ideas, de dichos, etc. Pero no es verdad.
La mentira es asi sindnimo de exceso. Por lo tanto, la mentira produce un exceso de fluidos,
generando lagrimas, que enturbian y distorsionan la visidn (Likutey Moharan |, 51).

Enseiia el Rebe Najman que también ocurre lo opuesto- decir la verdad purifica la sangre.
Es asi que, para alcanzar el nivel de absoluta verdad, de modo que uno se encuentre libre de
mentiras sin engafios con respecto a la vida, es necesario purificar todo el sistema. Este es el nivel
alcanzado por el Tzadik. Pero también todos, dependiendo de cuan intensamente busquen Ia
verdad, pueden purificar su torrente sanguineo. Mas aun, el llorar y las ldgrimas pueden servir de
vehiculos tanto para la purificacidén de la sangre como para su contaminacion. Llorar por alcanzar
cosas superfluas en la vida produce una sangre contaminada y genera lagrimas innecesarias - exceso
y desecho. Pero llorar y orar para eliminar elementos externos y pasiones ayuda a purificar la sangre
de esos excesos no deseados.

El Mejor Camino hacia el Arrepentimiento

Ensefia el Rebe Najman que existen varias maneras de purificar todo el torrente sanguineo
de una vez. El pecado es generado por la mala inclinacién que se ha alojado en el corazén, haciendo
que la sangre contaminada fluya a través del cuerpo. Una manera de purificar esta sangre es
manteniéndose en silencio frente al insulto y soportar la verglienza. Al mantenerse en silencio, la
persona controla su deseo de devolver el insulto y se refrena de la ira, expresién de la mala
inclinacién. Esto puede observarse en la reaccidén que se tiene al ser insultado: cuando una persona
es humillada, se ruboriza y su rostro se sonroja de verglienza. Luego se vuelve palida, como si le
hubieran drenado toda la sangre. La sangre simboliza los pecados y la reaccidn al volverse "blanco"
simboliza la limpieza de esos pecados que han colmado su torrente sanguineo. Aunque la sangre
continta fluyendo en su cuerpo, el control que ahora ejerce sobre si mismo negandose a responder
es un verdadero arrepentimiento, pues constituye un poderoso acto de control sobre su mala
inclinacion (Likutey Moharan 1, 6:2, 5).

Obviamente, este método de arrepentimiento tiene sus dificultades. Por un lado, la
humillacién es extremadamente dificil de soportar. Ademds, aunque la vergilienza pueda venir por
si misma, tal como cuando una persona comete un error en publico, muchas veces la verglienza es
causada por otros - y sabemos que esta prohibido humillar a alguien. El Talmud compara el humillar
al otro con el derramamiento de sangre y dice (Baba Metzia 58b), "Aquél que avergiienza a otro en
publico desciende al Guehinom, jpara nunca ascender!"

El Rabi Natan se refiere a este problema y explica que la verglienza puede ser causada por
otros, pues cada uno es libre de actuar como le parezca. Aunque uno no debe buscarlo, la persona
que es humillada debe tener en mente los beneficios espirituales que logra mediante el sufrimiento
que atraviesa.



Pero la humillacién no tiene que provenir necesariamente de una fuente externa. Muchas
veces la gente reconoce que ha actuado de una manera tonta y experimenta un sentimiento de
verglienza - aun estando sola. Sentir verglienza por los errores y pecados propios es soportar la
humillacidon delante de Dios. Aunque este tipo de verglienza no requiere necesariamente que la
persona controle su ira, el reconocimiento de que ha pecado también representa un control- la
decisién de controlar sus deseos y de no volver a pecar, evitando asi una verglienza mayor. De este
modo, aquél que verdaderamente desea arrepentirse sentira verglienza de sus pecados.

Luego de exponer esta leccidon sobre soportar la humillacién como el mejor camino para el
arrepentimiento, el Rebe Najmdn le preguntd al Rabi Natan, "éTe has sonrojado alguna vez de
verglienza delante del Santo, bendito sea?" (Siaj Sarfei Kodesh, #730).

Cierta vez, cuando el Rebe Najmdn estaba hablando sobre su infancia, dijo, "Yo solia ser
timido delante del Santo, bendito sea. Sentia literalmente la verglienza en mi rostro. Solia quedarme
delante del Santo, bendito sea y sentir verglienza, como si hubiera sido humillado delante de un
amigo. Habia veces en que llegaba a sonrojarme, tan grande era mi vergiienza" (Sabiduria 'y
Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov # 168).

Madsaln, explica el Rabi Natan que cada persona debe soportar algin sufrimiento antes de
alcanzar la espiritualidad. Puede que sea en su lucha personal en contra de la mala inclinacién, o
puede tomar la forma de oposicién dentro de la familia, de dificultades financieras o de algun otro
problema personal. Tal sufrimiento es también una forma de verglienza y uno debe ser paciente y
esperar hasta que las puertas de la espiritualidad se abran y encuentre el alivio. Asi, todo
sufrimiento, si es aceptado con paciencia, es parte de "mantenerse en silencio frente a la
humillacion" y puede traer un verdadero y completo arrepentimiento.

"Yo Seré"

El Rebe Najman continua elaborando esta idea (Likutey Moharan 1, 6). Como puede verse
en laTora, Dios es conocido con varios Nombres. Uno de éstos es EHIéH, que literalmente significa,
"Yo Seré". Esto no implica que Dios deba "llegar a ser" o que El cambie, Dios no lo permita. Dios es
eterno e inmutable. El concepto detrds del Nombre EHIEH es mas bien, "Yo seré revelado en
niveles mucho mas grandes aun".

Las cuatro letras del nombre EHIéH, Alef (I) , Hei (5), lud ( 10) y Hei (5) suman 21. Sin
embargo, cuando se calculan de manera retrégrada (es decir, volviendo cada vez a la primera letra
hasta completar la palabra entera (Alef + Alef Hei + Alef Hei lud + Alef Hei lud Hei; 1 +6 + 16 + 21)
- suman 44. Este es también el valor de DaM, "sangre" (ver Apéndice c. carta de guematria). (Explica
el Ari que este método de calculo se utiliza cuando existe un ocultamiento de la santidad. Como
opuesto a panim. [cara a cara], este método es llamado ajoraim [por detrds], indicando un
ocultamiento de la santidad ). Asi, oculto dentro del torrente sanguineo de la persona esta Dios
Mismo . ¢Por qué esta oculto alli? Como hemos visto, el torrente sanguineo se encuentra instilado
por la mala inclinacién. A un asi, incluso en ese ambiente tan material estd también Dios Mismo,
siempre paciente, esperando a que volvamos a El. jEn el mismo momento en que uno reconoce sus
propios pecados, en ese mismo instante puede encontrar a Dios!

Al pecar la persona desciende al nivel de la "no-existencia". Nuestros Sabios aluden a este
nivel cuando ensefian (Eruvin 13b), "Habria sido mejor para el hombre no haber sido creado". El



arrepentimiento, por otro lado, es como volver a nacer. Ello une a la persona con Dios tal como El
esta revelado en el santo Nombre de EHIéH (Yo seré). Al soportar las dificultades, el sufrimiento o
la humillacién, la persona atrae sobre si la espiritualidad de EHIéH, oculta dentro de su torrente
sanguineo. Este proceso se repite unay otra vez en la medida en que uno busque niveles cada vez
mas elevados.

El Rebe Najman indica que esta idea esta aludida también en la vocal que se utiliza para
pronunciar la palabra DaM Las letras del alfabeto hebreo son consonantes, mientras que las vocales
son una serie de puntos y de guiones (ver mas adelante, Capitulo 24, "El Pulso"). La palabra DaM se
vocaliza con una kamatz (con el sonido de "a"). La palabra kamatz significa "cerrado u oculto," pues
oculta dentro del torrente sanguineo se encuentran tanto la Santa Presencia (EHIéH) como la mala
inclinacién (las malas caracteristicas). La palabra DaM implica que la persona debe soportar el
sufrimiento en silencio - manteniendo bajo control la caracteristica negativa de la ira, los celos, la
impaciencia y demas - dominando asi la mala inclinacién y revelando la santidad. Esto se debe a que
al mantenerse en silencio la persona cambia el DaM por el DoM, "silencio, "reemplazando la kamatz
por un jolem (con el sonido de "0"), un punto que se sitla sobre las consonantes. La sangre que
antes habia sido utilizada para pecar ha sido ahora, en aras de Dios, transformada en silencio,
liberando la Divinidad oculta, situacion que lleva al verdadero arrepentimiento. Esto corresponde a
la Sefird de Keter (Corona). El jolem se ubica asi sobre la letra dalet, como se ubica un a corona sobre
la cabeza.

Como se ha mencionado, Keter, por si mismo y en si mismo, se encuentra mds alla de toda
concepcidn (arriba, Parte 2 y mds abajo, Parte 4). Sin embargo, es posible encontrar algun aspecto
de cada una de las Diez Sefirot dentro del propio nivel espiritual. Asi, cada persona tiene su propio
"elevado nivel de Keter" al cual puede aspirar. Luego de alcanzarlo, podrd ascender al siguiente nivel
de espiritualidad (ver también Apéndice B).

Un Circuito de Alegria
Inhala profundamente. Retén el aire. Ahora exhala. Al hacerlo estas limpiando tu sangre.
Ensefid el Rebe Najman:

La sangre junto con el oxigeno fluye atraves del cuerpo, limpiandolo de toda sustancia de
desecho. Pero la tristeza puede afectar este fluir. La tristeza se expresa en una respiracién
entrecortada, propia de la gente enfadada. Esta puede inducir un pulso inadecuado llevando a que
uno se sienta cansado y perezoso. Un profundo suspiro de arrepentimiento, generado por un fuerte
deseo de retornar al servicio del Santo, bendito sea, es la cura para los efectos de la tristeza. Respira
aire fresco, trayendo nuevo oxigeno, limpia las impurezas generadas por la tristeza (Likutey
Moharan |, 56:9)

También ensefio el Rebe Najman:

La sangre debe fluir por sus venas sin impedimentos. Si hay una infeccidn en algun lugar del
sistema, grandes cantidades de sangre fluyen hacia ese lugar, interrumpiendo el flujo normal de la
sangre. (Los vasos sanguineos se dilatan en la zona infectada, permitiendo un aumento en el flujo
sanguineo). Los Shalosh Regalim (Las Tres Festividades) ayudan a recobrar el pulso normal. Es por



esta razon que la festividad es llamada Jag, cuya raiz puede traducirse también como “circulo”
aludiendo al ciclo de la sangre que fluye a través del cuerpo. (Likutey Moharan II: 4:12)

Explica el Rebe Najman que la celebracidn de cada Festividad, en virtud del motivo de su
celebracion, revela una significativa porcién de Divinidad en el mundo. Pesaj nos permite revivir el
Exodo junto con Jos milagros de las Diez Plagas y el Cruce del Mar Rojo. Shavuot recuerda el milagro
de la Revelacién, notable por el hecho de que Dios descendid sobre el Monte Sinai y Se reveld a los
judios al darles la Tora. Sukot invoca el recuerdo de los milagros de las Nubes de Gloria que
protegieron a los judios durante su travesia por el desierto. Asi, la celebracidn de cada Festividad
proclama la presencia de Dios y nos permite experimentar las fuerzas de la espiritualidad que
trascienden lo fisico.

Estda escrito con respecto a las Festividades (Deuteronomio 16:14), "Se regocijaran en su Jag
[Festividad]". Asi, la alegria es beneficiosa para el Jag, que representa el circuito de la sangre. Mas
aun, como las Festividades son llamadas Reglaim (literalmente, "pies"), estar alegres durante la
Festividad es especialmente beneficioso para la circulacién de la sangre de los pies (cf. Likutey
Moharan I, 4:12). En este sentido, los pies también representan las extremidades inferiores, los
lugares mas distantes de Dios. La alegria es asi una de las maneras esenciales para llevarles sangre
cargada de v ida y de energia a aquéllos que estdn lejos de Dios, llenandolos de fuerza y dandoles la
vitalidad para acercarse mas a EL.

Reciclado y Retorno

Dado que la sangre lleva vida a través del cuerpo, ella es, en un sentido, la vida misma. Mas
aun, debemos recordar que ninguna gota de sangre toma siempre la misma ruta al circular por el
cuerpo. A veces va hacia la cabeza, otra veces hacia el brazo derecho, etc. El Rabi Natan desprende
de esto una valiosa leccién: Dado que la vida fluye interconectando cada uno de nuestros miembros,
es posible comenzar el retorno "conectdndonos" a cualquiera de los aspectos del Judaismo, tal como
un pensamiento de Tord o una buena accién o palabra, pues finalmente, esa renovada vitalidad
llegara a cada uno de nuestros miembros, fortaleciendo nuestra relacion con Dios (Likutey Halajot,
Matana 5, Roshei Perakim 19a).

Expandiendo esta idea, el Rabi Natan explica que la Tora menciona la palabra admoni (el
rojo) en conexion con dos personas: el Rey David y Esau (1 Samuel 16:12, Génesis 25:25). Ambos
representan Guevura (fuerza vy juicio), uno del lado de la Santidad y el otro de Sitra Ajara. Una
de las manifestaciones mds importantes de Guevura que puede ser utilizada tanto para el bien
como para el mal, es la audacia y el descaro. Si una persona Siente que estd lejos de Dios y, debido
a sus acciones pasadas que motivaron ese distanciamiento, siente verglienza de acercarse a El,
debe ser suficientemente audaz y acercarse continuamente a Dios, hasta comenzar a
experimentar un nivel de espiritualidad. Esto se alude en el continuo fluir de la sangre a través del
cuerpo Y representa el descaro santo, la cualidad del Rey David al librar las batallas con el fin de
revelar el Reino de Dios.

De manera inversa, la principal fuente de la audacia impropia y del descaro se halla en la
propia "sangre caliente," representando el aspecto de "Esau" dentro de cada persona, Y que se
revela al correr detrds de los placeres materiales. Esta caracteristica es muy importante y debe ser
controlada y dirigida hacia la santidad mediante el ejercicio de la paciencia.



A esto se alude en las kavanot (meditaciones) de la Festividad de Januca (ver Pri Etz Jaim,
Shaar HalJdnuca 4, p. 465).

La opresion de los judios en esa época de nuestra historia marcé una era tremendamente
oscura. Los griegos no escatimaron medios ni oportunidades para intimidar a los judios y someterlos
a su cultura, haciendo necesaria la extrema audacia de los macabeos para entablar una guerra
contra fuerzas tan superiores, en aras del honor de Dios. Escribe el Ari que la luz de Januca proviene
del Santo Nombre Nalal, que es un acréstico de "Nafsheinu Jikta La-Adonoy ... - Nuestras almas
esperan a Dios; El es nuestra ayuda y nuestro escudo" (Salmos 33:20). La palabra hebrea Nalal tiene
un valor numérico equivalente a 88. Agregandole 1 a este nimero que representa la palabra misma,
se obtiene 89, el valor de Januca: Los judios sufrieron una severa intimidacidn y opresién, pero a un
asi esperaron pacientemente la salvacion, sin abandonar la esperanza de que Dios los ayudaria. Al
presentarse la oportunidad la aprovecharon y vencieron a las fuerzas de la herejia.

Vemos ademas, que las palabras Dam ADaM ("la sangre del hombre") tienen la misma
guematria (valor numérico) que Januca y Nalal (89), indicando nuevamente la necesidad de una
extrema paciencia en nuestra busqueda espiritual, sin abandonar nunca el deseo de servir a Dios.
La sangre circula continuamente a través del cuerpo y resulta muy aconsejable aprovechar este
sustento de vida, buscando, anhelando y esperando con paciencia el momento en que pueda
comenzar su ascenso espiritual. Asi como la sangre nunca sigue la misma ruta, sino que
constantemente "busca nuevas direcciones" dentro del cuerpo, también nosotros podemos
dedicarnos a buscar constantemente el momento apropiado para acrecentar nuestra relacidon con
Dios (Likutey Halajot, Matana 5:51, 61-63).

El Alcohol y el Arbol del Conocimiento

El Arbol del Conocimiento del cual comié Adan era una vid
Sanhedrin 70a
Escribe el Rabi Natan:

El vino tiene dos poderes potenciales, uno bueno y otro malo. El vino proviene de una fuente
muy elevada, tal como se evidencia en la palabra hebrea para vino, lain, que equivale
numéricamente a 70. El vino corresponde asi a los "Setenta Rostros" de la Tord y a los "Setenta
Ancianos" ("Anciano" indica sabiduria; ver mas abajo, Capitulo 34). Beber vino con pureza y con una
alegria santa puede ayudar en el ascenso a niveles muy elevados. Esto es posible mediante el vino
del kidush del Shabat y de las Festividades, en Purim o en la celebracién de una mitzva.

Pero el poder del mal inherente al vino y a las bebidas alcohdlicas es también
extremadamente poderoso. Puede despertar las pasiones de la persona, en especial el deseo de
inmoralidad. Asi afirma el versiculo (Proverbios 23:31), "No mires el vino cuando estad rojo".
Comentan nuestros Sabios (Sanhedrin 70a), "Pues su final trae rojo [es decir, sangre, juicios y
sufrimientos]". El abuso de alcohol, al entrar en la sangre, embota la mente. Es posible sentir alegria
al estar borracho, pero ello sélo se debe a que el vino "calienta" la sangre, incitando a la inmoralidad,
a la rifia y a muchos otros males (Likutey Halajot, lain Nesej 4: 1-6).

De modo que aquél que bebe demasiado alcohol no sélo se hace susceptible a las
enfermedades, sino que dafia también la naturaleza espiritual de su sangre. Por el contrario, aquél
gue es cuidadoso en su consumo de vino merecera beber un vino muy afiejo que lo llevara hacia la



verdadera alegria - "El vino preservado en sus uvas desde los Seis Dias de la Creacién" (es decir, del
Arbol de Vida preparado para el Hombre en el Jardin del Edén) (Berajot 34b; Likutey Halajot, Ha'osé
Shliaj Ligvot Jov 2: 14).

Analisis de Sangre

Se requiere un gran esfuerzo, tanto fisico como espiritual, para limpiar la sangre y mantener
puro el torrente sanguineo. El médico siempre ordena un analisis de sangre para detectar todo
desequilibrio en el sistema fisico de la persona. Cudnto mas serd necesario un "analisis de sangre"
para nuestra salud espiritual. Considerando las complejidades del sistema circulatorio, una corta
revisién de las ideas presentadas hasta ahora nos permitird analizar el estado espiritual de nuestra
sangre y rectificar cualquier impureza.

La sangre representa el juicio. Hace falta mucha paciencia para soportar el sufrimiento (en
la forma de juicios, humillaciones, etcétera). La sangre representa también el arrepentimiento y la
Sefira de Keter, el nivel de EHIéH. Cuando nos mantenemos en silencio frente a la humillacién y la
controversia, purificamos nuestra sangre y alcanzamos nuestro potencial mas elevado. El flujo
normal de la sangre se facilita mediante una actitud de alegria que permite sentir un espiritu de
renovacion.

Capitulo 10
Comer: El Exilio en Egipto

He visto cdmo el torrente sanguineo lleva nutrientes hacia todo el cuerpo; ahora veremos
como estos nutrientes llegan a la sangre a través del acto de comer. Este capitulo trata de aquéllos
drganos asociados al comer: la boca, el cuello y las diversas partes que lo componen, el estémago y
sus drganos relacionados.

El cuello, donde se encuentra la garganta, es una de las zonas mads estrechas del cuerpo.
Asi en hebreo, la garganta es llamada MiTZaR hagardn, lo que significa literalmente "la estrechez
del cuello". A través de este angosto pasaje cruzan tres érganos vitales o canales: la traquea, situada
en el lado derecho de la garganta, que lleva el aire; el eséfago, situado hacia la izquierda y algo
detras de la traquea, cercano a la parte posterior del cuello, que lleva el alimento; y la vena yugular
y la arteria cardtida que llevan la sangre.

El Rebe Najman ensefia que las historias que se encuentran en la Biblia tienen un mensaje
para los contemporaneos e ilustra esto mediante la tierra de Egipto, MiTZRaim, que corresponde a
MiTZaR hagardn. La historia de los judios como nacién se inicia con su descenso al exilio en Egipto,
como resultado de haber vendido a losef como esclavo.

PaRO (el Faradn), el gobernante egipcio, que representa las fuerzas del mal, tiene las mismas
letras que la palabra OReP (pronunciado Oref), la nuca, o la parte de atras del cuello, aludiendo al
esofago, es decir al comer. Para atrapar a los judios, el Faradn necesitd la ayuda de sus tres
ministros: el jefe de los carniceros, el jefe de los panaderos y el jefe de los escanciadores de vino
(Génesis 37:36, 40:2). Ellos representan los principales tipos de alimentos que introducimos en
nuestro sistema: carne (animal), pan (vegetal) y vino (liquidos) (ver Likutey Moharan |, 62:5). Asi,



para ganar control sobre los judios, el Faradn los manipuld a través de su necesidad mds basica: su
necesidad de comer.

Aunque vendido como esclavo en Egipto (el mitzar hagaron), losef, la persona dedicada a la
espiritualidad, perseveré en su busqueda de la Divinidad. En la narracién Biblica, vemos que losef
enfrentd a los tres ministros del Faradn bajo condiciones adversas. Pero losef se mantuvo firme,
mereciendo llegar a gobernar sobre sus opresores. Esto nos en sefia que aquél que se mantiene
firme. en su trabajo espiritual puede elevarse por sobre las circunstancias de su medio ambiente y
llegar a ser duefio de su propio destino.

Sin embargo, los descendientes de losef y de su familia los judios - sucumbieron al Faraény
a sus ministros: entablaron amistad con sus vecinos egipcios, comieron de su pan (es decir,
qguedaron atrapados en la estrechez del cuello- el mitzar hagardn) Y llegaron eventualmente a ser
sus esclavos. Obviamente el camino hacia el mal - la esclavitud espiritual- nace de un comer
inapropiado.

Aprendemos ademas que el cuello y la garganta, gardén, corresponden al Santo Nombre
Elohim. Esto se deriva de la siguiente manera: Elohim, con un valor de 86, puede expandirse de tres
maneras (pues la letra Hei puede deletrearse con una alef, una hei o una iud; (ver Apéndice C). Tres
veces el valor de Elohim equivale a 258. Agregando 1, para representar la palabra misma,
obtenemos la suma de 259, el valor de GaRON (Likutey Moharan 1, 46). Este Santo Nombre de Dios
connota juicios y restricciones y, por extension, también lo hace gardn. Asi, estar atrapados en o por
el gardn - el exilio egipcio o los malos habitos del comer - indica un ocultamiento de la Divinidad y
una esclavitud a una forma de vida material.

Comer es una necesidad humana bdsica, la accidon primaria que une el cuerpo con el alma.
Ensefia el Rebe Najman que si una persona desea ascender espiritualmente a través del comer,
llegara hasta los niveles mas elevados (Likutey Moharan JI, 7: 10). Por el contrario, una constante
obsesién por la comida o la gula, pueden llevar a un estancamiento espiritual. Enseiid el Rebe
Najman con respecto a esto:

"El estomago del malvado siempre parece vacio" (Proverbios 13:25). Esto se refiere a
aquéllos que nunca estan satisfechos y que siempre quieren mas (Likutey Moharan 1, 54:2).

Cuando el estdmago recibe el alimento masticado, lo almacena y lo muele volviéndolo una
pulpa. Esta pulpa pasa entonces a Jos intestinos, donde es deshecha aun mas antes de pasar a los
drganos digestivos. Este es el camino que toma el alimento al cumplir con su papel a través del
sistema de purificacién del cuerpo. Considerando que un estdmago lleno necesita varias horas para
vaciarse, es de hecho "el estdmago del malvado [el que] siempre parece vacio," pues aquéllos que
anhelan constantemente la comida nunca se sienten satisfechos y siempre esperan mas, aunque
todavia haya alimento en sus estémagos.

Ensefié también el Rebe Najman:
La paz y la prosperidad van juntas, mientras que el hambre genera controversia y lucha. De

modo que el deseo por comida es sefal de que uno tiene enemigos. Quebrando el deseo por la
comida uno puede obtener la paz con sus enemigos (Likutey Moharan 1, 54:2).



Aparte de los enemigos humanos - aquella gente envidiosa o que odia a los demas - los
"enemigos" a los que hace referencia al Rebe Najman son de hecho los propios érganos internos del
hombre, capaces de atraparlo y esclavizarlo. Ellos aferran sus deseos, buscando siempre la
gratificacion material sin sentirse nunca satisfechos. Estos "enemigos" buscan constantemente
esclavizar a la persona a sus pasiones.

La Boca, los Dientes y el Estdmago

La boca es el punto de entrada de todos los alimentos. Con los dientes molemos el alimento,
que luego es enviado hacia el estdmago a través del eséfago. El estdbmago actla como un drea de
depdsito, donde los acidos gastricos y las enzimas disuelven la comida de modo que pueda ser
digerida.

Dice el versiculo (Exodo 4:11), "Mi sam pe I'adam - éQuién le da boca al hombre? " También
podemos traducirlo como: "éQuién ubicé al hombre? jSu boca!" Esto es, équé califica a una persona
para llevar el titulo de hombre? Su boca. Si la persona come por gula, su boca lo define como un
animal. Sin embargo, cuando una persona come con la intencidon de nutrir su cuerpo y poder
desarrollarse tanto espiritual como fisicamente, su boca puede llevarla hacia el elevado nivel
espiritual de hombre, pues ese comer llena todo su cuerpo con el temor a Dios (Likutey Moharan I,
77). La boca es asi el drgano crucial para determinar como es posible llegar a ser "humano" en el
sentido mas pleno de la palabra.

En muchas de sus ensefianzas, el Rebe Najmdan expresa de diversas maneras la maxima de
gue se puede reconocer a un hombre honorable por la manera en que utiliza su boca . Aunque uno
pueda mostrarles deferencia a los demas utilizando diversas partes del cuerpo, es la manera como
uno habla con y sobre los demds lo que demuestra mds notablemente ese respeto. Sin embargo, el
honor no se limita Unicamente a la manera como uno habla. En sefia el Rebe Najman que "la gula
lleva a la persona hacia la pérdida del honor y del favor" (Likutey Moharan I, 67:2). Vemos asi que
son ambos roles de la boca, como hablante y como consumidor, los que establecen el nivel del
hombre.

Cierta vez el Baal Shem Tov estaba en una taberna con sus seguidores. Cuando el
parroquiano de una mesa vecina se puso a comer, el Baal Shem Tov les indicé a sus discipulos que
lo observasen con atencion. Vieron que el rostro del hombre tenia un a cierta cualidad bovina. El
Baal Shem Tov les dijo que esto se debia a que su actitud al comer era la de un buey.

Esta idea se refuerza cuando consideramos los dientes. Los adultos poseen treinta y dos
dientes que ayudan tanto para moler el alimento como para pronunciar las palabras.
Correspondiendo a los treinta y dos dientes se encuentra la palabra hebrea para honor, KaVOD, que
tiene el valor numérico de 32 (ver Zohar Ill, 33a). Asi vemos en los dientes otra indicacién de que es
la boca la que establece el honor - tanto para los otros como para uno mismo. (La boca en relacién
al habla sera tratada con mas detalle mas abajo en la Parte 6).

Ensefid el Rebe Najman:
Hay dos maneras en que uno puede comer como un animal. Algunos comen alimento

humano pero con un apetito animal. Otros comen como humanos, pero su comida no es apta para
el consumo humano. Pues hay chispas de santidad dentro de la comida que ingerimos (ver Capitulo



8) y si estas chispas no son rectificadas apropiadamente, a través de la observancia de las mitzvot
relacionadas con el alimento y mediante un comer con todas las actitudes apropiadas, ese alimento
es solo para las bestias y no para los humanos. Comer "como un animal" de cualquiera de estas
dos maneras puede traer enfermedades.

El versiculo dice (Salmos 66:12), "Tu has hecho que hombres cabalgasen sobre nuestras
cabezas; hemos atravesado el fuego y el agua...". Si uno come como un animal, desciende entonces
al nivel del animal. En ese punto, "hombres cabalgan sobre nuestras cabezas," dado que uno ha
descendido a los niveles mas bajos. Entonces, "hemos atravesado el fuego y el agua," refiriéndose
a la fiebre y a los escalofrios (es decir, la enfermedad). Esto ocurre tanto en el plano fisico como en
el plano espiritual.

El agua y el fuego corresponden al amor y al temor. Aquél que tiene verdadero conocimiento
también posee amor y temor al Santo, bendito sea. Sin embargo, la persona que desciende a un
nivel animal pierde su conocimiento; se ve entonces subyugada a un amor y temor inapropiados:
dominada por fuerzas materialistas, sus emociones se centralizan en lo mundano y no en la esencia
espiritual (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov # 143; ver también The Wings of the
Sun p. 428).

"El Estomago Duerme"

Ensefian nuestros Sabios que "el estdmago duerme"(Berajot 61b). Los comentarios sefialan
gue los esfuerzos requeridos por el estdmago para la digestién del alimento "cansan" a la persona
y le producen suefio (Jidushei HaGueonim, loe. cit.). El Rebe Najman ofrece un pensamiento similar
y se expande sobre ello a largo de varios textos.

La vitalidad esencial de la persona yace en su intelecto. Aquél que no utiliza su intelecto en
todo su potencial es como si estuviera dormido. Mucha gente que parece estar viva de hecho estd
malgastando su vida en un suefio; no utilizan el intelecto en toda su capacidad. Este "suefio" puede
ser producto de un comer inapropiado o de alimentos nocivos (Likutey Moharan 1, 60:6).

Comer puede traer confusidn. Inmediatamente después de comer, uno suele sentirse
confundido porque las fuerzas de las klipot [el Otro Lado] también reciben su alimento de esta
comida que uno ha ingerido (Likutey Moharan 1, 17:3).

La mente se desarrolla a través del alimento que recibe. Cuando uno come de modo
innecesario, el alimento superfluo embota el sentido del juicio. Si el cuerpo se libera de excesos,
uno es capaz de experimentar una clara comprensién de como encarar su vida (Likutey Moharan |,
61:1).

El funcionamiento de la mente depende de lo que comemos: los nutrientes que digerimos
son tomados por la sangre y llevados a los pulmones a través del ventriculo derecho del corazén
(circulacién pulmonar). La sangre oxigenada retorna de los pulmones hacia el ventriculo izquierdo
del corazén. Desde alli es bombeada hacia la aorta, viajando a través del arco de la aorta, de las
arterias caroétidas y de otras ramas arteriales, hasta que finalmente entrega al cerebro la sangre
enriquecida de oxigeno. Es asi que la mente se ve poderosamente afectada por el alimento
que se ingiere.



El Rebe Najman ensefia que también los rasgos de la persona lid ad dependen de la dieta
(Sefer HaMidot, Daat A:4). Esto se debe a que el alimento afecta a la mente a través de la nutricidn
que recibe, tanto fisica como espiritual. Mientras que las comidas sanas ayudan al desarrollo de la
mente, los alimentos nocivos tienen un efecto adverso. Esto se aplica no sélo a los alimentos kosher
en contraposicion a los no-kosher, sino a los nutritivos en contraposicion a la comida "rapida" y a
los alimentos ingeridos con una actitud impropia.

Ensefia el Rebe Najman:

Comer demasiado puede traer enfermedades. Dado que todo requiere de alguna fuente de
alimento, hasta la comida misma que uno consume debe tomar su alimento de algun lugar. El acto
de comer activa el tracto digestivo, que procesa el alimento en sus nutrientes. Para ser digeribles,
los nutrientes mismos deben tener ahora una fuente de vida, que es el cuerpo. Cuando uno come
cantidades razonables para suministrar los requerimientos del cuerpo, la comida encuentra su
"vida" dentro del cuerpo. Sin embargo, cuando uno come en exceso, mas de lo necesario, el
alimento no encuentra entonces un soporte de vida, pues ya no sirve para ningln propdsito positivo
del cuerpo. Pero, dado que persiste en buscar su alimento para vivir, extrae entonces su sustento
del cuerpo mismo y puede ser motivo de numerosas enfermedades (Likutey Moharan 1, 257).

La pasion del individuo por la comida testifica sobre su distanciamiento de la verdad [es
decir de la Divinidad] y debido a esta pasion por la comida, el Santo, bendito sea, le oculta Su rostro,
si asi pudiera decirse, como en (Deuteronomio 31:17), "Yo ocultaré Mi rostro y él sera devorado...".
Es decir, su "devorar" hace que Yo oculte Mi rostro. Por eso es costumbre ayunar cuando Jos
problemas acosan al pueblo judio . El ayuno indica el quebrantamiento de los propios deseos por la
comida, invirtiendo asi el proceso y trayendo la revelacién de la Divinidad (Likutey Moharén |, 47).

Dulces Suenos

Ademas de ensefiarnos los efectos que el alimento y el comer tienen sobre la mente
consciente, el Rebe Najman se refiere a sus efectos sobre la mente inconsciente. El alimento
transformado en nutrientes juega un papel muy importante en el funcionamiento del inconsciente,
tal como en los suenos. Gracias a una apropiada nutricidon y bueno s habitos del comer, cuanto mas
clara sea la mente de la persona, mas claro serd su inconsciente y mas cerca estara de tener lo que
el Talmud llama "un suefio angélico" (Berajot 55b). Esto se ilustra en el hecho de que la palabra
hebrea para comida, MaAlal, tiene las mismas letras que MalLAJ, "angel".

Sin embargo, si el comer no es apropiado, tanto la mente como el inconsciente estaran
sujetos a distorsiones. Los suefios seran "demoniacos" y podran tomar la forma de emisiones
nocturnas, pesadillas y demds (Likutey Moharan 11, 5:9, 10). Asi, aunque la mente consciente desee
encontrar a Dios, un comer impropio hace que el inconsciente lleve a la persona hacia la busqueda
de lo material.

De hecho, en varias lecciones, el Rebe Najman ensefia que este comportamiento negativo
en el comer produce un descenso de la conciencia que impide crecer espiritualmente. El Rebe trae
la analogia de alguien que duerme y suefia. En su suefio esta persona vive setenta afios. Al despertar,
se da cuenta de que esos setenta afos que sofid sdlo le ocuparon un cuarto de hora. En
comparacion, sila mente no es utilizada correctamente, la vida entera puede reducirse a unos pocos



minutos valiosos, mientras que si se la utiliza en toda su capacidad, se podrd vivir toda la vida
(Likutey Moharan U, 61). Al comer apropiadamente la persona puede reconocer su potencial y vivir
una vida plena- en lugar de pasar su vida "soflando".

Comer como una Mitzva

Comenzamos a ver ahora los debilitantes efectos de la gula. En lugar de llenar el estdmago,
comer demasiado produce vacio; es posible que la persona se sienta llena, pero no esta satisfecha.
La gula crea "enemigos" y produce enfermedades. Bajo sus garras, uno nunca podra llegar a vivir
una vida plenay vibrante. La gula puede afectar a la mente y traer deshonra. También nos distancia
de la verdad, de la espiritualidad, de Dios. Los problemas - médicos, financieros, espirituales y
emocionales - causados por la gula, la "principal pasién," son innumerables y no acaban nunca.

De lo anterior podemos concluir que seria mejor ser un asceta, viviendo tan sélo de pan
seco y agua. Pero no es asi. En principio, el Rebe Najman se opone al ayuno excesivo, pues
necesitamos fuerzas para servir a Dios. Es mejor dedicar todas nuestras energias al estudio de la
Tord y de la plegaria y, nos dice el Rebe Najman, ayunar sélo cuando es requerido por la Halaja (la
Ley judia) (ver Likutey Moharan I, 50).

Mas aun, el Rebe Najman enfatizd la importancia y las virtudes de comer en Shabaty en
las Festividades (Likutey Moharan |, 57-8; ibid. 277; ver Likutey Halajot, Birkat HaMazén 4:7).
Durante estos dias especiales no basta con una comida simple. Se debe hacer lo posible para
preparar y disfrutar de una comida suntuosa (ver Likutey Moharan |, 125).

Esta claro, entonces, que comer, per se, no es dafino. Sélo son dafiinos los motivos
negativos que pueden acompanarlo. Mds aun, si se come por una mitzva o para tener fuerzas en el
servicio a Dios, eso puede llevar a grandes alturas espirituales.

Reb ludel, uno de mas cercanos seguidores del Rebe Najmdn, se casé con una joven
perteneciente a la pobre y santa familia de Reb Leib Trastinetz. Todos los dias le servian para comer
so6lo una porcién de borsht. Luego de varios dias, Reb ludel mostré su incomodidad ante esta magra
y poco sabrosa porcidn. Su suegro, Reb Leib, lo notd y le ofrecid probar de su porcién. Reb ludel
tomd una cucharada y se maravillé del increible sabor, como si fuera alguna clase de alimento
celestial. Reb Leib le dijo, "iVes hijo! No es la comida. iEs quien la come!" (tradicion oral).

Pensamiento por Alimento
Ensefio el Rebe Najman:

Comer con la intencién de obtener espiritualidad es la Unica manera de alcanzar ciertos
niveles de temor al Santo, bendito sea. Mediante un comer apropiado es posible ascender a un nivel
mas alld del intelecto, mas alld de toda concepcién [de Divinidad] que uno haya podido alcanzar
previamente (Likutey Moharan I, 7:10).

Para comprender mejor esta enseianza, imaginemos un rey que tiene el poder de utilizar la
riqueza de su nacién para bienestar de su reino. Cada ser humano es considerado un "rey" y su



cuerpo un "reino". Cuando uno come, automaticamente distribuye la "riqueza" que consume para
el bienestar de su "reino".

En términos Kabalistas, la riqueza de Dios desciende a través de las Sefirot superiores hasta
llegar a Maljut (Reinado/ Reino, la Sefird mas baja), y desde Maljut es distribuida a los niveles
inferiores de la creacién. Es asi que Maljut toma de las Sefirot que estan "sobre" ella, y éstas a su
vez, toman de niveles mds elevados auln. Alimentar nuestro cuerpo sabiendo que esta riqueza
proviene de una Fuente Superior nos permite alcanzar un alto grado de percepcién. Con una mayor
claridad de percepcién, es posible lograr un mayor reconocimiento de la existencia de Dios,
resultando en un tremendo nivel de temor a Dios (ver Likutey Moharan Il, 7:10). De hecho, al comer
de la manera apropiada uno puede llegar a ser digno de ascender a un nivel de absoluta humildad
y sentir la presencia de Dios (Likutey Moharan Il, 72).

El Rabi Natan hace notar que la dificultad de esta tarea se ve aludida en la expresién "partir
el pan". El pan es la "base de la vida" y, como tal, incluye a todos los demds alimentos. Esto se
evidencia en el hecho de que la bendicion recitada sobre el pan exceptia a la persona de todas las
bendiciones requeridas para los demds alimentos que constituyen el plato principal de la comida.
La palabra hebrea para pan, LeleM, estd etimoldgicamente relacionada con la palabra hebrea
para guerra, LoJeM. Comer pan y por extensién todo acto de comer, es de hecho una batalla.

Para alcanzar la santidad a través del comer, uno debe luchar para "partir" las propias
actitudes hacia el "pan " (Likutey Halajot, Netilat Jadaim le 'Seuda 6:54). Es decir, uno debe tener en
mente que come para beneficio espiritual y no para una mera gratificacion fisica.

Durante el Shabat y las Festividades esta batalla es menos intensa y es mas facil alcanzar el
objetivo. Durante los dias de semana la gente esta ocupada y hasta absorbida por su trabajo. Esta
situacién puede desequilibrar la propia brujula religioso- espiritual. Pero en el Shabat, la persona
descansa y disfruta del tiempo y tiene la paz mental necesaria para contemplar su vida y considerar
sus acciones. Con esa tranquilidad, uno es capaz de comer mas pacificamente y con la actitud
correcta (ver Likutey Moharan |, 57:5,6).

Ensefia el Talmud que todo lo que Shamai comia era en aras del Shabat. Si el domingo o el
lunes encontraba un trozo de carne especial, lo compraba y lo guardaba para el Shabat. Si luego
encontraba un trozo mejor, comia el primero y guardaba el segundo para el Shabat (Beitza 16a).

Shamai atraia la espiritualidad del Shabat hacia las comidas de los dias de semana,
manteniendo toda la semana la mente enfocada en el Shabat. Esto es algo que todos podemos
hacer. Traer la santidad y la espiritualidad del Shabat hacia los dias de la semana tomando el habito
de tener en cuenta el propio progreso espiritual, le permite a uno comer durante la semana no por
gula, sino por un genuino deseo de crecimiento espiritual.

Alimento Espiritual

"El Sofisticado y el Simple" es uno de los cuentos mas conocidos del Rebe Najman (Los
Cuentos del Rabi Najman #9). En un comienzo, y pese a sus grandes esfuerzos para aprender su
oficio, el Simple no llegaba a ser mas que un mal zapatero que casi no podia ganarse la vida. Aun
asi, era extremadamente feliz. Y es precisamente debido a su simpleza y alegria que el Simple llegd
a ser gobernador de su distrito y alcanzar finalmente el puesto de primer ministro.



El Simple habia aprendido el oficio de zapatero. Dado que era simple, tuvo que estudiar
mucho para llegar a dominar ese oficio e incluso asi, no era muy experto en esa artesania. Se casé y
se ganaba la vida con su trabajo. Sin embargo, era simple y nada experto en su oficio, de manera
gue su subsistencia era muy precaria y limitada.

Dado que tenia una destreza limitada, debia trabajar constantemente y apenas si le
guedaba tiempo para comer. Mientras comia el primer bocado de pan hacia un agujero con su lezna.
Pasaban entonces un grueso hilo de coser usado por Jos zapateros, por dentro y por fuera y luego
mordia otro trozo de pan. Pese a todo esto, siempre estaba muy alegre. Siempre estaba lleno de
alegria pues tenia toda clase de comida, bebida y vestimenta.

Le decia a su esposa, "Esposa mia, dame algo para comer". Ella le alcanzaba un trozo de pan
y él se lo comia.

Entonces él le decia, "Dame sopa con kashe" y ella le cortaba otro trozo de pan. El se lo comiay
hablaba con mucho encomio de ello, diciendo, "iQué buena y deliciosa es esta sopal".

Le pedia a ella entonces algo de carne y otras comidas sabrosas y cada vez ella le daba un
trozo de pan. El lo disfrutaba mucho y alababa la comida, diciendo lo bien preparada y lo deliciosa
que era. Era como si de hecho hubiese estado comiendo la comida que pedia. De hecho, al comer
pan sentia en ello el gusto de la comida que deseaba comer (Los Cuentos del Rabi Najman p. 74-75).

Al contar esta historia el Rebe Najmdan comentd que el Simple realmente sentia en el pan el
gusto de la comida que habia pedido (similar al mana del desierto, que incluia todos los sabores).
Esto se debia a su simpleza y su alegria. La historia contintda describiendo cdmo él sentia en el agua
toda clase de bebidas y cémo se sentia vestido apropiadamente para cualquier ocasion siempre que
se cubria con un abrigo de piel de cabra. Debido a su falta de pretensiones, hallaba alegria y solaz
en todo lo que comia, bebia o vestia. Aunque en un comienzo fue el hazmerreir de todos los que lo
conocian, finalmente llegd a ser el primer ministro de su pais.

La batalla del comer - asi sea por placer fisico, para mantener juntos el cuerpo y el alma o
para utilizarlo como camino de acceso a una mayor espiritualidad - es una batalla larga y dificil. El
Simple domind sus pasiones a través de la comprension de que existe un alimento espiritual dentro
de cada bocado y de cada trago. Asi obtuvo la energia espiritual que lo llevd hacia alturas cada vez
mayores, llegando finalmente a ser lider de los hombres.

Hemos explicado que el "rio que surge del Edén y riega el Jardin," corresponde al elemento
Unico y a los cuatro elementos basicos que conforman al hombre (arriba, Capitulo 4). Escribe el Rabi
Natdn que al incluir espiritualidad en el comer, la persona puede experimentar, mediante su
alimento, los maravillosos placeres del Edén.

Existe alimento para el cuerpo [comida] y alimento para el alma [el sentido del olfato, la
plegaria, el temor a Dios]. Cuando el cuerpo se alimenta se debilita el alma. ¢Cémo es posible
entonces que se nos permita comer? Podemos nutrir el alma al concentrarnos en lo espiritual.
Cuanto mas espiritual sea nuestra motivacidon al comer, mas espiritualmente nutritivo sera el
alimento. El momento mas indicado para comer en aras de lo espiritual es durante el Shabat,
cuando tenemos acceso al ONeG, el placer especial del Shabat. ONeG es un acrdstico de las



ran

palabras Edén ("Paraiso"), Nahar ("Rio") y Gan ("Jardin"). Asi, el alimento que disfrutamos en
Shabat puede llevarnos alos elevados niveles representados por ONeG (Likutey Halajot, Ma'ajalei
Akum 2:1).

La gula degrada a la persona. Sin embargo, incluso aquél que ha caido en la gula aun tiene
esperanzas. Ensefia el Rebe Najmdn que aquel que come en demasia debe regurgitar lo tragado.

Usualmente, la persona vomita mds de lo que ha comido. En otras palabras, debe regurgitar
incluso aquello que ingirié previamente. Del mismo modo, cuando el Malo toma mas de lo que es
capaz de ingerir, se ve forzado a devolver cada pizca de bien, cada alma preciosa que alguna vez
haya tragado y mas aun. Deberd "vomitar" incluso su propia fuerza de vida (Likutey Moharan Il, 8:3).
En este punto, la persona debe comprender que las cosas han ido demasiado lejos. La gula en la que
se ha abandonado puede ahora ser el motivo para cambiar su vida. Al comprender que ha "ido
demasiado lejos," aprenderd a rechazar su s antiguos habitos y retornard a una forma de vida
volcada hacia lo espiritual.

La persona que come en demasia debe ponerse a dieta para recuperar el control sobre sus
habitos alimenticios. De la misma manera, aquél que ha perdido el control sobre su mala inclinacion
puede mejorar su salud fisica y emocional. Es posible reparar todo el dafio producido por el comer
simplemente decidiendo qué comidas ingerir y en qué cantidad , comiendo de acuerdo con los
dictados de la Tora, esto es, refrendndose de comer ciertos alimentos y haciendo una pausa para
bendecir los alimentos permitidos. Al comprender la poderosa influencia que el acto de comer tiene
sobre nosotros, podremos utilizarlo para alcanzar los mas elevados niveles espirituales.

Capitulo 11
El Higado, la Vesicula Biliar y el Bazo

En este capitulo trataremos, sobre los érganos que filtran las impurezas del cuerpo: el higado, la
vesicula biliar y el bazo. El higado y la vesicula biliar forman parte integral del sistema digestivo y el
bazo juega un papel importante en los sistemas circulatorio y linfatico. Antes de explicar sus
aspectos espirituales, es importante comprender su funcién dentro del cuerpo.

Introduccion

El higado estd ubicado mayormente en el lado derecho de la cavidad abdominal. Es el
organo mas grande del cuerpo y posee dos funciones importantes: producir y regular los elementos
guimicos necesarios para el cuerpo y neutralizar los venenos y los productos de desecho. El
alimento, luego de ser parcialmente digerido, pasa al tracto intestinal. De alli, los nutrientes son
transferidos a través de las paredes del intestino hacia el torrente sanguineo. La sangre, que ha
absorbido los nutrientes, pasa a través del higado y de su sistema de filtrado para luego retornar al
corazony los pulmones. Es interesante notar que el higado purifica la sangre antes de que ésta sea
enviada al corazon. En ese sentido, el higado actia como un sirviente del corazon.

A fin de producir los nuevos elementos quimicos, el higado toma los nutrientes en bruto y
los "purifica" para hacerlos compatibles con el cuerpo. El higado manufactura proteinas y procesa
carbohidratos (azucar y almidén) convirtiéndolos en glucosa que provee de energia al cuerpo.
También acumula algo de azlcar para ser utilizada mas tarde. El higado procesa también grasas y



productos de desecho de la sangre. Asi, todos los nutrientes absorbidos por el higado son refinados
y luego devueltos al cuerpo, a la sangre, a los tejidos o en forma de energia. Las enzimas del higado
limpian también la sangre de bacterias y neutralizan los venenos que han entrado al cuerpo. Dado
que el higado interactla principalmente con el sistema sanguineo, el color de su fluido esta
representado por el color rojo.

La vesicula biliar es un pequefio saco, en forma de pera, adyacente al higado. Su funcién es
guardar la bilis, que es un fluido espeso, amargo y de color amarillo-verdoso, producido por el
higado. La bilis, necesaria para la digestion de las grasas, es descargada hacia el intestino delgado
cuando se detecta la presencia de alimentos. La bilis neutraliza la acidez y quiebra las grasas. Una
vez que la vesicula biliar ha cumplido con su tarea, la mayoria de los minerales que hay en la bilis
retornan al higado a través del sistema sanguineo y son vueltos a utilizar por el cuerpo. Esto se
encuentra aludido en la frase de nuestros Sabios (Berajot 61b), "El higado se enoja; la vesicula biliar
emite fluidos para pacificar esa ira". Es decir, el higado se enoja cuando comemos, pues esta forzado
a trabajar duramente para purificar el sistema. La vesicula biliar emite entonces sus fluidos para
pacificar esa ira - pues cuando la bilis retorna al higado, éste ya ha completado basicamente su tarea.
La vesicula biliar también transfiere hacia el sistema linfatico las células sanguineas gastadas para
ser eliminadas del cuerpo.

El bazo es considerado por algunas opiniones médicas como parte del sistema linfatico,
mientras que otros lo ven como un érgano de los sistemas circulatorio e inmunolégico, pues ofrece
proteccion contra la materia extraia e inutil y contra la infeccién. Se encuentra ubicado a la
izquierda del estémago, entre el estémago y el diafragma.

Los recipientes linfaticos colectan el exceso de fluidos (llamad os "linfa") proveniente de los
tejidos del cuerpo. Los nddulos linfaticos filtran y destruyen las bacterias y demds particulas
extrafias. Los linfocitos, que producen anticuerpos para combatir sustancias dafiinas en el cuerpo,
son de un color blanco lechoso. Otros drganos que también filtra n las bacterias, tales como el bazo
y las amigdalas, contienen tejido linfoideo similar al tejido que se encuentra en el sistema linfatico.

La funcién mds importante del bazo es filtrar el sistema sanguineo. Separa las células rojas
y blancas viejas, gastadas y anormales, al igual que las particulas irregulares y las bacterias. Los
linfocitos contenidos en el bazo producen también anticuerpos para debilitar o eliminar las
bacterias, los virus y demas sustancias generadoras de infeccién. Ensefia el Talmud que la sangre
que se ha impurificado tiene un color "negro" (Nida 19a); por eso se dice que el bazo esta asociado
a los fluidos negros del cuerpo.

Estos tres drganos son participes activos en el proceso de purificacidon del cuerpo y son
confiables en el cumplimiento de una excelente tarea. Pero también se encuentran bajo un continuo
"ataque" por parte de las impurezas que requieren ser filtradas. En este sentido, estos érganos son
la conexidon mas importante del hombre con su ser fisico, pues interactian exclusivamente con los
elementos materiales (alimentos) introducidos al cuerpo y con su purificacion.

La medicina oriental le adscribe caracteristicas individuales a cada drgano, el cual ejerce
influencia en el cuerpo. Un ejemplo es el higado, kaved en hebreo. La naturaleza del higado es
invadir el dominio de los otros drganos (el trabajo del higado es sentido en todo el cuerpo, debido
a sus multifacéticas capacidades de procesamiento). Si se le permite, el higado puede causar serios
problemas. Si el higado sirve a los demas dérganos, tales como el corazén y los riflones, entonces



todo funciona correctamente. Esto se ve reflejado en el versiculo (Exodo 8:28), "VeiaKaVeD Paré et
libd - Y endurecid el Faradn su corazén". La palabra hebrea para "endurecié" es KaVeD (similar a
higado). Esto es: "El Faradn 'higado' su corazén," permitiendo que su higado, su materialismo, lo
dominase (Dr. Noaj Bittleman). Su servilismo ante la "personalidad del higado" fue la causa de su
definitiva caida, pues deberian haberle gobernado su corazén y sus rifiones. Si hubiese escuchado a
su corazdn y al bu en consejo (los "rifiones"; ver mas abajo), no habria traido la destruccién sobre si
mismo y sobre su pueblo.

Examinemos ahora el impacto que tienen estos érganos sobre el hombre en término s de
su cardcter y de su estabilidad emocional.

La Esclavitud en Egipto

El final del Libro del Génesis y el comienzo del Libro del Exodo describen el descenso de la
familia de laacov - los hijos de Israel - hacia la tierra de Egipto. Finalmente, y tal como Dios le dijera
a Abraham, acabaron siendo esclavos del "Faradn y sus ministros". Decimos en la Hagada de Peisaj:

Bendito es Aquél que mantiene Su promesa a Israel. Bendito es El. El Santo, bendito sea,
considerd el final [del exilio en Egipto] para cumplir con la promesa que le hiciera a Abraham en el
Brit Bein HaBetarim [el Pacto entre las Mitades]. Asi esta escrito (Génesis 15:13-14), "Debes saber
gue tus descendientes seran extranjeros en un a tierra que no serd de ellos. Durante 400 afios, [la
gente de esa tierra] los esclavizara y los tratard con crueldad. Pero entonces Yo juzgaré a esa nacion
a quien ellos han servido y luego saldran con gran riqueza".

La primera parte de esta profecia se hizo realidad cuando (Exodo 1:1 4) "Ellos les amargaron
sus vidas con duras labores con arcilla y ladrillos; y con toda faena de campo; todo el trabajo con
que se servian de ellos, era con rigor".

Al hablar de los exilios, el Tikuney Zohar (#69, p. 107b) afirma que el sufrimiento debilita al
hombre tanto fisica como espiritualmente. Luego aplica el versiculo citado mas arriba a la misma
lucha de hombre.

Amargaron sus vidas - Esto alude a la vesicula biliar, que guarda fluidos amargos [amarillo-
verdosos] y amenaza al cuerpo con fiebre y enfermedad. [En hebreo, la vesicula biliar es llamada
MaRa, de MaR, que significa amargo].

Con un duro trabajo de jomer [arcilla] y levenim [ladrillos] - Le VeNim, de Le VaNa
[blanco], corresponde a los fluidos blancos [linfocitos] que han sido afligidos por un comer excesivo.

De campo - Alude al higado [fluidos rojo s], tal como Esau, también conocido como Edom
[Rojo], quien era hombre de campo (Génesis 25:27).

Todo el trabajo..., era con rigor- Alude al bazo [fluidos negros].
Del Zohar se desprende con claridad que la persona puede llegar a enfermarse y sufrir como

resultado de un "duro trabajo" por parte de su sistema digestivo. El Rambam (Maimédnides, 1135-
1204), famoso por sus conocimientos médicos, ensefia también (Hiljot Deot 4:15), que "la mayoria



de las enfermedades se deben a excesos en el comer". Comer en demasia genera una gran actividad
de los fluidos del cuerpo que pueden entonces abrumar a los demds drganos y traer asi graves
enfermedades. Cuando exploremos los aspectos espirituales de estos érganos, veremos como estos
principios se encuentran reflejados en el plano espiritual.

El Higado

Ensefia el Rebe Najman:

El higado es llamado kaved, que también puede traducirse como "pesado" o "cargado". Esto
se debe a que el higado purifica la sangre "cargada" de sustancias innecesarias (Likutey Moharan |,
29:9).

La tarea del higado, asi como la de los otros sistemas de filtrado del cuerpo, es de hecho una
tarea pesada. Si se tiene una nutricidon apropiada, el higado funciona como el filtro primario del
cuerpo en la purificacion del sistema. De lo contrario procesa y devuelve las impurezas a la sangre.
Estos producto no esenciales comienzan a acumularse en el cuerpo y terminan actuando en contra
de su bienestar. Este sistema repercute en el dmbito espiritual; pues el alimento que el cuerpo
digiere puede nutrir y purificar el sistema o bien puede dafiar el funcionamiento del cuerpo,
dependiendo de la manera en que es ingerido y de la naturaleza del alimento. Asi, por un lado,
puede darle fuerzas a la persona y ayudarla en su busqueda espiritual o bien puede debilitarla e
inhibir su capacidad para elevarse espiritualmente.

A lo largo de este estudio sobre el higado, sera necesario recordar que Nefesh, la parte del
alma que hace de interfase con él. cuerpo, reside en la sangre (arriba, Capitulo 3) y que se encuentra
por tanto conectada fundamentalmente con el higado, 6rgano cuya funcién principal estd
relacionada con la sangre. La palabra NeFeSH esta asociada con el deseo, como en el versiculo
(Génesis 23:8), "Im iesh et NaFSHejem- Si es vuestro deseo". Asi la sangre lleva nuestros deseos
basicos y pasiones. El grado en que "filtremos nuestra sangre" - es decir, la forma en que
desarrollemos nuestra espiritualidad y dominemos nuestros bajos instintos- determinara el camino
de nuestro ascenso por la escala espiritual.

Ensefia el Talmud (Julin 109b, Rashi v.i. hakaved), "El higado esta lleno de sangre". Como
hemos visto, el higado es lugar de paso de toda la sangre que, a su vez, es la vida del hombre
fluyendo a través del cuerpo (ver arriba, Capitulo 9). Asi, siendo el érgano que purifica nuestras
vidas, resulta practicamente imposible estimar su importancia con relacion al cuerpo.

Situado en el "cruce de caminos" del sistema sanguineo, el higado puede servir como un
efectivo purificador de la sangre envenenada que circula a través de nuestros sistemas o bien puede
envenenar la mas aun. Como hemos indicado (Capitulo 9), el torrente sanguineo es un elemento
muy importante de nuestra estructura espiritual. Si alguien desea (es decir, nejesh) una vida
dedicada a lo material, su sangre reflejard esta eleccién. El higado absorbera los "nutrientes de
pasién" y devolvera deseos al sistema. Si la persona desea espiritualidad, su higado procesara
"nutrientes espirituales" y le devolverd una sangre pura.

La sangre, que es roja, simboliza el calor, la ira y el derramamiento de sangre. Esto
corresponde a Esau, quien era "rojo" (Génesis 25:25). Esau representa entonces a las fuerzas del



mal y al higado, punto focal de la actividad de la sangre dentro del cuerpo. Su poder se basa en la
iray en las acusaciones, de modo que aquél que cae victima de estos atributos se coloca a si mismo
bajo la influencia y control de Esau (Likutey Moharan |, 57:6).

Pero la sangre y el color rojo no deben ser vistos sélo como entidades enemigas de la
existencia espiritual. En la Kabal3, el rojo representa las Guevurot, juicios o fuerzas, y estd asociado
al atributo del Temor. Cuando la persona anhela lo Divino, su sangre (es decir, su fuerza) se canaliza
hacia un grado correspondiente del Temor a Dios, para servirlo apropiadamente. Tal persona se
coloca bajo el solo dominio de Dios y se encuentra libre de las influencias de Esau.

Enseifid el Rebe Najman:

Cada alma judia tiene su raiz en una de las setenta almas de los Hijos de Israel que
descendieron a Egipto (Génesis 46:27). Estas setenta almas se encuentran enraizadas en las setenta
facetas de la Tora. Cuando alguien cumple con la Tord, atrae hacia si la espiritualidad, al Santo,
bendito sea. Sin embargo, si la persona se aleja de la Tord, es como si se hubiera dedicado a la
idolatria. Atrae entonces hacia si, las fuerzas del Otro Lado - las que se manifiestan a través de las
setenta naciones (ver Tikuney Zohar #32, p.76b). Estas "fuerzas" se actualizan entonces como los
setenta aspectos del caracter de la persona (Likutey Moharan |, 36: 1).

Los Hijos de Israel estan enraizados en la Tord, la cual posee "setenta rostros" -
pensamientos y ensefianzas que guian a la persona en la senda espiritual y transmutan sus malas
caracteristicas. Estas malas caracteristicas son llamadas "los setenta aspectos del caracter" y se
refieren a aquellas caracteristicas encarnadas en las costumbres de las setenta naciones. (El término
"setenta naciones" proviene de la totalidad de naciones, tal cual estdn enumeradas en Génesis 10).
La persona que se distancia de la luz espiritual de la Tora permite que las caracteristicas negativas
de las naciones se aferren a ella y se manifiesten en un comportamiento malvado o inmoral.

Mas aun, asi como las setenta almas de Israel estdn enraizadas en laacov, las setenta
naciones estan enraizadas en Esal y en Ismael. El higado, que representa el crudo materialismo,
tiene setenta vasos sanguineos importante s, que corresponden a las influencia s negativas de las
"setenta naciones". El higado mismo corresponde a Esau, mientras que sus Iébulos corresponden a
Ismael (Tikuney Zohar #21, p.52a). Asi, la persona puede elegir la Tord y conectarse a la fuente de
laacov, o bien puede buscar lo material y conectarse a las fuentes negativas de Esau y de Ismael.

Ira y Orgullo: El Elemento Fuego

En nuestras Santas Escrituras no hay érgano mas despreciado que el higado. El Zohar
compara al higado con "Esau, el Rojo" (Génesis 30; Tikuney Zohar #21, p.52a) quien, mientras no se
purifique y retorne a Dios, encama el poder mismo del mal. El higado corresponde también a la
idolatria, que es sinénimo de orgullo y de arrogancia (ibid. p.49a; ver también Sotd 4b) y
corresponde al fuego del Guehinom (Tikuney Zohar, ibid. p.69b), a la ira y la furia.

De los cuatro elementos, el fuego es caliente y seco, y es el mas liviano en su constitucion
fisica [las propiedades del calor hacen que se eleve]. El elemento fuego en la personalidad es la
fuente del orgullo, de aquél que piensa que se encuentra "por sobre" los demas. La ira es un
subproducto del fuego del orgullo. Es debido al orgullo que la persona se enciende con ira cuando



sus deseos no son satisfechos tal cual lo desea. La persona humilde puede ejercer el control de
manera mas eficaz. Por tanto, el orgullo y la ira se presentan como dos de las peores
caracteristicas del hombre, que lo arrastran hacia la irritabilidad y al deseo de podery de
honor. Asi, la arrogancia y la ira hacen que uno odie a aquéllos que se encuentran en una situacion
mas elevada que la suya (Shaarey Kedusha 1:2).

La ira, el orgullo, la irritabilidad y el odio no necesitan comentarios. Todo el mundo sabe lo
despreciables que son estos rasgos. Sin embargo, ellos prevalecen de un modo desproporcionado
en toda la sociedad. Por eso es apropiado citar a esta altura algunas de las ensefianzas del Rebe
Najman acerca de la gravedad de estas caracteristicas y cdmo controlar e influenciar de manera
positiva al higado y a la vesicula biliar, para superar asi sus efectos negativos.

Orgullo y Humildad

e Elorgullo trae pobreza (Consejo, p.64 #3).

e Comery beber generan orgullo (El Libro del Alef Bet, Orgullo A: | 6)

e Elorgullo equivale a la idolatria. Mediante una cercana asociacién con el Tzadik, uno puede
superar el orgullo (Likutey Moharan 1, 10:5).

e Muchos individuos dan el aspecto de ser gente humilde, pues son conscientes que la
arrogancia es un rasgo despreciable. Por eso, se comportan como si fueran modestos y no
quisieran ninguna clase de honor, aunque de hecho anhelan el respeto de Jos demas y
corren detras del honor. Esta falsa humildad, que es de hecho arrogancia, es una forma de
idolatria. Es debido a esta busqueda de honor que el exilio adn no ha terminado (Likutey
Moharéan [, 11:8).

e Llaarroganciay la inmoralidad sexual estan asociadas entre si (Consejo, p.65 # 10).

e Laarrogancia lleva a la homosexualidad y a la ira (El Libro del Alef Bet, Orgullo A:2).

e Lainteligencia, el poder y los bienes materiales son los tres factores mas importantes para
generar orgullo (Consejo, p.66 # 13).

e El hombre arrogante es una persona deforme (El Libro del Alef Bet, Orgullo A:23).

e Llaarrogancia engendra problemas (Consejo, p.67 #25) . Si las cosas parecen ir en contra de
nuestra voluntad, ello es sefial de arrogancia (Likutey Moharan Il, 82).

e La Tora (es decir, la espiritualidad) sélo puede encontrar un lugar dentro de la persona
humilde (Likutey Moharan 1, 14:5).

e Lafe genera humildad (El Libro del Alef Bet, Humildad A:3).

e La humildad lleva al arrepentimiento (Consejo, p.64 #4) .

e Vivir el Shabat y celebrar las Festividades con alegria cultiva la humildad (Consejo, p.67 #
18, 22).

e La verdadera humildad no significa andar desalifiado o actuar como si uno no valiera
nada. Uno debe ser consciente del propio valor y aun asi actuar de manera humilde (Likutey
Moharan ll, 72)

e Lahumildad elimina la disputa y el sufrimiento y da vida (El Libro del Alef Bet, Humildad A:7,
12).

e Laindescriptible delicia de la vida eterna del Mundo que Viene sélo puede experimentarse
en la medida en que uno haya adquirido humil dad en este mundo (Likutey Moharan n, 72).



Ira e Irritabilidad

o La ira tiene su raiz en el higado, el cual esta lleno de sangre. Esto corresponde a Esau, quien
nacié con un aspecto rubicundo. Dado que Esal representa la ira, su poder se extiende sobre todos
aquéllos que se dejan enfurecer (Likutey Mohardn |, 57:6).

. Cuando una persona se abandona a la ira, provoca con esto al gran acusador, a Esau (es
decir, el Malo). Las "acusaciones" de Esal son los obstdculos, las dificultades y los enemigos que
enfrentan a la persona durante su vida. Ellos literalmente se hacen cargo del hombre furioso. Su
furia expulsa su sabiduria y la imagen del Santo, bendito sea, desaparece de su rostro (Likutey
Moharan 1, 57:6).

. iLa ira desgarra el almal! (Likutey Moharan |, 68).

. La ira hace que uno tenga hijos tontos y le acO1ta la vida (El Libro del Ale/ Bet, Ira A:24, 25).
. La ira trae verglienza; la persona irascible se humilla a si misma (El Libro del Ale/ Bet, Ira A:3,
16).

o La ira [en hebreo, JaM4] hace que la persona pierda su dinero. La riqueza es llamada una

pared protectora, JoMa en hebreo. Cuando la persona monta en célera, transforma el joma en jam3,
y asi pierde su riqueza (Likutey Moharan |, 68).

o La ira lleva a la depresion (El Libro del Alef Bet, Ira A:34).

. La ira hace que la persona pierda su sabiduria y prevision

(El Libro del Alef Bet, Ira A:5).

. Tener paciencia y refrenar la ira trae riqueza (Likutey Mohardn |, 68).

o Quiebra la fuerza de la ira con amor, refrendndote y actuando con bondad. Entonces podras
comprender el verdadero objetivo al cual debes aspirar (Likutey Moharan I, 18:2).

o Lairay la falta de bondad surgen cuando la comprension es limitada. Cuanto mas profunda

es la comprensidon, mas desaparece la ira y mas se difunden la bondad, el amor y la paz. El estudio
de la Tora le da a uno la capacidad de alcanzar una profunda comprensién (Consejo p. 136).

o La santidad de la Tierra de Israel ayuda a que la persona quiebre su ira (Likutey Moharan |,
155).
J Al quebrar y superar la ira, traes el espiritu del Mesias al mundo. También te haces digno

de bendiciones y del respeto y la admiracidn de la gente. Si superas la ira podras alcanzar tus
objetivos (Likutey Moharan I, 66:3).

Amor y Odio

. El odio infundado hace que la persona ingiera alimentos que no son kosher (El Libro del Alef
Bet, Am r B:4). [Esto "alimenta" el higado, fuente de la ira y del odio, generando mayor odio aun].
J La confusidn es seial de odio (Likutey Moharan 1, 17:5).

. El didlogo viene con la paz. La lucha hace que las relaciones se vean truncadas (Likutey
Moharan 1, 239).

. La pasion por la comida hace que la persona favorezca a uno de sus hijos mas que a los otros
(El Libro del Ale/ Be t, Amor B :5).

. Comer en Shabat trae amor y paz (El Libro del Alef Bet, Am or A:6).

. El amor y la bondad son sinénimos (Likutey Moharan I, 31:6)



J El amor genera entusiasmo (El Libro del Alef Bet, Amor 8:6).
. El amor trae alegria (Likutey Moharan |, 61:8).

Ensefia el Rebe Najman:

Al comer, el higado es el primero en ser alimentado. Luego éste transfiere los nutrientes al
cuerpo, los que finalmente llegan al cerebro. Cuando la persona ayuna, el higado es dejado de lado,
pues el cerebro debe tomar los nutrientes que ya se encuentra en el cuerpo y el higado se queda
sin nutrientes frescos. Asi, mediante el ayuno, el higado se subordina al cerebro.

Existen dos clases de paz. Una es el cese de fuego y la otra es el didlogo pacifico. Ayunar
representa el cese de fuego [un dominio temporal sobre los enemigos, sobre los poderes de "Esau"
gue estan en el higado; ésta no es una paz permanente]. Por otro lado, el Shabat, durante el cual se
requiere que comamos, representa una paz mas permanente - un didlogo pacifico entre fuerzas que
estdn en conflicto, cuando uno puede comer sin estar sujeto a la influencia de Esau. Durante el
Shabat la mente reina suprema (Likutey Moharan |, 57:7-8).

Como hemos visto (arriba, Capitulo 11), comer en el "espiritu del Shabat" eleva las
perspectivas espirituales de la persona. Mediante el mismo acto fisico de comer, uno puede
ascender por sobre la materialidad de aquello que estd ingiriendo. Esto se debe a que ShaBaT es
como SheVeT, que significa "sentarse en calmay en paz". Es un comer que puede generar calma, tal
como las comidas del Shabat en familia, que son capaces de vencer a los enemigos y traer la paz.

La Vesicula Biliar

La mayor parte de la gente reconoce (o deberia reconocer) que su sufrimiento es producto
de sus propias acciones. Si la persona no cuida su salud, acabara por enfermar. Si actia de modo
irresponsable con su dinero, traerd la ruina financiera sobre si misma. Las peleas familiares son
usualmente el resultado de una palabra "intrascendente". Y la lista es interminable.

Cierta vez dijo el Rebe Najman, "iSi no estdn dispuestos a sufrir un poco, deberan sufrir
mucho!" (tradicién oral). De hecho es doloroso reconocer los propios errores, pero éste es el primer
paso hacia su rectificacién. Al ignorar las propias fallas, no sélo n o se evita el dolor, sino que
inexorablemente se volverd sobre lo mismo, generando un sufrimiento aun mayor.

Un Poco de Amargura ...
Ensefia el Rebe Najman:

El alma busca siempre cumplir con la voluntad de su Creador. Sin embargo, cuando el alma
ve que el cuerpo en el cual habita no sirve al Santo, bendito sea, desea abandonarlo y retomar a su
Hacedor, generando asi la enfermedad del cuerpo. Los remedios pueden hacer que la persona
recupere su salud. La enfermedad se presenta debido a que la persona ha tomado la costumbre de
dejarse llevar por sus pasiones. Al enfermar, la persona pierde en general su apetito y para mejorar
se ve forzada a tragar toda clase de medicamentos y de amargas pociones. De esta manera [no
intencional), la persona demuestra que es perfectamente capaz de controlar sus deseos en aras de
un propdsito que comprende. Como resultado, su alma retoma a ella con la esperanza de que ahora



también aceptard la necesaria "amargura" del retorno al sendero espiritual (Likutey Moharan |,
268).

La bilis acumulada en la vesicula biliar es extremadamente amarga, pero esta misma
amargura es precisamente uno de los mas significativos "edulcorantes" que puedan encontrarse en
el cuerpo. Producida en el higado, las bilis neutraliza la acidez y quiebra las grasas. Luego de cumplir
con su tarea, parte de su fluido retorna a su fuente, "pacificando y enfriando" el higado luego del
intenso trabajo de limpieza de la sangre. Esto se encuentra aludido en la afirmacidn de nuestros
Sabios citada mas arriba (Berajot 6lb): "El higado se enoja; la vesicula biliar emite fluidos para
pacificar esa ira". Asi, de la misma materia con la que se produce nuestra ira también se crea un
pacificador para aplacarla. De la misma manera, es desde nuestro sufrimiento que el
reconocimiento de nuestro error ocasiona su rectificacion.

Y Paz...

Ensefia el Rebe Najman:

La paz es el remedio universal, tal cual esta escrito (Isaias 57:19), "'Paz para aquél que
estd lejos y paz para aquél que estd cerca’, dice Dios, 'y Yo lo curaré"'. Si una persona enferma, eso
se debe en general a que los sistemas del cuerpo no estan funcionando de manera armoniosa- sus
cuatro humores o elementos se encuentran en conflicto. La persona requiere entonces medicinas
gue le devuelvan el equilibrio y permitan la curacidn. Es interesante notar que los remedios son en
general muy amargos. Aun asi la gente estd deseosa de soportar un poco de amargura con tal de
ser curada - para alcanzar la paz interior.

Lo mismo ocurre con respecto a la curacién espiritual. Es posible que la persona deba
soportar una cierta cantidad de sufrimiento - que puede de hecho ser muy amargo - pero luego
comprendera que este sufrimiento proviene de su propia insuficiencia espiritual; y que ella misma
es la fuente de su propia amargura. Al reconocer sus faltas, la persona es llevada a mejorar. La misma
amargura se vuelve entonces un poder curador que la lleva mds cerca aun de la paz espiritual
(Likutey Moharan 1, 27:7).

El Bazo

Las funciones del bazo consisten en mantener el volumen del. fluido sanguineo, producir
cierto tipo de células de la sangre y recuperar la materia de las células sanguineas gastadas (filtrando
impurezas de la sangre). Como tal, su energia se focaliza sobre las impurezas que se hallan en el
cuerpo y entabla una batalla constante por eliminar los excesos del sistema. Cuanto mas excesos
hay en el cuerpo, mas dificil es el trabajo del bazo.

Tradicionalmente se h a asociado al bazo con la melancolia. La conexidn es clara: el bazo representa
la "bilis negra" y la depresidon melancdlica es atribuida a un exceso de "bilis negra". Asi es como el
bazo, trabajando constantemente con materia superflua, tiene de hecho una tarea realmente
"depresiva".



El Asiento de la Depresion
Ensefia el Rebe Najman:

La melancolia esta asociada con el bazo. El bazo puede filtrar sélo una limitada cantidad de
sangre en un tiempo determinado y esta actividad es muy beneficiosa par a la salud. Sin embargo,
si dentro del sistema hay una cantidad extra de excesos, el bazo no puede filtrarla como es debido.
Estos excesos inducen a la tristeza y a la depresidn [que en si mismas envenenan mds aun la sangre,
generando la enfermedad] (Likutey Moharén Il, 6).

El bazo, llamado t'jol en hebreo, es considerado "frio y seco," como el elemento tierra (jol
en hebreo significa arena), el mas bajo y denso de los cuatro elementos. Siendo el mas bajo y denso
de los cuatro elementos, la tierra corresponde a la depresion. Cuanto mas triste se encuentra la
persona, mas dominada estd por la inercia interna enraizada en el elemento tierra. Esto lleva
a la pereza y a la indiferencia, las que a su vez generan mayor depresién y letargo. La sangre
envenenada que debe ser purificada por el bazo es también densa por naturaleza (ver Tikuney Zohar
#70, p.134). Mas aun, ensefia el Rebe Najman que la mas importante "mordida de la Serpiente" es
la tristeza y la dejadez. Esto se debe a que la Serpiente fue maldecida con (Isaias 65:25), "El polvo
sera el alimento de la Serpiente". El elemento polvo representa la dejadez y la tristeza, las cuales
surgen del elemento tierra (Likutey Moharan |, 189).

Es por esta misma razon que el Rebe Najman previno respecto a los excesos espirituales (es
decir, al rigor y a la severidad) en el camino de la busqueda espiritual. El versiculo afirma (Levitico
18:5), "Viviran por ellos". "Vivirdn- y no moriran- por ellos" (ver Joma 85b). La gente que siempre
busca mayor rigor debido a que nunca cree en sus logros en el campo de la devocidn espiritual, vive
generalmente en un estado de constante depresién. El exceso de rigor en la devocidn y de h echo
en todos los aspectos de la vida, conduce a la depresion (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman
de Breslov #235) . Esto puede apreciarse en la palabra JuMROT (rigores) similar a JoMeR (materia,
como opuesto a la espiritualidad). Por lo tanto estos rigores tendran el efecto contrario al esperado,
pues la depresidn es un obstdculo en el logro de la grandeza espiritual.

La Avaricia: Obsesion y Envidia

En ningln otro ambito se manifiesta la depresion con tanta fuerza como en la busqueda de
riquezas. En una de sus principales lecciones, el Rebe Najman se refiere a la conexién entre la
avaricia y la depresion.

Ensefia el Rebe Najman:

El rostro de la santidad es un rostro brillante que representa la vida y la alegria. El rostro de
lo no santo es un rostro oscuro que representa la melancolia y la idolatria.

Estan aquéllos que son arrastrados por un deseo de riquezas pero se niegan a creer que el
Santo, bendito sea, puede darles lo que necesiten con un minimo de esfuerzo de su parte. Esta
gente invierte todos sus esfuerzos corriendo tras la fortuna, pero aunque haya acumulado una vasta
riqgueza, esto no les genera placer alguno, como en (Génesis 3:17), "Con tristeza comeras". Esta



gente se encuentra atormentada por las fuerzas del mal, de la idolatria y de la muerte (Likutey
Moharan 1, 23: 1).

Por otro lado, escribe el Rabi Natan que la fe corresponde a la tierra, como en el versiculo
(Salmos 37:3), "Radicate en la tierra y cultiva la fe". Esto puede comprenderse a la luz del hecho de
que tal como un hombre se apoya sobre la tierra y depende de ella, de la misma manera su
espiritualidad depende de su fe. Por eso, asi como la bisqueda de riquezas corresponde a una falta
de fe en la capacidad de Dios de proveer lo necesario, tener fe en que Dios si puede proveernos, nos
elevara desde "la tierra material" hasta el plano espiritual (ver Likutey Tefilot |, # 128).

El Bazo Rie

El Rebe Najman dedica gran parte de la leccién citada mas arriba a ofrecer pruebas
adicionales sobre esta ensefanza, indicando varias acciones que pueden arrastrar a la persona a la
avaricia tal como la impurificacién del Pacto, decir mentiras y demas. Luego, introduce al bazo
jugando un papel importante en esta pasion por la riqueza.

El bazo representa a Lilit, la "esposa" de Satdan, el Angel de la Muerte. Ella es la "madre" de
la multitud mezclada (cf. Exodo 12:38), la veleidad del tonto. Ella atrapa a la gente con la riqueza y
luego la mata (Tikuney Zohar, 140a).

Cuando Adan comié del Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal, fue maldecido, "Con
tristeza comeras". También la Serpiente fue maldecida (Génesis 3:14): "Polvo comeras todos los dias
de tu vida". "Polvo" corresponde al dinero, como en (Job 28:6), "Su polvo es oro". Explica el Rebe
Najman: cuando alguien se obsesiona con la riqueza y desperdicia "todos los dias de su vida"
corriendo tras ella, su maldicién es idéntica a la de la Serpiente; es decir, este perseguir la riqueza
le "come" los dias de su vida. Malgasta asi su vida buscando riquezas (es decir, polvo). Tal persona
realmente come con tristeza y melancolia (ver Likutey Moharan |, 23:6).

Como hemos apuntado, el bazo corresponde a la melancolia. La melancolia es un estado anormal
atribuido a un exceso de "bilis negra". Se caracteriza por la depresiéon, el mal humor Y la desilusion
- quizas los enemigos mas grandes del hombre. La gente que hace de la bisqueda de riquezas su
Unico objetivo en la vida tiene en general aspiraciones de grandeza. Al no estar nunca conforme con
lo que posee, siente constantemente depresidn y tristeza y tiende a ser irascible.

El Rebe Najman continda explicando qué es lo que quiere decir el Zohar al representar al
bazo como "Lilit, la 'madre’ de la multitud mezclada, veleidad del tonto, quien atrapa a la gente con
la riqueza y luego la mata". La multitud mezclada no buscaba la espiritualidad, sino que estaba
impresionada por la nueva grandeza de los judios. Pero aun se hallaba demasiado hundida en el
materialismo como para apreciar el significado de esa grandeza. Ellos salieron de Egipto junto con
los Hijos de Israel, pero, mi entras estaban en el desierto, eligieron adorar (el dinero y) el Becerro
de Oro. Esto era idolatria, "la veleidad del tonto," pues "ella los atrapa," ofreciéndoles riquezas a
cambio de la verdadera espiritualidad. Esto es lo que quiere decir, "Ella atrapa a la gente con la
riqueza y luego la mata". El bazo, que corresponde a la avaricia y a la depresion, representa a "Lilit".
Ella atrapa a la gente toda su vida, pues constantemente ellos creen que "ahora" si van a aprovechar
y que "ahora" si van a ganar dine.ro, pero de hecho "comen polvo todos los dias de sus vidas". Su
avaricia los deja vacios, en un estado caracterizado por la melancolia.



Es de notar que ella es llamada "LiLiT' porque en hebreo la palabra para lamento es leLalah
(Likutey Moharan [, 205). Las personas que estan abrumadas por el rasgo de la avaricia se lamentan
y se quejan constantemente de lo duro de su trabajo y de todo aquello que aun les falta.

La envidia es una consecuencia natural de la avaricia- desear las poses iones de los otros.
"La verdad es," dice el Rebe Najmdn, "que a veces un hombre recibe una gran riqueza. Todos lo
envidian y pasan sus vidas persiguiendo la riqueza debido precisamente a esta envidia. Todo esto es
obra del Malo; él trabaja duro para hacer que un hombre se enriquezca de modo que muchos otros
malgasten sus vidas envidiandolo. Que el Santo, bendito sea, nos salve de esta idea equivocada"
(Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov #284).

Mas aun, "la veleidad estd asociada con el bazo" (Likutey Moharan Il, 83:6). Este es el
significado de, "Ella es la veleidad del tonto". La avaricia se burla de la gente que espera hacerse
rica. En lugar de obtener riquezas, malgastan su vida corriendo detrds de ella y terminan en general
con muy poco dinero y a veces con muchas deudas. ¢Dénde estd entonces la riqueza que ellos
buscaron "todos los dias de sus vidas"? (Likutey Moharan 1, 23 :5). Esto es lo que nuestros Sabios
quieren significar cuando dicen, "El bazo rie" (Berajot 61b).

La riqueza utilizada correctamente es un poderoso medio para alcanzar la espiritualidad.
Ensefia el Rebe Najman que existen ciertos senderos de la Tora que sélo son accesibles mediante
una gran riqueza, motivo por el cual Moisés fue extremadamente rico, al igual que muchos profetas
y Tzadikim después de él. Esa riqueza fue necesaria para alcanzar las grandes revelaciones
espirituales que experimentaron y poder mas tarde comunicarlas a los demas (ver Likutey Moharan
I, 60:1).

Pero el Rebe Najmdn también dice que el deseo de amasar fortuna y de ganar poder es la
pasién mas grande de nuestros tiempos. Hasta los pequefios administradores de bajo nivel se
enorgullecen de su autoridad (Tzadik #470). Todo esto es obra de Lilit, del bazo. "Ella atrapa a la
gente con la riqueza [es decir, el poder]," pero entonces, habiendo desarrollado en ellos la obsesion
por la riqueza y el poder, "ella los mata". Es posible pasar toda una vida corriendo detrds de la
riqueza sin llegar a alcanzarla jamads. Pero lejos de ser una experiencia agradable, esta busqueda
puede hacer que toda la vida se vea dominada por sentimientos de tristeza y de profunda depresidn.
Sin embargo, el Rebe también ensefia que la alegria genera vitalidad en la vida, de modo que aquél
que cae en la depresidn puede contrarrestar sus efectos negativos obligdndose a vivir con alegria
(Likutey Moharan 1, 56:9).

Capitulo 12
Purificando el Cuerpo y el Alma

Uno de los pasos esenciales en el proceso de purificacién es la expulsion de la materia de
desecho. Existen cinco sistemas basicos para esta tarea: la transpiracion, que sale a través de la piel;
los pulmones, que filtran el diéxido de carbono; el higado, la vesicula biliar y el bazo, que procesan
los nutrientes y filtran la sangre; los rifiones, que filtran y excretan fluidos; y el intestino grueso que
excreta la materia sélida de desecho.

Obviamente, asi como los productos de desecho fisico deben ser expulsados del cuerpo,
también deben ser expelidos los excesos espirituales. Mientras que el desecho fisico es eliminado



automaticamente a través de las funciones del cuerpo, hace falta un gran esfuerzo para eliminar el
desecho espiritual. Asi como nuestros cuerpos fueron dotados de los medios para purificar se, de la
misma manera Dios nos proveyé todos los instrumentos necesarios para limpiarnos
espiritualmente. La diferencia es que el deseo de utilizar estas herramientas debe estar presente
para que nuestros esfuerzos tengan un resultado positivo.

Sangre, Sudor...
Ensefia el Rebe Najman:

Transpirar es extremadamente beneficioso, pues elimina del cuerpo los fluidos
envenenados. Estos venenos son resultado de la incapacidad del bazo para filtrar todos los fluidos
gue pasan por él. Los fluidos envenenados en el cuerpo producen depresion; por tanto sudar - es
decir, extraer el veneno que lleva hacia la depresidn- causa alegria (Likutey Moharan Il, 6).

El Rebe Najman pertenecia a la escuela de pensamiento que ensalzaba el trabajo duro.
Repetidamente les decia a sus seguidores que nada valioso podia lograrse si no era a través de los
esfuerzos puestos en su s devociones (ver Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov # 165-
170).

La persona puede transpirar cuando realiza un trabajo duro; o puede transpirar "por pura
alegria". Los esfuerzos que uno haga pueden generar una purificacién fisica eliminando los excesos
del cuerpo. Los esfuerzos espirituales dedicados a despertar la alegria pueden ser beneficiosos
también para el cuerpo. Asi el Rebe Najman termina la leccidn citada mas arriba: "Una buena
transpiracion, resultado del esfuerzo en la busqueda de la espiritualidad [a través del cumplimiento
de las mitzvot, por ejemplo] genera alegria. Un dia en el cual uno transpira por buenas razones es
un dia de regocijo; es como una Festividad. La palabra hebrea para sudar es ZEA H, que es un
acrostico de (Salmos 118:24), "Ze Haiom Asda IHVH ... -Este es el dia que Dios ha hecho [es decir, una
Festividad]; alegrémonos y regocijémonos en él" (Likutey Moharan I, 6).

iTranspirar en aras de la espiritualidad garantiza una festividad!

Para ilustrar los beneficios del trabajo duro y de la transpiracion como medio para purificar
el cuerpo, el Dr. Rafael (Robert) Rosen, quien fuera director del Midwest Dialysis Center en Duncan,
Oklahoma, relatd la siguiente historia: Un paciente, un vaquero, informé al Centro que se iba a
ausentar durante diez dias en busqueda de caballos salvajes. Se le aconsejo que no hiciese ese viaje,
pues requeria de dialisis tres veces a la semana, dado que sus rifiones no funcionaban en absoluto.
El hombre decidid partir igualmente. Al retomar, tenia buen aspecto, se sentia bien, no habia
aumentado de peso producto del fluido, y las pruebas de sangre fueron solamente un poco peores
que lo usual. En palabras del Dr. Rosen, "Vimos entonces los beneficios del trabajo duro y de la
transpiracion - jal punto que ello reemplazé su tratamiento de dialisis!"

(No estamos sugiriendo que toda persona que requiera de una dialisis pueda optar por este
método para eliminar la materia de desecho del cuerpo. Meramente indicamos los beneficios del
trabajo duro y de la transpiracion para la salud de la persona).



Ensefia también el Rebe Najman que el bafo diario y la inmersién en la mikve (bafio ritual)
son beneficiosos para abrir los poros (Likutey Moharan Tl, 1 23). Abrir los poros permite limpiar el
cuerpo del exceso de fluidos y de los venenos.

Y Lagrimas
Ensefia el Rebe Najman:

El bazo corresponde a la depresidn, que es una de las mayores causas de inmoralidad. Lilit
es "la madre de la multitud mezclada". Ella corresponde a la prostituta, aquella que es promiscua y
da nacimiento a los "nifios mezclados". También es comparada a la "sierva" que deberia estar bajo
las 6rdenes de su sefiora. De la misma manera, las fuerzas del materialismo deberian mantenerse
bajo el dominio del Reino del Cielo, la fuerza de la espiritualidad. Es por esta razén que recitar el
Shema — aceptando el yugo del Reino - ayuda a que la persona tome el control de sus tendencias
materialistas y pueda superar sus deseos y pasiones.

Sin embargo, si uno se encuentra atacado por muchos pensamientos lujuriosos, el solo
hecho de recitar el Shem3 es insuficiente. Uno también deberd derramar lagrimas al aceptar el yugo
del Reino, pues las lagrimas son un exceso de fluidos en el cuerpo. Al derramar lagrimas, uno elimina
de hecho las sustancias de desecho que exudan del bazo - de la melancolia. Asi, derramar lagrimas
en aras de la espiritualidad contrarresta el efecto de la depresion (Likutey Moharan |, 36:3-4).

Esau y Lea

A un nivel espiritual, existen dos clases de lagrimas. Una es como las lagrimas de Esau, quien
llor6 amargamente en su deseo por experimentar todas las pasiones de este mundo (Génesis 27:38).
La segunda clase es como las lagrimas de Lea, quien lloré rogando no caer en manos de Esal y ser
forzada a casarse con él (Génesis 29: 17; Rashi, loc. cit; Likutey Halajot, Shlujin 3, 201b).

Escribe el Rabi Natan:

La persona debe eliminar sus pasiones, los excesos de su sistema. De otro modo, estos
excesos permanecen en su cuerpo, envenenandolo. Los fluidos superfluos, que representan la
depresion y dan lugar a los rasgos negativos del cardcter, corresponden a Esal y a Ismael, las fuerzas
del mal (ver el capitulo previo, "El Higado"). Si estas impurezas no son filtradas, pueden seguir
navegando por el cuerpo y llegar a afectar la mente, convenciendo a la persona de la "necesidad"
de las pasiones, el Cielo no lo permita.

Esau e Ismael representan las filosofias ajenas que alejan a la persona de la senda de la
rectitud. Esto puede compararse con el Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal. Adén y Eva
recibieron el mandamiento de no comer de ese Arbol. La Serpiente, sabiendo esto, comenzé a
razonar con ellos: "Si comen de él seran como Dios," etc. Finalmente, ellos sucumbieron al
razonamiento de la Serpiente y comieron del Arbol. Fue por lo tanto el excesivo pensar y razonar lo
que hizo que Addn pecara. Razonamientos similares producen profundos dafios en la capacidad para
distinguir entre lo que es apropiado y aquello que no lo es.



Llorar y derramar lagrimas por lo espiritual elimina los excesos del cuerpo. Llorar, rogary
pedir al Santo, bendito sea, para que nos ayude a crecer espiritualmente, ayuda a filtrar los excesos
impuros, el "Esau e Ismael," de nuestro sistema (Likutey Halajot, lom Kipur 2:4).

Los Rinones

Los rifiones contienen miles de pequefas unidades filtrantes que procesan los fluidos y las
sustancias de desecho envidndolos hacia sus respectivos destinos, asi sea reciclandolos nuevamente
hacia el cuerpo o excretandolos para ser eliminados. Los rifiones controlan también el nivel de sal
y demds minerales esenciales del cuerpo. Es significativo el hecho de que cada persona tiene un
rifién derecho y otro izquierdo. La ciencia médica no se explica para qué la necesidad de tener un
par de rifiones, dado que la persona puede vivir con uno solo. Pero espiritualmente hablando esto
tiene un sentido muy profundo.

Ensefia el Talmud (Berajot 61a), "Los rifiones aconsejan". Rashi explica que esta idea
proviene del versiculo (Salmos 16:7) "Bendeciré a Dios Quien me aconseja; incluso por la noche mis
rifones me amonestan". Comenta el Maharsha que el par de rifiones Indica la libertad de eleccion
del hombre, su capacidad para elegir entre lo correcto y lo incorrecto. Se ha hecho notar también
(Jidushei HaGueonim, loe. cit.) que la principal actividad fisica de los rifiones, el procesar y purificar
los venenos y materias de desecho del cuerpo, se lleva a cabo durante la noche, cuando la persona
descansa. (Cuando la persona yace de espaldas con sus piernas levantadas, se produce un aumento
en el fluir de la sangre que va hacia los rifiones, aumentando asi su purificacion). Esto se encuentra
aludido en las palabras "incluso por la noche mis riiones me amonestan". El versiculo indica también
que la actividad espiritual de los rifiones sigue el patrén de lo fisico.

Tanto el bien como el mal pueden presentarse como la eleccién adecuada.
Conceptualmente, los riflones nos muestran que existe un lado derecho y un lado izquierdo,
representando lo correcto y lo incorrecto; y ellos nos amonestan "por la noche" (cuando esta oscuro
y nos vemos llevados hacia la transgresién), para que en los momentos mas cruciales podamos elegir
lo correcto. Asi como los rifiones reciclan lo Util y excretan el desecho, de la misma manera nosotros
elegimos y utilizamos lo que es bueno, rechazando el mal. Asi (Berajot 6la), "Los rifiones aconsejan
y el corazén comprende". Un ejemplo clasico de esto lo constituye la ensefianza de nuestros Sabios
(Bereshit Rabah 61:1): "Abraham no tuvo maestro. ¢ Cémo podia entonces estudiar Tora? Dios hacia
que sus rifones actuasen como dos fuentes de sabiduria y ellos le ensefiaban Tora y sabiduria". Ellos
actuaban como dos fuentes: una para ensefiarle a Abraham los mandamientos positivos y cdmo
cumplirlos y la otra para alejarlo de la transgresion de los mandamientos prohibitivos. Asi ensefian
nuestros Sabios (Kidushin 82a), "Abraham cumplia con toda la Tora incluso antes que ella fuera
dada".

El Arbol del Conocimiento

Hemos visto (Capitulo 6) que el Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal corresponde al
consejo. Al estudiar los rifiones, vemos que el cuerpo humano contiene su propio "Arbol del
Conocimiento del Bien y del Mal," con la capacidad de distinguir entre el bien y el mal, entre lo
correctoy loincorrecto. La claridad de la eleccidn depende del alimento que uno les dé a esos filtros.



éDejaremos que la Serpiente nos alimente con los frutos del Arbol del Conocimiento del Bien y del
Mal, o buscaremos el sendero de la espiritualidad y obtendremos nuestro alimento del verdadero
Tzadik?

Ensefia el Rebe Najman:

Los rifiones aconsejan. Los rifiones participan también del sistema reproductor. Recibir
consejo de alguien es como recibir "simiente" de esa persona. Este consejo puede entonces "dar
nacimiento" a decisiones y acciones. De modo que es crucial recibir sélo un consejo bueno y vdlido
de aquéllos capaces de aconsejar - de los verdaderos Tzadikim. La mente del Tzadik es pura, de
modo que su consejo es correcto (Likutey Moharan 1, 7:3).

Los érganos reproductores (es decir, el "consejo" de los rifiones) pueden ser vistos como
"parte del cuerpo que da nacimiento a nueva s ideas". Es importante comprender que si la mente
de la persona se encuentra empafiada, sera incapaz de determinar si el consejo que recibe o elige
es apropiado y vdlido. El Rebe Najman sugiere por lo tanto que uno busque sélo el consejo de un
Tzadik . De esta manera no tendra que basarse sdlo en su propio "sistema de filtrado," que puede o
no estar funcionando adecuadamente.

La asociacion presentada por el Rebe entre el sistema reproductory el dar consejo tiene
mayores implicancia s aun. Un nifio no nace como un diamante pulido. Hacen falta muchos afios de
intenso esfuerzo para criarlo y educarlo. Recién una vez que alcance la madurez comenzaremos a
ver los verdaderos frutos de nuestra tarea. Incluso entonces, sélo podemos esperar y orar para que
continle desarrollandose por el sendero correcto. Dar o recibir consejo funciona de la misma
manera. Si uno busca consejo, no sabe cual serd el resultado de seguirlo. Uno sélo puede esperar
gue haya tenido un buen consejero, que es aquél cuyo consejo trae satisfaccion y estabilidad en el
futuro.

Mucha gente se considera capaz de aconsejar a los demas - incluso a si mismos - épero
pueden realmente ver "mas alld del horizonte"? Asi como el arbol requiere de muchos afios de
nutricidn para llegar a dar frutos, de la misma manera seguir el consejo de los Tzadikim respecto de
como alcanzar una v ida espiritual requiere afios de esfuerzo antes de que uno pueda llegar a
contemplar verdaderamente resultados satisfactorios. Asi como dar a luz a un nifio no produce un
individuo maduro, de la misma manera el consejo de los Tzadikim debe ser absorbido, contemplado
y llevado a la acciéon de manera ponderada a lo largo del tiempo, de acuerdo a la capacidad de cada
uno. Esto requiere mucha paciencia y un filtrado constante, hasta que uno se haya purificado. Recién
entonces se podrd comenzar a experimentar verdaderamente una vida espiritual.

El Resultado "Final"
"Este es su kesel- su necio camino; ellos hablan elogiosamente sobre su fin". Salmos 49:14

Este capitulo de los Salmos habla de la gente que no reconoce que la muerte es algo que les
sucedera a ellos mismos. Ellos piensan que son inmortales, aunque reconocen que ningiin hombre
vive para siempre. En lugar de preparar se con las provisiones espirituales necesarias para el largo
viaje, esta gente se ocupa solamente de sus anhelos materiales. Con respecto a este escribe el Rabi
Natan:



Aunque la Vaca Roja estaba destinada a purificar a los impuros, esta no era una devocion
que se realizara dentro de los confines del Santo Templo. De hecho, todo lo relacionado con la Vaca
Roja sélo debia ser realizado fuera de las paredes del Templo (ver NiUmeros 19).

Uno podria pensar exactamente lo contrario: si el servicio cumplido con la Vaca Roja
logra la purificacion de la mas impura de las personas, ¢no requeriria entonces que cada paso de su
preparacion fuera realizado en un lugar santo? Es precisamente por esto que debe ser hecho fuera
de los confines santos: conceptualmente, la Vaca Roja representa un consejo extremadamente
profundo - como llegar a aquéllos que parecen estar absolutamente alejados de la espiritualidad y
extenderles una mano de ayuda. Incluso en aquéllos lugares mds alejados de la santidad, uno puede
aun reconocer la vana vacuidad de la vida materialista y comenzar a buscar la espiritualidad.

La verdad es que este mundo materialista es todo vanidad - una sombra que pasa -y la
vida es tan efimera... Pues el materialismo parece tan atractivo que la gente tiende a no considerar
sus implicancias mas peligrosas. Es posible que pierdan de vista el buen consejo y que en cambio
persigan lo material. "é¢Qué mas podemos hacer?" dicen, "pues ya estamos tan hundido s en lo
material".

Este es el significado del versiculo, "Este es su kesel — su necio camino; ellos hablan
elogiosamente sobre su fin". Rashi explica (loe. cit.), "Puedes pensar que ellos se han olvidado
respecto de su mortalidad. Pero el versiculo dice, 'ellos hablan elogiosamente sobre su fin'. Pero es
su kesel, su necedad, la que hace que no tomen en cuenta su final".

La palabra hebrea para kesel se traduce como "necedad" o como "flanco" (la grasa que
cubre los riflones). Si los individuos extraviados pudieran reconocer el consejo de sus riflones con
respecto a cémo purificar sus sistemas, de seguro crecerian espiritualmente. Pero existen "grasas"
que cubren y ocultan los rifiones. Estas son las atracciones del mundo material que ocultan el
verdadero objetivo del hombre.

Asi, el proposito del servicio realizado con la Vaca Roja es demostrar que incluso "afuera" -
en los lugares mds remotos y mas alejados de la espiritualidad - Moisés, encarnado dentro del
verdadero Tzadik, estd dispuesto a aconsejar y a ayudar a aquéllos que desean superar su dmbito
material. Incluso alli, él ilumina los lugares mds oscuros con un consejo verdadero, permitiendo que
la persona se acerque al Santo, bendito sea (Likutey Halajot, Shejita 5:19).

Confianza
Tu deseas verdad en mis rifiones (betujot) y me ensefias sabiduria en mi corazén .
Salmos 51:8
Par a que yo obtenga la verdad de modo que mis rifiones me aconsejen adecuadamente, Tu debes
colocar sabiduria dentro de mi.
Metzudat David, ad. loe.

Bitajon en hebreo significa confianza. Tener Bitajén en Dios, confiar que El le da al hombre todo
aquello que necesita, es de hecho un nivel muy elevado. Los rifiones son llamados en hebreo

BeTulot, que es similar a BiTalon, "confianza".

Ensefia el Rebe Najman:



La abundancia llega cuando uno confia en el Santo, bendito sea. Escuchar historias y
ensefianzas de los verdaderos Tzadikim despierta a la persona de su suefio espiritual. Esa persona
puede entonces expresarse fervientemente delante del Santo, bendito sea. Sus palabras la ayudan
a reforzar su fe y confianza en el Santo, bendito sea, lo que trae aun mayor abundancia al mundo.
Pero existe una confianza falsa y equivocada, de la cual uno debe cuidarse. Desarrollar la confianza
en el Santo, bendito sea, ayuda a eliminar la falsa confianza, trayendo prosperidad (Likutey Moharan
[160:8).

Cuando una persona trabaja diligentemente para alcanzar una forma de vida espiritual, sus
rifones, es decir, el consejo que elige, la llevaran a aumentar cada vez mas su confianza en Dios.
Dios, a su vez, depositara Su sabiduria dentro de esa persona, de modo que ella se vera aun mas
encaminada hacia la espiritualidad. Dado que volver a Dios es la razén principal por la cual fue
creado el hombre, cuan.do éste vuelve a Dios, El le da abundancia de modo que el hombre pueda
continuar asi su ascenso espiritual.

En Resumen, del Capitulo 13

En esta seccién hemos visto la influencia negativa que ejercen los bajos instintos del hombre
sobre su alma, y aprendimos también diferentes maneras para contrarrestar los. Hemos
examinado también los cuatro humores, tres de los cuatro elementos bdsicos - fuego, agua y
tierra- y algunos de sus efectos sobre las emociones . (El elemento aire serad explorado mas adelante
en nuestra discusién respecto al habla, en la Parte 6).

El sistema interno del ser humano parece estar disefiado para alimentar sus caracteristicas
negativas. El sistema digestivo parece estar disefado para llevar a la persona al materialismo. Las
mismas venas, a través de las cuales fluye la sangre impura y los deseos, generan los impulsos
inmorales del hombre y su inestabilidad emocional. Esto explica por qué la atraccién fisica y
emocional del hombre hacia el materialismo comienza muy temprano en su v ida, de hecho desde
su nacimiento. Tal como ensefian nuestros Sabios (Sanedrin 9lb), "La inclinacién al mal comienza su
trabajo apenas el nifio nace".

Pero esto no implica que el hombre carezca de recursos, ni que no pueda presentar batalla
a estas malas caracteristicas. Pues (Eclesiastés 7: 14), "Dios hizo uno frente al otro". Asi, la "ley del
paralelismo" dicta que el hombre deba tener libertad de eleccién para elegir el sendero que desee
seguir (tal como lo muestran los rifiones). De modo que, si Dios disefid al hombre para tener malas
inclinaciones, El le dio también las herramientas con las cuales superar ese mal, pues tal como
hemos visto, son los mismos sistemas internos que tienden a alejarnos de la espiritualidad, los
gue contienen los elementos necesarios para guiarnos hacia una existencia espiritual.

En la préxima seccidon, comenzaremos a examinar el vasto conjunto de las poderosa s
fuerzas que Dios le da al hombre para ayudarlo a oponerse a sus deseos negativos y elevarse por
sobre ellos.



Parte Cuatro
EL SISTEMA NERVIOSO CENTRAL
La Cabeza y el Cerebro

Introduccion

El cerebro es en todo sentido el drgano mas complejo del cuerpo humano. Junto con la
médula espinal, el grueso corddén de tejido nervioso que se extiende desde el cerebro, integra lo
que se denomina el sistema nervioso central. El cerebro estda compuesto por una masa de suave
tejido, denominado coloquialmente "materia gris" (aunque contiene de hecho tanto materia gris
como blanca). Como director del sistema nervioso, es el érgano donde se realizan el pensamiento
y la coordinacién neural. Con sus billones de células, el cerebro recibe y emite millones de
mensajes por segundo provenientes de todo el cuerpo y del dmbito que lo rodea; controla el corazén
y el ritmo de la respiracién y mantiene el equilibrio quimico del cuerpo, a la vez que responde a los
diferentes estimulos que nos rodean. (El sistema nervioso periférico, que comprende los drganos
de la vista, del sonido, del olfato, del gusto y del tacto, sera tratado mas adelante en la Parte 7).

El cerebro funciona de manera muy similar a la unidad central de procesamiento de una
super computadora. Constantemente recibe informacién y coordina la actividad entre los diversos
drganos receptores a lavez que acumula esta informacién en su banco de memoria. El cerebro
también actia como centro de comando, asegurando el funcionamiento en conjunto de todo el
organismo. En resumen, todo lo que sucede en el cuerpo ha sido en algin momento procesado a
través de esta materia gris llamada "cerebro". Ensefia asi el Rebe Najman, "La mente es el
comandante en jefe del cuerpo" (Likutey Moharan I, 29:7).

El cerebro se compone de tres secciones - el cerebro, el cerebelo y el bulbo raquideo
(medulla oblongata). Cada una de estas tres secciones posee funciones diferentes pero totalmente
coordinadas. El cerebro es el asiento del intelecto, el cerebelo coordina los movimientos del cuerpo
y el bulbo raquideo (conformado por la médula, el cerebro central y el hipotdlamo) transmite los
impulsos a través de todo el sistema nervioso. Estas tres areas fundamenta les del cerebro acttan
como vehiculos de sus correspondientes mojin, los poderes espirituales del intelecto: el cerebro es
el asiento de Jojma (Sabiduria); el cerebelo es el asiento de Bina (Comprensidn); y el bulbo raquideo
es el asiento de Daat (Conocimiento). El craneo, que alberga los mojin, corresponde a Keter
(Corona).

El Sistema Nervioso Central

El cerebro es la parte mas grande del sistema, ocupando la mayor parte del drea dentro del
craneo que lo alberga y rodea. El cerebro actia como el centro del intelecto, de la memoria, del
lenguaje y de la conciencia. Recibe e interpreta la informacidn transmitida desde los sentidos y
controla las funciones motoras del cuerpo. El cerebro se divide en dos partes, conocidas como
hemisferios derecho e izquierdo. El hemisferio derecho esta asociado con las capacidades del
cerebro relacionadas con lo no verbal, lo no temporal, las relaciones, la intuicion y lo holistico. El
hemisferio izquierdo estd asociado con las capacidades cerebrales de lo verbal, temporal, analitico,
racional, |6gico y lineal.

El cerebelo es la siguiente seccién mas grande del cerebro. Se encuentra justamente debajo
del cerebro hacia la parte posterior del craneo, adyacente al bulbo raquideo. El cerebelo es el
responsable de la postura, de la coordinacion, del tono muscular y del equilibrio.



El bulbo raquideo se encuentra cerca del centro del cerebro y se extiende hacia abajo hacia
la medulla oblongata donde se conecta con la médula espinal. Consiste principalmente de los
conductos nerviosos que pasan desde la médula espinal hacia el cerebro, siendo asi el conducto
para la transmisién de mensajes entre el cerebro y el cuerpo a través del sistema nervioso. También
controla y regula muchas funciones automaticas e involuntarias del cuerpo.

La médula espinal estd compuesta por tejido nervioso que pasa a través de la columna
vertebral. Son treinta y un pares de nervios que unen el cerebro con la médula espinal y a ésta con
los musculos, con el sistema sensorial y con otras partes del cuerpo. Ellos, juntamente con doce
pares de nervios craneales (Il amados asi pues unen directamente con el cerebro), controlan los
movimientos voluntarios y las sensaciones del cuerpo. También se originan aqui los nervios del
sistema nervioso autdnomo que controlay regula las funciones motoras involuntarias, tales como
las del corazdn, los pulmones, los intestinos y los vasos sanguineos.

Los Mojin: Una Perspectiva Kabalista

Tanto en la Biblia como en los escritos Talmudicos y Kabalista s encontramos referencias a
Jojm3a (Sabiduria), a Bind (o Tevund, Comprension y Légica) y a Daat (Conocimiento). Estos tres
forman la "Cabeza" del "Arbol Sefirético de la Vida" y son llamados en general los mojin (poderes
intelectuales). Las siete Sefirot inferiores corresponden al "Cuerpo" y son llamadas midot (atributos
del caracter) a través de los cuales se manifiestan los mojin. (Un diagrama en el Apéndice C ayudara
a visualizar la estructura del Arbol Sefirético de la Vida).

Al meditar sobre las Sefirot es aconsejable alternar entre visualizarlas como un sistema
Unico y unificado, y considerarlas a la vez como poderes individuales o grupos de poderes. Como
sistema unificado, las Sefirot representan etapas de desarrollo a partir de un impulso inicial o
voluntad (Keter) hacia un acto final de realizacidon de esa voluntad (Maljut). Keter puede ser visto
como Causa y Maljut como el Efecto. Todas las otras Sefirot - todo lo que sucede en el camino - son
etapas en el proceso de llevar el primer impulso hacia su realizacion final.

El "Arbol Sefirdtico de la Vida" se representa tradicionalmente en tres columnas: derecha,
izquierda y centro (como se menciond mas arriba, Capitulo 3). A la derecha, correspondientes al
cerebro derecho, el brazo derechoy la pierna derecha respectivamente, se encuentran Jojma, Jesed
y Netzaj. A la izquierda, correspondientes al cerebro izquierdo, el brazo izquierdo y la pierna
izquierda, estan Bind, Guevurd y Hod. En el centro, correspondientes al bulbo raquideo, la espina
dorsal y los drganos sexuales estan Keter, Tiferet, lesod y Maljut. (Como veremos la cuasi Sefira de
Daat se incluye entre las Sefirot cuando Keter no esta presente y viceversa).

En la Kabald, la "Derecha" representa el concepto de la irrestricta e incondicional
Misericordia, Amor e Iluminacion. La "lzquierda" representa el concepto de restricciény de un dar
condicionado (dependiendo del recipiente y de su capacidad para recibir). El "Centro" representa el
equilibrio sinergético éptimo de las dos polaridades. Como hemos visto mas arriba (Capitulo 3), el
concepto de derecha, izquierda y centro esta aludido en la Introduccion al Tikuney Zohar (p.l7a),
llamado Petijat Eliahu (El Discurso de Elias), que aparece en muchos Sidurim:

Estas Diez Sefirot se ordenan de acuerdo a tres columnas. La columna de la derecha es
"larga" [porque representa el amor y la bondad]. La columna de la izquierda es "corta" [porque
representa el juicio y el poder de restriccién]. La columna del centro o cuerpo se dice que es



"intermedia" [porque representa la misericordia, la armonia perfecta entre el amor y la restriccion].
[De esta manera las Diez Sefirot sirven como conductos a través de los cuales Dios regula Su
interaccion con los seres humanos de acuerdo con sus acciones]. Por sobre todo, sélo esta El Quien
las dirige, pero a El ningtin poder lo dirige- ni por encima ni por debajo, ni de ningun lado.

Otra manera de visualizar las Sefirot es en grupo de triadas. Keter, Jojm3, y Bind forman la
triada superior; Jesed, Guevurdy Tiferet forman la segunda triada, la del medio; Netzjaj, Hod y lesod
forman la tercera triada, la inferior (ver Apéndice C). Cada triada comprende un equilibrio completo
entre la derecha, la izquierda y el centro, y cada una expresa una accién completa. La triada superior
representa la entrega mds grande de Misericordia, con independencia de cudnto uno se la merezca.
La triada del centro y la triada inferior reflejan, progresivamente, consideraciones con respecto a
nuestro mérito, al punto en el cual Dios puede retener Su Misericordia si no somos dignos de ella.

Por supuesto que retener es también una expresion de amor. Este principio puede
compararse a la relacidon entre padres e hijos. Un padre carifioso no va a ceder ante todos Jos
caprichos de su hijo. El verdadero amor implica determinar limites que le ensefien al nifio que
aquello que hace tiene consecuencias. Sin limites precisos, el nifo no puede ser responsable por sus
acciones; sin responsabilidad, nunca llegard a madurar completamente.

Dios es el Padre. Todo Jo que El desea es entregarnos Su bondad. Pero El se restringe para nuestro
bien, hasta que "hayamos crecido". Es a esto y a mucho mas que aluden las diferentes
combinaciones y configuraciones inherentes al "Arbol Sefirético de la Vida".

(El siguiente material sobre los mojin se basa en el libro Innerspace [Capitulos 4-6] del Rabi
Arie Kaplan. Con permiso de Moznaim Publishers, hemos adaptado las ideas que alli se encuentran
para relacionar las a los propdsitos de este libro).

Keter: La Corona

La palabra Keter significa "corona". Asi como la corona descansa encima de la cabeza, Keter
se encuentra por sobre todas las otras Sefirot. Es asi que Keter es llamado en el Zohar "gulgota"
(craneo). También corresponde a la luz espiritual o aura, que rodea nuestros cuerpos y nos conecta
con la raiz de nuestras almas en la dimensidn espiritual.

Keter es la palabra para designar la Voluntad de Dios la razén dltima y causa por la cual El
cred todo lo que existe;, y es también el propdsito final y objetivo hacia el cual tiende toda la
creacion. El inico propdsito de este mundo es que el hombre persiga una vida espiritual, que busque
la Divinidad. Al ascender por la escala espiritual, nos acercamos cada vez mas a la Voluntad
ultima de Dios (Likutey Moharan 1, 24).

Es por esto precisamente que Keter esta asociado con el nivel mds basico y poderoso de
nuestra libertad de eleccidn. En el nivel de Keter, no estamos compelidos por nada, ni por una
predisposicién interna ni por circunstancias externas; nuestras decisiones son completamente
independientes de cualquier otra consideracién. Esto se debe a que nuestro "poder de voluntad"
emana de nuestra esencia, de esa parte en nosotros que se asemeja a Dios. Cuando nos
conectamos con este profundo nivel de voluntad interna, podemos mover montafas y tener la
capacidad de avanzar hacia los niveles espirituales mas altos. Asi ensefia el Rebe Najman:



éQuién puede decir, "Yo sirvo verdaderamente al Santo bendito sea"?. El es tan grande y
tan tremendo que ni siquiera los angeles pueden comprenderlo. Si es asi, ¢de qué valen nuestras
devociones? La respuesta es que uno debe desear servir al Santo bendito sea. Este deseo, esta
voluntad, es tan poderoso que define el propdsito mismo de la creacién: que el ser humano deba
querer servir al Santo, bendito sea (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov #5 1).

Agrega el Rabi Natdn: "Aunque uno no pueda cumplir con un a mitzva, aunque se le retire
la capacidad para cumplir con esa buena accién, nadie puede controlar su mente; nadie puede
quitarle su voluntad. Aquél que se sirve de la energia de su propia voluntad llega a incluirse en la
'Voluntad de las Voluntades' el nivel mas elevado, Keter" (Likutey Halajot, Birkot HaShajar 5:28).

Jojma (Sabiduria) y Bina (Comprension)

Asi como Keter corresponde al craneo, Jojma y Bina corresponden a los dos hemisferios del
cerebro. Juntos, Jojma y Bind son llamados "las cosas ocultas," pues asi como los pensamientos de
la persona sélo se manifiestan a través de sus acciones, de la misma manera, los efectos de Jojma y
Bina son visibles sélo cuando se actualizan en las Sefirot inferiores.

Una de las fuentes Biblicas para Jojma y Bina es el versiculo en Proverbios (3:19), "Dios
fundd la tierra con Jojma; El establecié los cielos con Binad". La Biblia afirma aqui que Jojm3 y Bina
son las fuerzas basicas empleadas por Dios para crear el mundo. En un sentido Divino, Jojma
constituye los axiomas que definen el mundo, mientras que Bina comprende el sistema légico que
conecta estos axiomas. Todas las leyes de la naturaleza son esencialmente axiomas y el mas simple
de los axiomas contiene varios niveles. Por ejemplo, el axioma de que la distancia mas corta entre
dos puntos es una linea recta implica la existencia de un punto, de lineas rectas, del espacio y demas.
Estas categorias existen en Jojma. En Bin3, ellas juegan Iégicamente y emergen como un sistema
coherente de leyes.

A nivel humano, Jojma se manifiesta como la sabiduria Divina comunicada a través de la
revelacion profética, que denota la capacidad de penetrar las capas superficiales de la realidad y
percibir la esencia de las cosas. Esto puede verse en la construccién misma de la palabra "Jojma". Si
separamos (e invertimos en hebreo] las dos primeras letras, obtenemos Koal MaH (en hebreo la "]
" puede leerse también como "k") - que literalmente significa, "el potencial de ¢qué? " o el poder
de preguntar. En este sentid o, Jojma, Koal MaH, se refiere a la pregunta con respecto a lo que algo
realmente es, a su esencia.

Jojma es llamada "comienzo," como en (Salmos 111:10), "Reshit Jojma- El comienzo de la
sabiduria". Siendo un paralelo del hemisferio derecho del cerebro, de lo no verbal, Jojma
corresponde a los axiomas fundamentales del conocimiento que yacen detras de todo nuestro
proceso de pensamiento. Estos axiomas se encuentran en la estructura misma de la mente al nacer
y llegan a integrarse a ella mediante nuestras experiencias de vida. Ellas forman la base de nuestra
capacidad de estructurar y categorizar la informacidn, y por tanto de obtener sabiduria.

Bind es la capacidad de deducir informacion adicional a partir de la informaciéon que ya
ha sido recibida. El Talmud (Sanedrin 93b) define BiNa como "la capacidad de comprender o
distinguir una cosa de la otra". Esta relacionada a la palabra hebrea BeiN, que significa "entre
medio". En este sentido, Bina implica la capacidad de reconocer las relaciones subyacentes. Asi,
mientras que Jojma nos permite llegar a la esencia de algo Bind nos permite percibir esa cosa en



relacidon con otras. En el nivel de Jojma3, todo lo que existe se encuentra en un estado de potencial
indiferenciado, de esencia. Es a través de Bina que la mente diferencia las cosas.

Jojm3d representa asi un conocimiento indiferenciado mientras que Bina es la fuente de la
capacidad para analizar este' conocimiento y separarlo en sus partes componentes. Podemos hacer
una analogia con el agua (Jojma) fluyendo a través de un sistema de tuberias (Bind). El agua misma
es un fluido "indiferenciado " sin una estructura macroscépica esencial. La estructura se le impone
cuando fluye a través del sistema de tuberias.

Debemos hacer notar que, en genera, la gente tiende a oscilar en sus aplicaciones de Jojma
y Bina. Y esto se hace de manera inconsciente. El sistema de pensamiento de la Kabala enfatiza sin
embargo el hecho de ser conscientes de este movimiento pendular de la conciencia y de integrarlo
para que pueda funcionar en conjunto. Este es el significado de la directiva para la meditacién que
se encuentra en el Sefer letzira ("Libro de la Formacién " 1:4), "Comprende con sabiduria y sé sabio
con comprension".

La relacion entre Jojma y Bina también se encuentra expresada en la Kabala en términos de
masculino y femenino. Para la formacidn de un ser humano, el hombre aporta el esperma mientras
que la mujer lo retiene en el Gtero durante nueve meses hasta que emerge un nifio completamente
desarrollado. De la misma manera, Jojma toma la forma de una serie de hechos que pueden ser
colocados dentro del "utero" de Bina para ser desarrollados y transformados en una estructura
l6égica completa. Vemos asi que la fuerza creadora de lo masculino puede llegar a fructificar sélo
cuando es recibida, canalizada y procesada dentro del "itero"' femenino. (Esto es consistente con
la relacién que hemos definido entre una Sefirad y un Partzuf [arriba, Capitulo 3]. Hemos hecho notar
que la Sefira de Jojma corresponde al Partzuf de Aba [Padre], mientras que Bina corresponde a Ima
[Madre]).

En otro sentido, Jojma alude al pasado, mientras que Bina se refiere al futuro. Esto puede
verse en las palabras hebreas para "masculino” y "femenino". La palabra hebrea para "masculino"
es ZaloR, que esta compuesta por las mismas consonantes que ZoleR (recordar). "Femenino" en
hebreo es NeKeV4, que contiene las mismas consonantes que NiKeV (agujerear; penetrar). De modo
que lo masculino "recuerda" el pasado, mientras que lo femenino "penetra" en el futuro. Tanto
Jojmd como el pasado pueden ser explicados en términos de "la informacién que tenemos". El
futuro, por otro lado, existe sélo en nuestras proyecciones imaginarias, que son producto de Bina.
Debemos por tanto emplear nuestra Bind para poder "ver" alli.

Daat (Conocimiento)

Como hemos visto, Jojma "impregna" a Bind, el "utero," que "almacena" el pasado y "da
nacimiento" al futuro. Pero, aunque podemos recordar el pasado y quizas anticipar el futuro es sélo
el presente lo que conocemos. Daat (Conocimiento) es producto de la confluencia de Jojma y Bina.
El momento presente, ubicado en la transicion entre el pasado y el futuro, corresponde a Daat.

Daat representa asi la idea de la unidn perfecta entre los opuestos. Es por esta razén que la
Tora utiliza este término en referencia a las relaciones conyugales, como en el versiculo (Génesis
4:1),"Y Adan conocid a Eva". No existe relacion mas intima que aquélla en que el esposo y la esposa
- dos opuestos - se conocen uno al otro. Mediante las relaciones maritales' el esposo y la esposa se
vuelven "una sola carne" (ibid.2:24) y pueden concebir un hijo que sera la unificacion tangible de



sus propias caracteristicas. Asi la unién del marido con la esposa y el hijo nacido de esa unién,
encarnan el concepto de Daat.

Daat es también una manifestacién especial de Keter. Esto puede verse en el hecho de que
casi nunca encontramos juntos a Keter y Daat en una misma representacion del orden Sefirdtico.
Siempre que Keter es contado entre las Diez Sefirot, Daat es excluido y viceversa.

El Ari trata en numerosos lugares con respecto a la relacién mutuamente excluyente de
Keter y Daat. Keter y Daat son respectivamente manifestaciones internas y externas del mismo
concepto. Keter, como hemos visto, es equivalente a nuestra voluntad mas bdsica y a nuestro
impulso interno mas inviolable. Daat, por otro lado, es el nivel del intelecto que empleamos para
conectamos con el mundo.

Con relacion a Jojma y Bind, Daat representa una manifestacién externa. Jojma y Bina son
procesos completamente internos, Il amados las "cosas ocultas," mientras que Daat es la capacidad
de expresar a los demds esa actividad interna. Asi, Jojma y Bind y, en un grado mayor Keter, son las
fuerzas que yacen detrds de los procesos internos del pensamiento, mientras que Daat esta detrds
de la capacidad de comunicar eficientemente nuestros pensamientos.

Expresado en términos de la conciencia humana, Jojma representa aquello que podemos
llamar pensamiento puro e indiferenciado, el cual adn no ha sido separado en ideas o conceptos
diversos. En el nivel de Jojmd encontramos los axiomas mas basicos de la existencia en una suerte
de unidad pristina. Bind es el nivel que sigue inmediatamente a Jojma. Representa el poder de
diferenciacidn, la capacidad de escrutar y realizar distinciones légicas. En este sentido, Bina es el
sistema de ldgica mediante el cual los axiomas bdsicos de Jojmd son delineados y definidos. Daat
puede llamarse "légica aplicada,"” la manifestacién de esa mente interna.

Asi, Daat es la capacidad de comunicar aquello que conocemos. Esto puede verse en la
definicién Talmudica de una persona sordomuda. El Talmud (Jaguiga 2b) afirma que "el sordomudo
no posee Daat". Es posible que tenga los poderes del intelecto, pero mientras le falte la capacidad
de comunicar su conocimiento al mundo, es considerado como si no tuviese Daat. Por otro lado, en
el momento en que puede comunicarse, asi sea a través de la escritura o por sefias, ya no es mas
considerado un "mudo" de acuerdo con la ley judia. Vemos asi que la capacidad bdsica para
comunicar y desarrollar una relacion inteligente con el mundo externo es funcién de Daat (Likutey
Moharéan 1, 25:1).

Juntos, Jojm3a, Bind y Daat constituyen los procesos mentales basicos que subyacen
toda expresion creativa. Pero, aunque ellos puedan representar los niveles mas abstractos de la
mente, de hecho derivan del impulso primario de Voluntad (Keter), que es mucho mas sutil y
abstracto y que trasciende los axiomas y la logica de la creacidn. Keter contiene a Jojma, Bina y Daat
dentro de si en una unidad trascendente. Esto se expresa en una muy poderosa guematria
(equivalente numérico): el total del valor numérico de Jojma (73) mas Bina (67) mas v 'Daat (480) es
620, que es el valor exacto de Keter.

La Creacion: El Centro Nervioso

Dios fundd la tierra con Jojma; El establecié los cielos con Bina; y cn Daat dividié las profundidades.
Proverbios 3:19-20



En la historia de la Creacién (Génesis 1) encontramos el Nombre Divino Elohim
mencionado treinta y dos veces. Esto es paralelo a los Treinta y Dos Senderos de Sabiduria con los
cuales Dios cred el mundo (Sefer letzira 1:1). Si buscasemos un paralelo en el cuerpo humano, estos
Treinta y Dos Senderos de Sabiduria corresponderian al sistema nervioso. Hay treintay un pares
de nervios espinales que unen la médula espinal con los musculos, con el sistema sensorial y con
otras partes del cuerpo. El sendero nimero treinta y dos corresponde a todo el complejo de nervios
craneales, el nivel mas elevado de los treinta y dos senderos.

[Y Esau dijo:] "éNo se lo nombrd con su nombre laacov?, pues me ha 'engafiado’ estas dos
veces. Primero tomdé mi primogenitura y ahora me ha quitado mi bendicion".
Génesis 27:36

Basado en este versiculo, ensefia el Rebe Najman que el Patriarca laacov (laAKoV) es un
parale lo del intelecto. Esto se verifica en el Targum arameo (traduccidon aramea) de nuestro
versiculo, en el cual "pues me ha 'engafiado"' - "valaAKVeini" estd traducido como "valaJMein"
(derivado de JoJMa). Como es sabido, laacov tuvo doce hijos. laacov y sus hijos corresponden al
sendero mas elevado de sabiduria: laacov corresponde al cerebro y sus doce hijos corresponde a los
doce nervios craneales que conectan a cuatro de los cinco sentidos: la vista, el oido, el olfato y el
gusto.

Los treinta y un pares de nervios espinales que se extienden a través del cuerpo desde la
médula espinal, corresponden a los restantes treinta y un senderos de sabiduria. Estos nervios
reciben la mayor parte del quinto sentido restante, el del tacto, que conecta el cerebro con el resto
del cuerpo. Los treinta y un nervios espinales corresponden asi a Daat, que reside en el bulbo
raquideo y se expande a través de la médula espinal y del sistema nervioso para conectar todo el
cuerpo con la mente. Esta explicacidon se encuentra en armonia con el principio general de que todo
aquello que es formulado en Jojma y Bina es canalizado a las Sefirot inferiores a través de Daat. Por
medio de Daat integramos los niveles su peri ores de conciencia, Jojma y Bina, con todas nuestras
acciones.

Podemos explicar asi el versiculo citado mas arriba en términos de nuestra comprension de
las Sefirot superiores: "Dios fundd la tierra [el hombre] con Jojma; (El establecié los cielos con
Bina (la integracion de Jojma); y con Daat dividid las profundidades (creando un sistema mediante
el cual el hombre puede lograr acceso a las profundidades de toda la creacion e integrarla con
todas sus acciones]". Al desarrollar nuestro intelecto centralizdndolo en la espiritualidad,
invocamos los poderes mismos de la Creacidn.

Capitulo 15
El Intelecto Fiel

Se dice que Jojma y Bind corresponden al intelecto, aquello que conocemos vy
comprendemos. Keter, por otro lado, corresponde a la fe - no a una fe "sin mente", sino a una fe
qgue incluye y a la vez trasciende el intelecto.

El Intelecto de Dios es Infinito; el nuestro no. No importa cuan alto podamos ascender en la
escala espiritual, siempre quedaran niveles superiores que aun no hemos ni siquiera comenzado a
entrever. El intelecto humano puede compararse a la mente de un nifio que aprende



constantemente - a través de sus maestros, de libros o de las experiencias de la vida. Al crecer,
comprendera mas; y al mismo tiempo tomara fuerzas del conocimiento que ha obtenido y ello lo
llevara a aprender mds aun. Cada nuevo descubrimiento le abrird nuevos y vastos horizontes.
Comprendera cuanto mds hay aun por conocer, mucho mas de lo que pensd en un comienzo.
Siempre quedaran campos enteros de conocimiento totalmente desconocidos para él; siempre
existirdn niveles superiores de sabiduria que aun no ha alcanzado. Esto es una lecciéon de humildad.

Nosotros somos este nifio. Antes de abalanzarnos como el proverbial "elefante en la tienda
de porcelana, "primero debemos alcanzar la humildad de reconocer nuestras limitaciones. Si bien
es verdad que nuestro deseo es obtener los mas altos niveles de comprension espiritual, no
podemos basarnos solamente en nuestros propios e incipientes intelectos para llegar alli. Debemos
desarrollar un saludable respeto por nuestros maestros, poniendo nuestra fe en aquéllos que son
mas sabios que nosotros. Por sobre todo, debemos tener fe en el hecho de que existe un Dios Cuyo
Intelecto trasciende infinitamente el nuestro. Esta fe nos llevara por si misma hacia los niveles mas
elevados del intelecto. Y también generard en nosotros la humildad necesaria para no avanzar
demasiado rapido en nuestra busqueda, a no ir demasiado lejos.

Ensefia el Rebe Najman:

El judio debe siempre concentrarse en la sabiduria mas elevada y en el intelecto inmanente
que se halla en todas las cosas. Debe unirse a ese intelecto de modo que éste pueda iluminar su
propio intelecto. De esta manera, sera capaz de acercarse al Santo, bendito sea, a través de
cualquier objeto. Pues el intelecto inmanente es una gran luz que brilla constantemente para la
persona. Asi estd escrito (Eclesiastés 8:1), "La sabiduria hace brillar el rostro de la persona" (Likutey
Mohardn 1, 1:2).

La cita anterior proviene de la primera leccion del Likutey Moharan, el magnum opus del
Rabi Najman. Esta leccién trata sobre la importancia de desarrollar el intelecto en toda su capacidad.
Buscando la sabiduria, uno puede ascender al nivel del alma denominado Jaid, el mas alto y
profundo nivel de Jojma (ver arriba, Capitulo 3: Apéndice C), haciendo descender la Esencia de Vida
hacia la propia v ida de la persona.

El Rebe Najman explica este fendmeno comparando la mente con la luz del sol, la brillante
fuente luminica que nos permite ver con claridad aquello que se encuentra delante nuestro y asi
saber cual sendero debemos tomar en la vida. Pero, sefala el Rebe, la luz del sol es extremadamente
brillante, tan intensa que no podemos mirarla directamente, pues puede cegarnos. Sélo podemos
mirar al sol a través de un filtro o pantalla, o mirar su luz reflejada por la luna. De la misma manera,
el intelecto del hombre es una brillante luz que puede "enceguecer" a la persona que lo utiliza sin
"filtros," esto es, a aquél que trata de ser "demasiado inteligente" y piensa que ya sabe y conoce
todo aquello que se puede conocer. Para protegernos de esta actitud, requerimos del filtro de la
fe. Asi como la luna refleja la luz del sol, la fe refleja la luz del intelecto. Este filtro de la fe consiste
de hecho en saber que existe un intelecto superior. Sabiendo esto, nadie sera tan arrogante como
para pensar que conoce todo lo que pueda conocerse. Entonces, dado que uno n o puede
comprender este intelecto, tal como uno no puede mirar el sol, se apoyara entonces en la misma fe
que le dara la confianza para continuar ganando mas conocimiento.

Todos, no importa cuan seguros puedan parecer, se enfrentan siempre a las dudas. La gente
se encuentra asediada por todo tipo de preguntas y de pensamientos confusos. El intelecto no



siempre puede "ver" mas alla del torbellino de la vida. Por el contrario, hay muchas instancias en las
que el "sol," es decir la capacidad de tomar una decision, esta oculto y prevalece la oscuridad. Uno
simplemente no puede "ver" cémo salir del problema. Es "la luz reflejada," nuestra fe en la
existencia de una solucidn, lo que nos permite salir. Esto se halla aludido en el versiculo (Isaias 30:26)
"La luz de la luna serd como la luz del sol". Cuando la fe de Ia' persona llegue a ser fuerte, la "luz de
la luna" aumentara y llegara a brillar tanto como la del sol. La fe guiara a la persona a través de los
momentos dificiles hasta que alcance una genuina claridad - el verdadero intelecto.

Pero no todo lo que se presenta como intelecto es verdadero intelecto. Existen filosofias e
ideas que parecen muy impresionantes, pero que pueden alejar a la persona de Dios. Tal intelecto
es llamado también "luz del sol," pero la luz que refleja es la luz de la falsa creencia. Y asi puede
verse con frecuencia cémo la vida de la gente se arruina a causa de una falsa creencia. Con respecto
a esta clase de intelecto estd escrito (Isaias 24:23), "La luna se turbara y el sol tendrd vergiienza...".

laacov y Esau

La Biblia relata que laacov era un "hombre simple" que estudiaba Tora y buscaba la
espiritualidad, mientras que Esau era un "experto cazadory un hombre del campo". Uno de los
episodios clave en la historia de laacov y Esau es su batalla sobre los derechos de primogenitura. Un
dia, Esau volvié del campo cansado y hambriento luego de haber cometido asesinato, adulterio e
idolatria. Esau le ordend a laacov que le diese de comer, cosa que éste hizo con alegria - con la
condicion de que Esau renunciase a su derecho de primogenitura. Esau asi lo hizo cambiandola por
una porcién de lentejas (Génesis 25; Rashi sobre Génesis 25:29; Baba Batra 16b).

El Rebe Najman interpreta esta lucha de la siguiente manera: laacov buscaba la
espiritualidad. Esau, por otro lado, sélo estaba interesado en la existencia material. Hemos visto
mas arriba (Capitulo 14) que Jojma esta asociada al concepto del "comienzo," de ser "primero ,"
como el versiculo (Salmos 11 1:10), "El comienzo es sabiduria". laacov, quien buscaba la verdadera
sabiduria, comprendié la importancia del derecho de la primogenitura (es decir, Jojma, que es
llamada reshit, el "comienzo"). Asi, aquél que busca espiritualidad se asocia conceptualmente con
el Patriarca laacov, quien es un para lelo del intelecto. En virtud de su busqueda de espiritualidad,
laacov gané la oportunidad de recibir la primogenitura, prominencia y bendicion.

Esau, por otro lado, eligid ir detrds de sus deseos fisicos, buscando sélo una vida material.
Estaba deseoso de abandonar el verdadero intelecto ante los placeres temporales y materiales.
Aquellos que eligen el sendero de Esau pasan toda su vida obstruyendo la luz del verdadero
intelecto. Se distancian de Dios y pueden llegar a cometer las peores transgresiones como el
adulterio, la idolatria y el asesinato (muchas veces manifiesto en sus habitos de avergonzar y
ridiculizar a los demas, cosa que nuestros Sabios igualan al asesinato y que el mundo reconoce como
"destruccion de la imagen de la persona").

El Rabi Natan explica que esta busqueda de | a vida material es equivalente al castigo del karet, ser
cercenado espiritualmente. Cuando la persona busca verdadera Jojma, se acerca mas aun a Keter,
el nivel mas alto de comunién con Dios. Sin embargo, aquél que rompe su conexidn con KeTeR, Dios
no lo permita, experimenta KaReT, una separacion de su Fuente. Su misma busqueda de la vida
material se transforma asi en el castigo, pues tal busqueda nunca puede traerle una genuina
satisfaccion (Likutey Halajot, Hejsher Keilim 4:7). Este aspecto se encuentra representado en Esad,



quien desechd lo espiritual, y que se manifiesta en el sentimiento de extrafiamiento que la persona
siente con respecto a Dios, a su familia e incluso respecto de si misma.

Verdadero Intelecto
Escribe el Rabi Natan:

No importa cudn inteligente pueda ser una persona, si sus palabras no son palabras de
verdad, carecen entonces de valor y pueden llegar a ser dafiinas. Por ejemplo, el médico puede
prescribir un cierto tratamiento. Podrd explicar cuidadosamente y sobre la base de su conocimiento,
como es que esto serd para beneficio del paciente y aportara pruebas para validar su punto de vista.
Si el paciente empeora como resultado de este tratamiento, éde qué vale toda la sabiduria del
médico? Este principio se aplica a todo. Si uno no alcanza la verdad de algo, entonces no ha
alcanzado en absoluto la sabiduria. El Unico y genuino intelecto es la verdad.

El verdadero intelecto sdlo puede obtenerse mediante la fe. Y aunque a primera vista, la fe
parece aplicarse solo alli donde el intelecto es incapaz de aferrar algo, en su fuente, la fe y el
intelecto (la verdad) son uno. Esto se debe a que por medio de la fe uno es capaz de discerniry
aceptar de los otros [de los verdaderos Tzadikim] aquello que uno "sabe" que es verdad (Likutey
Halajot, Guiluaj 4:12).

En suma, "El conocimiento es llamado conocimiento sélo cuando lleva a reconocer al Santo, bendito
sea" (Likutey Mohardn 11, 7:11).

Intelecto Trascendente e Inmanente

Hemos visto (Capitulo 3) que el alma estd compuesta por cinco niveles interconectados
(Néfesh, Ruaj, Neshama, Jaidylejida). Los tres primeros, Néfesh, Ruaj y Neshama son llamados los
"niveles inmanentes del alma". Ellos corresponden respectivamente a nuestras pulsiones
inconscientes, a la identidad consciente (el yo) y a la conciencia superior. Los ultimos dos niveles
Jaid y lejidd, corresponden a Jojmd y Keter respectivamente. Ellos se encuentran mas alld de
nuestra capacidad de comprender e internalizar. Como tal son llamados makifim (niveles
circundantes de conciencia), pues ellos "planean" por sobre nuestro nivel actual de Bina
(comprensidn).

¢Como podemos alcanzar estos elevados niveles? La respuesta es que debemos volver a
revivir todas las etapas de nuestro desarrollo fisico (embrién , infancia, nifiez, adolescencia y
madurez adulta). En la Kabal3, se dice que este desarrollo se despliega en tres etapas principal es:
ibur (gestacion), ienika (lactancia) y mojin (intelecto maduro). En esencia representan el desarrollo
humano desde un estado de conciencia embrionaria y potencial hacia uno de internalizacién y
actualizacién de los niveles mas elevados de nuestras almas. Ellos son fases de crecimiento espiritual
y de transformacion, mds que desarrollos mentales y emocionales. Es decir, mas que marcar el
nacimiento de nuevos niveles de intelecto, representan las etapas principales del "dar a luz" a uno
mismo.

Se necesita un gran esfuerzo para alcanzar estos elevados niveles. La lucha y las dificultades
que ello implica corresponden a los estadios de gestacion y de lactancia. Pero esta lucha culmina



con la gratificacion de ver crecer al "nifio" hasta que éste llega a su madurez plena, a través de la
internalizacién de una conciencia expandida de Dios en todas las facetas de la vida.

El Rebe Najman ilustra este concepto con la analogia de una mujer en el trabajo de parto.
Cada nacimiento es acompafiado por algun grado de dolor. Al acercarse el momento de dar a luz,
el dolor puede llegar a ser insoportable y muchas mujeres gritan como si fueran a morir. Entonces
una nueva vida llega a la existencia. De la misma manera, para "dar nacimiento" a un nivel de
conciencia superior, debemos pasar a través de los "dolores de parto," y clamar a Dios por ayuda
(ver Likutey Moharan 1, 21:7).

El Rebe Najman explica también que siempre que internalizamos un nivel del
intelecto trascendente que estuvo mds allad de nuestras posibilidades , haciéndolo inmanente, se
nos vuelve accesible el préximo nivel superior que estaba mas alld del primero- el intelecto
trascendente que nos era imposible alcanzar. Es como avanzar hacia un punto en el horizonte
distante, mas alla del cual aun no podemos ver. Cuando llegamos a ese punto, un nuevo horizonte
se abre ante nuestra vista. Exactamente de la misma manera, nuestro crecimiento espiritual e
intelectual y el proceso de maduracién estan destinados a continuar eternamente literalmente ad
infinitum. Incluso luego de la muerte fisica, el alma eterna continda buscando el Infinito. Este es
el regalo de Dios a Sus criaturas: la capacidad de alcanzar vida eterna de lograr niveles cada vez
mayores de Divinidad de acercarse cada vez mas a El, ascendiendo continuamente por la escala
cosmica, internalizando un nivel tras otro, por siempre.

"Na'asé veNishma"

Todo lo que Dios diga Na'asé veNishma (haremos y escucharemos].
Exodo 24:7

Cuando Israel recibid la Tora en el Sinai y declard, "Na'asé veNishma", los angeles
descendieron y colocaron dos coronas sobre la cabeza de cada judio. Una corona era por "Nasé" y
la otra por "Nishma". Estas coronas fueron retiradas mds tarde después de que Israel adorara el
Becerro de Oro, pero les seran devueltas en el Futuro. Asi estd escrito (Isaias 35:10), "Los redimidos
por Dios volveran y entrardn a Sidn con canciones de alegria y eterno regocijo sobre sus cabezas".

Shabat 88a; Rashi, loe. cit.

Todos los comentaristas se hacen la siguiente pregunta obvia: ¢Como es que Nasé precede
a Nishma? ¢ Cdmo puede una persona hacer algo antes de escuchar qué es lo que debe hacer?
¢Como pudo Israel apurarse a aceptar la Tord antes incluso de saber qué es lo que estaba
aceptando?

El consenso general es que hacer se refiere al cumplimiento de las mitzvot, mientras que
escuchar se refiere a comprender qué es lo que ellas significan. Esto puede compararse a un adulto
que sabe qué es lo mejor para un niflo y le ordena que cumpla con sus obligaciones, esperando que,
al madurar, se hagan claras para el nifio la importancia y la necesidad de esas obligaciones. Pero la
Biblia y las ensefianzas de nuestros Sabios son mucho mas profundas de lo que se presenta a primera
vista, y el Rebe Najmdn explica esta aparente paradoja del Na'asé veNishma con un enfoque
singular.



Ensefia el Rebe Najman:

Las palabras "Na'asé veNishma " corresponden a los aspectos ocultos y revelados de la Tora.
"Nasé - Haremos" es sindnimo de la Tora revelada, incluyendo los preceptos que cada persona debe
cumplir de acuerdo a su nivel. "Nishma - Escucharemos" es sindnimo de la Tord oculta, aquello
que se encuentra mas alla del nivel de comprensidn actual de una persona.

Esta misma relacidn existe entre la Tord y la plegaria. "Haremos" es sinénimo de la Tora-
aquello que nos es revelado, aquello que sabemos cémo cumplir. "Escucharemos” es sinédnimo de
aquello que esta oculto, correspondiente a aquello por lo cual debemos orar (Likutey Moharan |,
22:9).

La Tord es el aspecto revelado del conocimiento. La plegaria es paralela al aspecto de la Tord
oculta - aquello que esta mads alld de nuestra capacidad de comprender e internalizar. Esto
corresponde al makif (la luz que rodea), y que oramos para poder alcanzarla y hacerla propia.

Al definir esta relacién dinamica, el Rebe Najman nos estd ensefiando que el objetivo
debe ser comprender aquello que estd oculto en este momento y transformarlo en algo revelado.
Esto se logra estudiando Tora con la intencién de cumplir con su s preceptos, y luego orando a Dios
para tener el mérito de comprender la profundidad de aquello que hemos estudiado. Esta era la
intencién del Rey David cuando ord (Salmos 119:18), "Abre mis ojos de modo que pueda percibir las
maravillas ocultas de Tu Tora". Esto es lo que todos nuestros grandes profetas y sabios hicieron y
esto es lo que hizo el Rey David en los Cinco Libros de los Salmos que, significativamente,
corresponden a los Cinco Libros de la Tord. Mediante los Salmos, el Rey David transformd
efectivamente la Tord en plegaria.

Nosotros también podemos hacer lo mismo. La Tora es la Voluntad de Dios y luego de
haberla estudiado, podemos transformar esa misma Tora en una plegaria. Al "devolver a Dios Su
Tora en forma de plegaria" (es decir, pidiendo cumplir con nuestros estudios y merecer comprender
las profundidades de la Tord), Le estamos diciendo a Dios que queremos lo que El quiere. Asi
completamos el circuito, transformando nuestra voluntad en la Suya. Al hacerlo, merecemos que
nuestras plegarias se transformen en una Tord mas profunda- aquello que estaba oculto se
transforma en revelado; aquello que habia estado mas alla de nuestra percepcidn se vuelve interno
en todos los aspectos de nuestras vidas. Podemos entonces merecer las dos coronas del "Na 'asé

7

veNishma " que adornaban al pueblo judio en el Sinai.

El Rebe Najman concluye que estas coronas son la esencia de la gran alegria que
experimentaremos en el Mundo que Viene- ellas son "el Keter" que anhelamos alcanzar, el nivel
mas elevado de comunidn con Dios. Por esto el versiculo dice (Isaias 35:10), "Los redimidos por Dios
volverdn y entraran a Sién con canciones de alegria y eterno regocijo sobre sus cabezas". "Eterno
regocijo" es la alegria del Mundo que Viene, que ah ora se encuentra mas alla de nuestra capacidad
de comprension. Cuando "oramos la Tora de Dios," que unifica nuestra voluntad con Su deseo de
llevamos al nivel de merecer la vida eterna, podemos alcanzar la alegria y la satisfaccion del Mundo
gue Viene incluso ahora, en este mundo.



Capitulo 16
Keter: El Craneo

El intelecto es la "coronaciéon" en la vida de un hombre. Sin embargo, como hemos visto en
el capitulo anterior, el intelecto debe ser controlado, filtrado. Este filtro es la fe. Por un lado, la fe
corresponde a la Sefira de Keter. Por otro lado, corresponde a la Sefird de Maljut. Esto nos presenta
una paradoja.

Consideremos lo siguiente: Keter, la Sefira mas elevada, corresponde al craneo.
Generalmente se considera que el craneo alcanza su tamafio maximo cerca de los treinta anos.
Como resultado, la expansion fisica del cerebro y su crecimiento, cosa que ha venido sucediendo
hasta ese momento, alcanza su limite extremo. Su expansidn fisica se detiene. Esta es la relacion de
la fe (Keter; el crdneo) con el intelecto (Jojmd y Bina; los hemisferios derecho e izquierdo del
cerebro). La fe impide que el intelecto avance mds alla de cierto limite.

Al mismo tiempo, sin embargo, la fe corresponde a Maljut, la Sefird mds baja. Como tal,
Maljut sirve como puerta hacia las Sefirot superiores. Su misma esencia habla del deseo de crecer
mas alld de las limitaciones presentes.

¢Como puede la fe ser al mismo tiempo Keter y Maljut? ¢Como puede simultdneamente
limitar la expansion y favorecerla?

La Escala Espiritual

Para explicar esta paradoja, debemos comprender otra de las ensenfanzas del Ari.
Recordemos que, sobre la base del Nombre Inefable de Dios, IHVH, la Kabald habla de un mega-
sistema de Cinco Universos Superiores. Cada uno de estos Universos Superiores es un microcosmos
de la totalidad, una réplica en miniatura de los innumerables niveles dentro de niveles que a su vez
son réplicas en miniatura de los Universos (y de todo el entero mega-sistema de los Universos) del
cual forman parte (ver arriba, Capitulo 3).

Podemos ver una analogia de este sistema, en las células del organismo vivo. Codificada
dentro de cada célula se encuentra la informacidn basica necesaria para recrear todo el organismo
(denominada su ADN). De la misma manera, dentro de cada Universo y dentro de cada nivel o Sefira
de cada Universo, existen innumerables miriadas de niveles, cada uno réplica en miniatura
de todo el sistema.

De manera similar, tal como h em os visto, el alma humana puede compararse a una escalera
gue posee cinco peldafios (Néfesh, Ruaj, Neshama, Jaid y lejida) que llega a los niveles mas elevados
de la dimensién espiritual. Cada uno de estos peldafios esta compuesto a su vez por cinco sub-
peldafios. Por ejemplo, esta Néfesh, Ruaj, Nesham3, Jaia y lejida de Néfesh; Néfesh, Ruaj, Neshama,
Jaid vy lejida de Ruaj; Néfesh, Ruaj, Neshama, Jaid y lejida de Neshama y asi en mds, sum ando en
total veinticinco sub-peldafios. Aunque el sistema es mucho mas complejo, con muchas mas
subdivisiones, aqui haremos un alto para considerar el significado de esta profusidon de niveles
dentro de niveles. Esto lleva a la pregunta: éPara qué tantos niveles?



Pensemos un momento. Incluso el Néfesh del Néfesh posee cinco sub-peldafios; esto es,
incluso el mds bajo de los niveles del Néfesh contiene luz proveniente del mas elevado de los niveles
de lejida. ¢De dénde proviene esta "lejida del Néfesh del Néfesh"? La respuesta es que tiene su
sustento en el "Néfesh del Néfesh de la lejida". Esto quiere decir que una luz de lejida ilumina hacia
abajo, hacia el nivel mas bajo de nuestro Néfesh. Las implicaciones de esto son asombrosas.

Esto quiere decir que todo el sistema esta interconectado. En términos de lejida del Néfesh,
por ejemplo, el mas alto nivel de Néfesh nunca esta desconectado de su fuente en lejida. lejida del
Néfesh es literalmente una extension del Néfesh de la lejidd. Esto quiere decir que el nivel espiritual
mas alto que podemos alcanzar (lejidd) esta presente en nuestras vidas en este mismo momento
(Néfesh). Podemos alcanzar la eternidad aquiy ahoray traer su luz vital a nuestras experiencias mas
mundanas. Es nuestra tarea actualizar la lejida de nuestro Néfesh, para traerla desde un estado
potencial y darle un lugar dominante en nuestras vidas.

Uno de los beneficios que obtenemos del fendmeno de los multiples sub-niveles es el de la
proximidad. De esta manera se ve reducida "la distancia" que separa cada peldafio de nuestra escala
espiritual. Asi, el nivel mas alto del alma del Néfesh (lejida del Néfesh del Néfesh) se encuentra
mucho mas cerca de la extremidad inferior del Ruaj (Néfesh del Néfesh de Ruaj), el cual esta
inmediatamente por encima de él.

Esto es analogo a la experiencia de subir y bajar una escalera. Es imposible pasar de un
peldafio al otro si éstos estan demasiado separados. Lo mismo ocurre con respecto al ascenso de la
escala espiritual de nuestras almas. Dado que cada sub-nivel se encuentra mucho mas cercano del
sub-nivel inmediatamente superior a él, no hay necesidad de trepar esta escalera mediante saltos.
Podemos avanzar en el crecimiento espiritual poco a poco, dando un paso por vez, manteniendo la
consistencia de nuestras devociones y ascendiendo cada dia un poco mds, sin desanimarnos por lo
gue aun queda por delante. De la misma manera, estos pequefios pasos son una ventaja en el caso
de que se produzca un descenso espiritual. Si, Dios no lo quiera, se debilita nuestro nivel de
devocién, no perderemos todo de una vez. Constantemente recibimos un gran apoyo y amplias
oportunidades de recuperamos, de retornar a nuestro nivel anterior y de llegar mas alto todavia en
nuestro ascenso.

Ensefia el Ari que el nivel mas elevado del Néfesh (lejida del Néfesh) es un templo para la
extremidad inferior del Ruaj (Néfesh del Ruaj) y de hecho, aqui los niveles se superponen y se
vuelven uno solo. Asi, al crecer, internalizamos e integramos el nivel que previamente se encontraba
quizas, mas alla de nuestro alcance. Por ejemplo, si hasta ahora nos habia sido imposible ir mas alla
de lejida del Néfesh, ahora alcanzamos Néfesh del Ruaj. Ademads, la luz de Ruaj permea ahora
nuestro Néfesh, al punto que el mismo Ruaj eleva al Néfesh hacia si. Este principio se cumple en
cada nivel del ascenso. El nivel mas elevado siempre eleva y transforma el nivel que se encuentra
por debajo de él.

Esto explica nuestra paradoja original: cada Universo posee Diez Sefirot y Diez Sefirot dentro
de las Diez Sefirot. Dentro de cada universo, Maljut (correspondiente al Néfesh) es la Sefird mas
baja, mientras que Keter (correspondiente a lejida) es la mas elevada. A medida que uno asciende
la escala espiritual, el Keter del Universo inferior se transforma en Maljut de un Universo superior.

El crdneo humano, que rodea y limita el intelecto, corresponde a Keter y refleja nuestra fe
en un intelecto superior que trasciende aquello que podemos comprender hasta este momento.



Esta misma limitacién es una puerta a niveles cada vez mas elevados de intelecto y fe.
Nuestro Keter actual es en realidad el Maljut de nuestro préoximo y mas elevado nivel.

Asi enseiia el Talmud (Berajot 17a), "En el futuro los justos se sentardn con sus coronas en
sus cabezas, deleitandose en la luz de la Shejind [Presencia Divina]". Pregunta el Rebe Najman, "éNo
debiera decir 'coronas sobre sus cabezas'? Es decir, éno debiera el intelecto trascendente que
corresponde a Keter descansar sobre su s cabezas?" La respuesta es que "en" alude al intelecto
trascendente (Keter), que en el presente rodea las cabezas de los justos, pero que en el futuro sera
interno e inmanente. Cuando tenga lugar esta internalizacidn se abrira un intelecto mayor y
trascendente, que sera el Maljut del nivel superior siguiente (Likutey Moharan 1, 2 1 :4).

Keter y Paciencia

De una manera u otra, todas las ensefianzas del Rebe Najman nos dan una profunda
percepcién de la dinamica del verdadero ascenso espiritual. En una de sus ensefianzas mas
importantes (que trataremos mas adelante) explica el Rebe que, hasta cierto punto, todo
crecimiento y avance tiene lugar dentro de las limitaciones del nivel actual de la persona. Por
ejemplo, cuando una persona se encuentra al nivel del Néfesh, todos sus esfuerzos espirituales
hasta ese momento han tenido como objetivo rectificar los cinco niveles de su alma dentro del nivel
del Néfesh. Recién luego de haber completado esta rectificacidn la persona esta lista para avanzar
al siguiente nivel del Ruaj.

En este punto, sin embargo, se presenta un problema. ¢Cémo es que la persona sabe que
ha llegado al cenit del nivel inferior y que ahora estd lista para avanzar al nivel siguiente? ¢Cémo
puede saber qué implica el acto de elevarse al nivel siguiente?

Ademas es necesaria la restriccidon para frenar a la mente, de modo que ésta no se vea
expuesta a los niveles demasiado poderosos que estan mas alld de las capacidades que ha
desarrollado hasta el momento. ¢ Como puede elevarse con seguridad por sobre su nivel actual sin
pasar mas alld de los limites de su mente racional?

Esa es la funcion de Keter. La palabra KeTeR quiere decir corona, pero también connota
espera, como en (Job 36:2), "Espera [KaTaR] un poco". La "corona" indica que existe "algo arriba,"
algo que compele a la persona a ascender a un nivel superior. Pero, aun asi, uno debe comprender
gue es imposible alcanzar ese nivel de manera directa. Existe una "barrera" que rodea a la persona
y que la retiene, evitando que avance mas alld de su posibilidad. Esta barrera, Keter, se manifiesta
en el atributo de la paciencia, que impone un periodo de espera entre la absorcidn del conocimiento
del nivel ya alcanzado y el avance hacia el nivel superior. Aquél que "usa la cabeza" sabe cudl es la
diferencia. Con el intelecto bajo control, serd capaz de reconocer sus limites y fallas. Al mismo
tiempo buscara alcanzar niveles mas elevados y estara listo para aprovechar toda oportunidad de
crecimiento.

Asi, Keter actiia como una barrera automatica que impide que la persona vaya "demasiado
lejos, demasiado rapido". Para ascender continuamente por esta escala espiritual, cada persona
debera trabajar cultivando la virtud de la paciencia, absoluta mente necesaria para alcanzar Keter -
el intelecto superior.



Veamos cémo traduce el Rebe Najman estas ensefianzas en un consejo practico para todo
aquél que busque un camino espiritual.

Las Nueve Camaras

Desde dentro de esta cortina, debido al ir detras del pensamiento [superior[ que llega pero
no llega, se crean Nueve Camaras. Ellas no son (del nivel de) luces, ni espiritus, ni almas superiores.
Nadie puede comprenderlas ...No se hacen accesibles ni conocidas.

Zohar |, 65a

El cerebro nunca descansa. Incluso al dormir, la mente se mantiene activa, si bien en un
nivel subconsciente. En la dimensidn espiritual, el nivel mas elevado del cerebro es Keter, donde se
busca alcanzar un intelecto de naturaleza trascendente. Pero, icOmo puede uno elevarse
intelectualmente? ¢Cuan lejos puede, de hecho, llegar la mente? Considerando que en el mundo
mas bajo de Asid existen tantos niveles, y mas adn en los Universos superiores, ées posible que el
hombre "alcance el cielo"? ¢Es posible que el hombre pueda llegar a alcanzar un Conocimiento
absoluto de Dios? Explica el Rebe Najman en una de sus lecciones mds profundas:

iDebes saber! Existe una luz que es mucho mds elevada que Néfesh, Ruaj y Neshama. Es la
Luz del Infinito. Y aunque el intelecto no pueda comprender esta Luz, la mente corre
constantemente tras ella. En virtud de este "correr," es posible que el intelecto aprehenda la Luz en
el sentido de "alcanzar y no alcanzar". Pues la verdad es que no es posible aprehenderla en absoluto,
pues esta Luz se encuentra en un nivel por sobre Néfesh, Ruaj y Neshama. Y debes saber que es
imposible aferrar esta Luz incluso en el sentido de "alcanzar y no alcanzar" excepto con el
cumplimiento de las mitzvot realizadas con alegria (Likutey Moharan |, 24:1,2).

El Rebe Najman continlda explicando que al cumplir con las mitzvot con alegria, uno redime
y eleva a la Shejina del exilio (la Presencia Divina de Dios, correspondiente a la Sefird de Maljut). El
concepto de la Shejina en el exilio puede comprenderse en un nivel simple como el ocultamiento de
Dios - el hombre es incapaz de reconocer a Dios en todo momento pues Su Divina Presencia no es
facilmente percibida. Es también por esto que la Shejind corresponde a Maljut: Maljut se traduce
como Reinado y es la Sefira donde tiene lugar la interaccion entre Dios y el hombre. Al aceptar
absolutamente a Dios como Rey, el hombre demuestra su conciencia y aceptacién de Su Divina
Presencia . Asi el término "Shejind en el exilio" implica que el hombre adn no ha llegado a reconocer
completamente el Maljut de Dios y que no siente Su Presencia. Para llegar a ser completamente
consciente de la Shejind, uno debe cumplir las mitzvot con alegria.

Ensefia el Zohar (lll, 278b) que todas las mitzvot de la Tora corresponden al nivel del Néjesh
Yy, por extension, también corresponden al nivel de Maljut. Podemos ver esto en el versiculo (Levitico
4:2), "Si un alma [Néjesh] comete un pecado inadvertida mente violando una mitzva prohibitiva...".
El uso que hacen las Escrituras de la palabra "mitzvd" en conexién con "Néfesh" indica que las
mitzvot de la Tora corresponden al nivel de Néfesh. El pecado daiia el Néjesh y sus correspondientes
niveles - Maljut y la Shejind. De manera inversa, cumplir con las mitzvot rectifica a Maljut y
cumplirlas con alegria eleva a Maljut. Esto de hecho puede sentirse, pues cuando la persona esta
contenta, se siente elevada y alborozada.

En el orden antropomorfico de las Sefirot, Maljut corresponde a los pies. La alegria es un
medio de elevar "los pies" y de comenzar el ascenso hacia niveles superiores. Comenzando el



ascenso desde el nivel mas bajo de la escala espiritual, uno pasa de Maljut (los "pies") a través de
las préximas seis Sefirot hacia arriba, hasta alcanzar el nivel de los mojin: Jojm3d, Bina y Daat. Este
esquema puede compararse a un nifio que primero aprende a construir con un conjunto simples de
pequefios ladrillos. Una vez que domina el uso de estos ladrillos basicos esta listo para avanzar a un
grupo diferente de ladrillos que al unirse entre si logran alcanzar un nivel mas complejo de disefio y
construccién. El nifio puede entonces pasar hacia un conjunto de elementos que requieran de
herramientas adicionales, etc.

Como hemos visto mas arriba, hasta cierto punto, en el ascenso espiritual el crecimiento y
el avance tienen lugar dentro de las limitaciones del nivel de la persona. KeTeR, que, como se
menciond mas arriba, se relaciona a la palabra KaTaR (esperar), actla para retener la mente y evitar
gue avance hacia el proximo nivel mas alld de sus posibilidades antes de estar capacitada para ello.
Esto explica por qué Keter se manifiesta en el rasgo de la paciencia. La persona reconoce (es decir,
es consciente de) sus fallas, pero al mismo tiempo continda buscando niveles superiores.

Asi, el Rebe Najman llama a Keter el mesader u 'meiashev de los mojin. Mesader significa
"aguello que pone en orden," mientras que meiashev significa "aquello que asienta". Keter "pone
orden" cuando la mente corre de manera insensata , mas alld de sus capacidades. "Asienta" a la
persona en su lugar, permitiendo el equilibrio apropiado para el crecimiento espiritual. En esencia,
otorga los rudimentos de la paciencia y al mismo tiempo ensefia una paciencia mds centrada.

Este aspecto de Keter se vuelve mds critico aun en el nivel espiritual mas elevado que un
hombre sea capaz de alcanzar. En éste nivel, los tres mojin interactian uno con el otro, triplicando
asi su fuerza espiritual (esto es, Jojm3a, Bind y Daat de Jojma interactdan con Jojm4, Bind y Daat de
Bind y de Daat). Asi, elevandose por la escala espiritual mediante la alegria, se crea un poder
espiritual de una fuerza de "nueve" (tres mojin por tres). De modo que si en los niveles mas bajos
y donde uno trata con una sola fuerza, Keter es una necesidad , cuanto mas lo sera cuando la
persona se enfrenta con estas tres fuerzas triplicadas. El intelecto podria "estallar" creciendo
potencialmente mas alld de toda proporcidn. Es necesaria entonces la fuerza restrictiva de Keter
para retener a la mente.

Explica el Rebe Najman que éste es el misterio de las Nueve Camaras mencionadas en el Zohar. Los
tres mojin de Jojma , Binad y Daat interactlan uno con el otro. Esta interaccidn transforma los tres
mojiny los expande formando Nueve Camaras de energia espiritual y conocimiento. El Zohar ensefia
que estas Camaras se encuentran mas alla de toda descripcidn: ellas aluden al mas elevado de los
niveles, al nivel que "alcanza y no alcanza" el contacto directo con el Infinito. Esto es, aunque este
nivel se encuentra mas alla de la concepcidn humana, aun asi la mente corre hacia él. Toda alma
busca su fuente y toda mente busca el Conocimiento Ultimo, el conocimiento de Dios. Aquél que
aprende cémo refrenarse, utilizando tanto el intelecto como la fe y combinandolos de modo que
actuen al unisono, podra alcanzar el Keter de su nivel actual. Podra entonces - mediante la alegria-
avanzar y progresar hacia arriba, hasta entrar en niveles espirituales asombrosos. Podra entonces
continuar ascendiendo a niveles cada vez mas elevados - acercandose hacia las Nueve Camaras.

Ratzén (Voluntad)

Cuando tratemos el sistema respiratorio, expandiremos el concepto del deseo. La voluntad
y el deseo estdn intimamente relacionados, pero también pueden ser opuestos: la voluntad suele



basarse en una eleccidn racional, mientras que el deseo suele surgir de una emocién profunda.
Distinguimos entre Keter, la voluntad primera [o instinto] y Daat, el desarrollo de ese instinto que
se manifiesta como deseo. Keter, la primera Sefird o emanacion, es vista como "la voluntad primera"
pues en el momento en que Keter fue formado no existia otra cosa excepto la Luz del Infinito. Keter
es por tanto una "Voluntad Original," mientras que Daat, que viene luego de Jojma y Bing, es una
manifestacion desarrollada de esa Voluntad y se encuentra asi mas cercanamente asociada con el
deseo. Este aspecto de Daat sera explicado con mds detalle mas adelante, en el Capitulo 19).

Keter es la fuente de la libertad de eleccidn del hombre - su capacidad para elegir cdmo
actuar y reaccionar frente a las situaciones de la vida. Cuando estd dirigida hacia el bien, esta
voluntad puede llevar a la persona al nivel de Keter. Pero también puede transformarse en una
fuerza negativa en la vida.

Cuando un seguidor le pidié al Rabi Najman que definiera la libertad de eleccién, el Rebe
contestd: "Es realmente muy simple: Si lo deseas, lo haces. Si no lo deseas, no lo haces".

El Rabi Natdn comenta que esta afirmacién aparentemente simple es de hecho una
ensefianza muy importante. La gente actla en general como si estuviese atrapada por sus propios
deseos o impulsos. A veces la gente justifica una mala reaccidn diciendo que asi son, y que no
pueden cambiar. El Rebe ensefia que cada persona, en cualquier momento de su vida, puede
cambiar, simplemente eligiendo de manera diferente (Likutey Mahardn I, 110).

El Rabi Natdan le atribuye a esta ensefianza amplias ramificaciones. Desde el momento en
que Dios cred al hombre, explica el Rabi Natan, El puso este poder de la libertad de eleccién en sus
manos. Si una persona decide buscar la espiritualidad, esa decisidn "obliga" a Dios, si asi pudiera
decirse, a activar los poderes que se encuentran en la creacion y sostener este deseo. De manera
inversa, si la persona elige seguir los bajos deseos de su corazdén - incluso el mal - esa decisién en
efecto "obliga" a Dios a sostener y asistir a la persona en la senda que elige (Likutey Halajot, Birkot
HaShajar 5:76-79).

Si aplica la voluntad, la persona puede liberarse de su pasado, ascendiendo al Keter de su
presente nivel y desde alli mas arriba aun. O puede separarse de todo el bien que pudiera haber
alcanzado y descender a niveles muy inferiores a aquéllos en los que se encuentra. La voluntad
controla tanto los movimientos del comportamiento como los movimientos espirituales. Siendo el
instinto basico del hombre, la voluntad es el primer peldafio en la busqueda de la espiritualidad.

La "Voluntad de las Voluntades"

En uno de sus discursos cldsicos sobre este tema, el Rabi Natan define de esta manera a la
voluntad: la voluntad es la fuerza mas importante en la vida. El hombre debe acostumbrarse en cada
momento de su vida a esperar, a desear y a anhelar la Divinidad - estudiar Su Tora, cumplir con Sus
mitzvot y servirlo como corresponde (Likutey Halajot, Arev 3).

El Rebe Najman ensefié que la voluntad es el principal servicio al Santo, bendito sea. Ni
siquiera los angeles pueden decir que sirven verdaderamente al Santo, bendito sea, tal como
corresponde en virtud de Su grandeza y elevacién, mas alla de toda descripcion. Si es asi, écomo
puede el hombre servir alguna vez al Santo, bendito sea? A través del deseo de servir al Santo,
bendito sea. En este area todas las personas son iguales. Aunque todos somos diferentes y no hay



dos personas que tengan los mismos deseos, la voluntad y el deseo de cada persona actlan como
sus poderes mas grandes en esta busqueda por alcanzar los niveles mas elevados (ver Sabiduria y
Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov #51).

Aquél que dirige su voluntad hacia Dios podrd elevarse a un nivel de verdadera
espiritualidad. Incluso si es detenido por fuerzas externas y se ve impedido de cumplir su deseo en
el servicio a Dios, esto no es usado en su contra. Mientras no pierda la esperanza de desear hacer
el bien y de servir a Dios, podra recibir su recompensa, pues su deseo estaba dirigido en la direccién
correcta.

La principal recompensa que le aguarda al alma esalcanzar la Voluntad Absoluta que,
en el lenguaje del Zohar es llamada Ra'ava d'Ra'avin (literalmente, "La Voluntad de las Voluntades").
El alma fue hecha descender desde los dmbitos mds elevados para habitar aqui abajo, en este
universo material. Mientras el alma se encuentra encapsulada en un cuerpo terrenal, la persona
debe aprender a dirigir su voluntad hacia la Voluntad de su Creador. Podemos comparar esto con el
sentimiento de dos personas muy apegadas entre si. Cuanto mads grande sea la distancia que las
separe, mas grande sera su deseo y voluntad de volver a estar cerca. De manera similar, el alma ha
viajado desde los niveles mas elevados- Keter- hacia este mundo inferior. Aqui debe aprender a
dirigir su voluntad para retomar a su Fuente y merecer la cercania con Dios en el Mundo que Viene.
Por otro lado, la voluntad negativa aleja a la persona de Dios; asi como los buenos deseos llevaran
en ultima instancia a la persona hacia las buen as acciones, los malos deseos haran descender a la
persona, distanciandola de Dios.

El Rabi Natan continda explicando que, dado que Keter es la primera manifestacién de la Voluntad
de Dios para crear el mundo, todo en la creacidn refleja un aspecto de la Voluntad de Dios (ver
también Likutey Moharan I, 17:1). Es por esto que el hombre puede encontrar a Dios en todas
partes, pues Su Voluntad esta presente en todas las cosas. Asi, no existe la desesperanza para aquél
que busca la espiritualidad, pues no importa dénde se encuentre ni en qué nivel esté, siempre podra
encontrar a Dios. Esta es la principal tarea del hombre en la vida, anhelar y buscar la Divinidad
(Likutey Halajot, Arev 3:1-5).

Explica también el Rabi Natan que la recompensa para el que busca la espiritualidad es la
capacidad de avanzar espiritualmente con un constante aumento de la conciencia y el conocimiento
de Dios, para alinear su voluntad con la Voluntad de Dios y ser incluido en Su Unidad. Al dirigir la
voluntad para servir a Dios con lo mejor de nuestras capacidades, nos conectamos con Keter, la
Voluntad Absoluta. Como hemos visto, dado que Keter se define como el Propésito Final de la
creacion y la recompensa del Mundo que Viene, la persona puede de hecho experimentar y
vivenciar su recompensa eterna incluso en este mundo (Likutey Halajot, Netilat ladaim LiSeuda
6:57).

Es interesante notar que el Rebe Najman ensefia que mediante el acto de comer es posible
alcanzar la elevada conciencia de esta voluntad (Likutey Moharan Il, 7: 10). Esto es sorprendente a
la luz del hecho de que la voluntad representa a Keter, el nivel espiritual mas elevado, mientras que
comer parece ser una funcién vulgarmente mundana. Sin embargo, explica el Rabi Natan, el acto de
comer facilita el logro del objetivo espiritual del hombre en este mundo: sostiene la vida,
manteniendo el alma conectada al cuerpo. Esto ocurre especialmente al comer con intencidn de
obtener las fuerzas necesarias para el logro de la espiritualidad, pues este tipo de comer eleva las
chispas de santidad que se encuentran en la comida. Comer con esta actitud puede llevar a la



persona a un intenso deseo y voluntad por lo espiritual (al punto en que pueda unirse practicamente
con Keter) (Likutey Halajot, Netilat ladaim LiSeuda 6:45).

Capitulo 17
Pensamiento e Imaginacion

Keter, la voluntad primera, es llamado Ein (la Nada), pues trasciende el nivel del
pensamiento que comienza en Jojma. Jojma, por otro lado, es reshit, el comienzo, la capacidad de
crear. Como tal, es la interfase entre la nada y la creacion. Asi ensefia el Rebe Najman (Likutey
Moharan Il, 53), "El pensamiento es extremadamente valioso. Uno puede de hecho crear cosas con
la mente".

Vigila cuidadosamente tus pensamientos, pues el pensamiento puede crear, literalmente,
algo vivo. Cuanto mas elevada sea una facultad, mas lejos puede llegar. Es posible arrojar algo lejos
pateandolo, pero llegara mas alto si utilizas tu mano. Mas lejos aun llegards con tu voz, llamando a
alguien que esta muy lejos. El oido llega mas lejos aun, pues puedes escuchar sonidos como el de
un disparo desde una distancia muy grande. Tu vista llega mas lejos aun, percibiendo lo que hay en
el cielo. Lo mas elevado de todo es la mente, que es capaz de penetrar las alturas mas excelsas.
Debes por lo tanto cuidar tu mente por sobre toda las cosas (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman
de Breslov #46).

El Amalek Interior

Los pensamientos del hombre son rak ra kol haiom [malos todo el dia].
Génesis 6:5

Sabiendo que el pensamiento puede alcanzar las alturas mas elevadas, debemos
comprender que los pensamientos nunca son meros pensamientos. Nunca debemos permitirnos
abrigar la nocién de que no importa qué es lo que pensemos. Los buenos pensamientos son
extremadamente beneficiosos tanto para aquél que los piensa como para el mundo en general,
mientras que los malos pensamientos son muy destructivos.

Ensefia el Rebe Najman:

En los antiguos anfiteatros, los monarcas solian disponer de luchas entre animales salvajes
y sus presas. El mismo tipo de batalla se libra hoy en dia en la mente de la persona: batallas entre
los buenos pensamientos y los malos pensamientos. Cuando Jos buenos pensamientos emergen
victoriosos de esta batalla, ello produce un gran placer Arriba (Likutey Moharan I, 233).

El Rebe Najman explica también un pasaje relacionado tomado del Zohar (lll, 123a): "Todos
los dias tienen un bien oculto. Pero acompafiando a cada dia hay un angel que impide que la gente
[que no es digna de ello] comparta ese bien. Este angel puede tomar muchas formas - oscuridad,
espinas, serpientes, escorpiones - los cuales actiian como guardianes para proteger el bien de ese
dia e impedir que alguien indigno se beneficie de ello. De hecho, si no fuese por estos guardianes,
los malvados podrian entrar libremente a los misterios de la Tord [y compartir el bien oculto de ese
dia]. Es por esta razén que cuando alguien que no es digno intenta entrar a los misterios de la Tor3,
es rodeado inmediatamente por tropas de dangeles destructores, que se manifiestan como



oscuridad, ocultamiento, confusidn, etcétera, impidiéndole pasar. Sin embargo, cuando el que es
digno desea entrar, estos guardias lo ayudan ... Ellos lo llevan hacia el bien oculto y hablan a su favor
ante al Sefior del Universo ...".

Las "serpientes y escorpiones” son los pensamientos que confunden a la persona cuando
desea aprender los misterios de la Tord. Pero si persiste en su deseo de encontrar a Dios, estos
mismos pensamientos la ayudaran; y entonces hallard un enorme bien cada dia... Pues la persona
tiene la capacidad de inclinar sus pensamientos hacia la direccién que desee. Incluso cuando sus
pensamientos se desvian, aun asi tiene el poder de refrenarlos y hacerlos volver hacia el sendero
correcto ( Likutey Moharan I. 84:1 ; ibid. Il, 50).

Enseiia el Rebe Najmdan que los pensamientos dafiinos que acosan a la gente sirven para
recordar la constante batalla con Amalek, el archienemigo de la nacién judia. Este es el significado
del versiculo citado mas arriba, "Los pensamientos del hombre son raK rA koL haioM [malos todo el
dia]". En hebreo, las letras finales de estas palabras forman la palabra AMalLeK. Los pensamientos
malos y lascivos representan al Ama lek interior (Likutey Halajot, Minja 7: 19).

Amalek alude también a las dudas y a la confusidn. Esto puede verse en el valor de la palabra
Safek (duda), que es 240, el mismo valor de la palabra Amalek. Igual que Amalek, las dudas atacan
a la persona de manera furtiva. Incluso antes que podamos darnos cuenta que estamos bajo asedio,
nos vemos dominados por emociones y pensamientos conflictivos. Es por lo tanto un mandamiento
Biblico el recordar a Amalek, es decir, ser conscientes de él y de su comportamiento furtivo y
presentarle una constante batalla (ver Ester: Un comentario de Breslov sobre la Meguila Apéndice
A).

El Poder del Pensamiento

Ensefia el Rebe Najman:
o La persona esta alli donde estd su pensamiento (Likutey Moharan|,2 1:12).

o El pensamiento tiene un poder increible. La clave reside en concentrar toda la energia en el
logro de algo. Esto se aplica incluso cuando uno se concentra en algo mundano. La Unica condicidn
es que la concentracién sea absoluta, al punto de estar preparado a dar la vida en aras del objetivo
(Liklatey Moharan |, 192).

. La melancolia y la depresién impiden la concentracidn del pensamiento. Con alegria, podrds
dirigir tu mente de la manera adecuada (Likutey Moharan I, 10:2).

. Robar hace que la persona tenga pensamientos ilicitos. Incluso envidiar los bienes del
proéjimo es una falta grave. Dado que el poder de la mente es tan fuerte, incluso pensar con envidia
en los bienes de otro es considerado una forma de robo (Likutey Moharan 1, 69:6).

. El Pensamiento se encuentra en un nivel muy elevado, que trasciende el de la palabra. Si
deseas ascender al nivel del Pensamiento, deberas mantenerte en silencio: pues incluso una palabra
buena y valiosa puede hacer que pierdas el nivel del Pensamiento (Likutey M oharan1, 234:2).

. Los pensamientos se encuentran verdaderamente entre las maravillas del Santo, bendito
sea. Los pensamiento s existen en la mente agrupados como paquetes [de informacidn], uno



encima del otro. Cuando la persona necesita una informacién, la recuerda "extrayéndola" de su
lugar en la mente. Esto es en si mismo una gran maravilla, pues édénde estaba este pensamiento
hasta ese momento? Existen muchas asociaciones y simbolos, todos ubicados dentro de estos
paguetes en la mente. Uno recuerda algo porque encuentra alguna idea que estimula las
asociaciones y los simbolos identificad os con un pensamiento en particular. Este pensamiento
es extraido entonces de los "paquetes " agrupados en la mente. Cuando se extrae un pensamiento
en particular, todos los otros pensamientos se reagrupan en un esquema diferente [como sucede
con los paquetes fisicos, donde el quitar uno de la pila hace que todo el orden se modifique]
(Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov #25).

o Los pensamientos malos son comparados con el jametz [el pan leudado, que se expande al
fermentar] . U no debe tener cuidado de que estos pensamientos no "expandan " su influencia sobre
la mente. Cu ando estos pensamientos se "expanden," "llenan" toda la mente, sin dejar lugar para
qgue entre el temor al Cielo. Aquél que tiene la mente dafiada con pensamientos extrafios serd
atraido siempre hacia la controversia [que ocupa su mente y lo aleja asi de la espiritualidad] (Likutey
Moharan I, 5:4).

o El estudio de la Tora de noche es bueno para proteger los pensamiento s (Likutey Moharan
1,3:1).
. Uno debe cuidarse constantemente de todo pensamiento inmoral. Tales pensamientos

pueden arrastrar a la persona lejos del Santo, bendito sea, Fuente de toda vid a (Likutey Moharan
I, 114).

. Los malos pensamientos a veces parecen abrumar a la persona. Es posible que trate de
superarlos luchando contra ellos de modo directo sacudiendo la cabeza, enfrentando el tema,
etcétera. Sin embargo, esto realmente no ayuda, pues los pensamientos parecen crecer vy
fortalecerse en proporcién directa a la fuerza con que uno los enfrenta. Es mucho mejor dirigir la
mente hacia otro lado. Concentrarse en otro tema ayuda a superar los malos pensamientos (Likutey
Moharan 1, 72:4).

Un Pensamiento de Humildad

La mejor manera de alcanzar la sabiduria es adquirir el rasgo de la humildad. Dice el
versiculo (Job 28: 12), "Jojma proviene de Ein [la nada]". Como hemos visto, Ein corresponde a Keter,
y Jojmad proviene de Keter. Dado que Ein hace referencia a la nada, aquél que adquiere el atributo
de la humildad (es decir, la negacidn de si mismo) puede alcanzar verdadera Jojma .

Sin embargo, la persona que separa su sabiduria de la humildad, se separa de Keter, la
fuente de la verdadera sabiduria. Su sabiduria se vuelve suya propia, pero es una sabiduria fallida,
tanto en el pensamiento como en la capacidad creadora que sigue al pensamiento. Esta persona ya
no acepta sus propias fallas y, como ensefia el Rebe Najman (Likutey Moharan Il, 12: 1), "Aquél que
se apoya solo en su propia m ente puede equivocarse seriamente y llegar a un terrible mal". Asi dice
el Rebe (Likutey Moharan 1, 10:4), "El intelecto le advierte constantemente al individuo que no sea
orgulloso". Mas bien uno debe comprender que "el principal servicio al Santo, bendito sea, es la
total simpleza, sin ninguna clase de sofisticacién" (Likutey Moharan U, 19: 1). Dejando de lado la
sofisticacion y el orgullo, uno puede llegar a ser "completo" y servir a Dios con total simpleza.



Hoy en dia, en una era en que los cultos, y en especial los cultos "religiosos", se encuentran
muy difundido s, puede haber algunos que pongan en duda la afirmacién del Rebe Najman, "Aquél
que sélo se apoya en su propiamente puede equivocarse seriamente y llegara un terrible mal ".A los
miembros de estos cultos se les ensefia que el pensamiento independiente es algo peligroso y son
llevados a dejar de pensar. Sin embargo, la diferencia entre esa vacia falta de pensar y el proceso de
pensamiento guiado por Jojma es que Jojma es una expresion de Koaj Ma, "el poder de 'équé?"' - lo
gue indica el poder de maravillarse y preguntar. Una y otra vez, en sus conversaciones y lecciones,
el Rebe Najman animaba a sus discipulos a que preguntasen y exhortaba a sus seguidores a que
utilizasen sus facultades mentales en todo su potencial. La advertencia del Rebe sobre los peligros
de basarse en el propio intelecto se refiere a un intelecto carente de Tora. Ello estaba dirigido a los
lideres del lluminismo de esos dias. Estos eran hombres instruidos que habian dejado de lado la
observancia de la Tor3, siguiendo los dictados de sus mentes y no los de nuestros Sabios. El resultado
fue KaReT (separacién) de KeTeR, una completa alienacion del judaismo y asimilaciéon con su
entorno material. Puede decirse que al emplear su propia Jojma, se desconectaron de Keter,
perdiendo asi la salvaguarda que los hubiera protegido y mantenido dentro del dmbito de la
espiritualidad.

Imaginacion o llusion

Como veremos, Daat corresponde al Santuario y al Santo Templo (Capitulo 19). Construir el
santuario interior de la mente no es cosa fécil. Para construir una estructura fisica se necesita
primero disefar los planos y aprobarlos; se debe contratar obreros para la tarea y acopiar los
materiales de construccidén. Incluso cuando todo parece estar listo, es posible que surjan muchos
obstaculos, generando toda clase de retrasos. De la misma manera, al dedicarse a la construccién
espiritual de la mente, se necesitan planos, trabajadores y materiales, y se debe tratar con los
obstdaculos que inevitablemente han de surgir.

Al darnoslaTor4, Dios, en Su bondad nos dio todos los planos necesarios para desarrollarnos
espiritualmente. La Tora contiene un conjunto general de reglas que tienen la capacidad de abrir el
corazon y la mente hacia ambitos que se encuentran mucho mas alld del mundo material. Hasta la
persona mas simple puede experimentar la espiritualidad, la alegria del Shabat y de las Festividades,
las profundas y sentidas plegarias que liberan las emociones, la duradera satisfaccion de la caridad,
de la ayuda a los demas, etcétera. Esto es posible porque la estructura de la Tora es un paralelo de
la forma humana. En este mundo el hombre, no importa cudl sea su situacién, siempre puede
conectarse con la Tora- y por tanto con Dios (ver Capitulos 1-2).

Los "obreros y materiales" corresponden a los sentidos, a los miembros y a los érganos del
cuerpo. Los obstaculos y las barreras también son partes del sistema. Pero la mayor oposicion que
encontramos al tratar de construir nuestro propio santuario interior se encuentra en la mente
misma. Como ensefia el Rebe Najman (Likutey Moharan Il, 46:2), "los mas grandes obstaculos que
uno debe enfrentar son los de la mente". Esto se refiere a los poderes de la imaginacién y de la
ilusion.

Dios formd a Adéan a partir del polvo de la adama [tierra]". ADaM fue llamado asi debido a que fue
formado a partir de la AdaMa.
Génesis 2:7; Bereshit Rabah 17:4



Ensefia el Rebe Najman:

La persona debe elevarse por sobre su imaginacion para alcanzar el intelecto. Nadie puede
entrar por las puertas de la santidad mientras no haya aprendido a dominar sus ilusiones (Likutey
Moharan 1, 25:1, 4).

La imaginacion: un increible "combustible" para el pensamiento. La imaginacidén estimula
la mente hacia la busqueda de lo desconocido , para ir detras de nuevas ideas, de nuevas
invenciones y de nuevas percepciones. Esta permite que el intelecto sobrepase sus limites actuales.
Pero también facilita que la mente se extravie en areas prohibidas.

Hemos visto que el hombre es unico en su intelecto y que ademas recibié las
herramientas necesarias para usarlo sabiamente. Hemos visto también que el hombre recibid
la libertad para elegir entre usar o abusar de su intelecto. Como nos enseiia la narrativa biblica, Adan
fue formado de la adama (tierra). La palabra hebrea aDaMa es similar a la palabra meDaMé, que
significa "imaginacion". El hombre no sélo fue formado de la adama sino también de su poder de
medamé (imaginacién). Si el hombre elige abusar de su intelecto, su imaginacidn lo ayudara en esta
senda, obstaculizando el verdadero intelecto . Sin embargo, si verdaderamente desea cumplir con
la Voluntad de Dios, la imaginacién le sera necesaria, pues es sélo mediante la imaginacion que
podra comenzar a percibir la espiritualidad.

Esto puede apreciar se en el uso que hace la Escritura del vocablo meDaMé, como en el
versiculo (Isafas 14:14), "EdaMé L'Elion- me asemejaré a lo Superior".

Esta era la intencién del Rebe Najman tras su afirmacidon de que es necesario someter la
imaginacion al poder del intelecto. La imaginacién es una fuerza poderosa. Es la fuente de la
capacidad creadora del hombre y si se utiliza de la manera apropiada puede elevarlo hacia las alturas
mas nobles, pero si no es guiada por el verdadero intelecto puede también llevarlo por la senda
equivocada.

Imaginacidn: El Puente entre lo Fisico y lo Espiritual
Escribe el Rabi Natan:

La imaginacién actia como un intermediario. Ella sirve como puente entre lo fisico y lo
espiritual, entre el cuerpo y el alma. La capacidad para visualizar algo en la mente proviene del poder
de la imaginacion. Aquello que visualizamos puede de hecho ser un objeto fisico, pero la
visualizacidn de ese objeto en la mente es de hecho una experiencia "espiritual”. La imaginacion
puede asi ser pensada como el punto mas elevado del ambito fisico y el punto mas bajo del ambito
espiritual. Ella es el puente entre lo material y lo etéreo.

El poder del intelecto se extiende mucho mas alla de las limitaciones de lo fisico. Aquél que
posee un intelecto puro esta muy lejos del pecado e incluso del error. Sin embargo, desde el pecado
de Adan, el cuerpo fisico se ha vuelto tan opaco que dificilmente podemos "imaginar" estar
completamente libres de la imperfeccién. Lo que necesitamos es alguna clase de puente para ubicar
lainteraccidn del intelecto con lo material, de modo que sea posible dominar los deseos fisicos. Aqui
yace el poder de la imaginacion: une las fuerzas del cuerpo y del alma. Si la persona utiliza su



imaginacidon de modo sabio, podra verdaderamente elevarse desde el nivel fisico al nivel de lo
espiritual.

Es por esta razén que el hombre fue llamado AdaM, pues estd formado de AdaMah, del
polvo, de lo fisico. Pero mediante el uso de su imaginacidn el hombre puede ascender por sobre el
mundo material y alcanzar un nivel de profecia. La palabra hebrea para decir "yo imaginaré" es
AdaMénh. En este sentido, podemos comprender el significado del versiculo (Osea 12:11), "AdaMéh
[yo seré imaginado] através de los profetas" (Likutey Halajot, Birkat HaReaj 4:14; 16).

Aquél que se encuentra hundido en lo material sélo puede relacionarse con lo espiritual
mediante la conjetura; todo ello es abstracto para él. Sin embargo, si utiliza su imaginacion para
buscar la espiritualidad, podra ascender hacia nivele s muy altos de Divinidad.

Angélico o Demoniaco

Ensefia el Rebe Najman (Likutey Moharan ll, 8:7), "La fe sdlo existe en nuestra imaginacion.
Alli donde la mente es capaz de comprender no actua la fe". Dado que la fe es requerida alli donde
falta la comprensidn, la fe fortalece al hombre, estimuldndolo a buscar aquello que se encuentra
por el momento mas alla de su comprension y manteniéndolo centrado en lo espiritual. Asi, la
imaginacidn puede ser el catalizador para alcanzar la espiritualidad.

Por otro lado, ensefia el Talmud (Sota 2a), "El hombre no transgrede a no ser que lo posea
un espiritu de locura". Sila persona baja la guardia, pensando que el pecado no la dafiara, comete
un gran error. Con esa actitud caera desde el intelecto hacia la locura, dafiando su mente en el
camino. Su imaginacion, alli donde se enraiza su fe, también serd dafiada, manifestdndose en
pensamientos ilusorios. Por eso ensefa el Rebe Najman (Likutey Moharan |, 54:7), "Dafar el
intelecto aumenta el poder de la ilusidon". Al sucumbir al poder negativo de la ilusién, la persona
pierde algo de su Divinidad y desciende desde el nivel humano al nivel animal; aunque los animales
poseen algo de intelecto, les falta un conocimiento claro y distinto. Aquél cuyos pensamientos han
degenerado hacia este nivel, necesariamente desciende de la espiritualidad (ver Likutey Moharan |,
54:5).

El Rebe Najman compara este tipo de intelecto ilusorio y dafiado con los demonios. Ensefian
nuestros Sabios que "los demonios fueron creados en la tarde del primer viernes, justo antes de la
puesta del sol. Al ponerse el sol, sélo sus espiritus fueron creados, pues no habia tiempo para
hacerles cuerpos. Debido a esto, los demonios tienen espiritu pero no poseen un cuerpo fisico"
(Zohar 1, 47b). Por ende, los demonios buscan constantemente el cuerpo de alguien para poder
habitar.

La imaginacion puede compararse a un espiritu sin cuerpo - a un espiritu o pensamiento
"desencarnado"”. Asi, cuando la persona actla con demasiada prisa sobre la base de sus
pensamientos u objetivos imaginados sin ejercer restriccion (Keter), esto es similar a entregarle un
cuerpo - el suyo propio - a un demonio, cayendo facilmente en un comportamiento "demoniaco".
En este estado, uno es vulnerable a las fuerzas del mal y nunca puede estar seguro de dénde
acabard. Por eso ensefia el Rebe Najman que nadie puede entrar por las puertas de la santidad h
asta no haber subyugado los poderes ilusorios. El Rebe enfatizé ademds que el aspecto negativo de
la imaginacién- el "demonio" en cada persona - es mucho mas poderoso en la persona orientada
hacia la espiritualidad. El "demonio" de la ilusidon que busca un cuerpo en el cual habitar buscara



con preferencia uno que estudie la Tora y mas especificamente uno bien versado en la Halaja (los
Cddigos de la Ley judia).

Esto se debe a la necesidad de mantener el equilibrio del bien y del mal en el mundo. El
estudio y la adhesién meticulosa a la Halaja ayudan a definir claramente el sendero espiritual de la
persona, dandole formay estructura a su vida. De esta manera el conocimiento es un conocimiento
claro- la persona sabe lo que estd permitido y lo que estd prohibido. Sin ninguna fuerza que
contrarreste este conocimiento le seria muy facil elegir el sendero correcto; pues es muy claro el
camino que debe seguir. Por ello y, para mantener la libertad de eleccidn, el poder de la ilusion
busca anular este conocimiento claro y decisivo (Likutey Moharan 1, 54:6).

Esto se ve en la ensefianza del Rebe Najman donde muestra cémo, cuando uno comienza a
alcanzar un intelecto claro, estos "demonios" que surgen de la propia imaginacién se vuelven mas
fuertes aun. Siempre existen niveles superiores de intelecto que pueden alcanzarse y nunca
debemos pensar que dado que hemos pasado a través de ciertas puertas de santidad ya hemos
anulado finalmente nuestras ilusiones. En esta vida, el equilibrio entre el bien y el mal se mantiene
en todos los niveles, asegurando asi la libertad de eleccién en cada etapa del camino. Asi, en cada
nivel se encuentran obstaculos e ilusiones. Es necesario confrontar constantemente estos
obstdaculos y superarlos (Likutey Moharan |, 25:3).

El Rebe Najman ensefidé también que originar ideas de Tora sirve de rectificacién para los
pensamientos impropios. Esto se debe a que la persona debe trabajar desarrollando su imaginacion
hasta ser capaz 'de formar un "cuerpo" para estas nuevas ideas. Virtualmente todos los
pensamientos humanos son productos de la imaginacidn, y originar conceptos de Tora requiere
ciertamente de imaginacidon. Pero aun asi uno debe siempre examinar la relaciéon entre el
conocimiento que uno ya posee y las ideas nuevas que estd originando, para cerciorarse de que
estas nuevas ideas se encuentran en linea con un aspecto valido de la Tora. Esto sirve para rectificar
los pensamientos impropios y la imaginacién dafiada (Likutey Moharan 1, 105: 1,3). Sin embargo y
como veremos, basar las ensefianzas originales en ideas distantes de la Tora sélo aumenta el poder
de lailusion.

Las Camaras de Intercambios

La mujer vio que el arbol era bueno para comer y deseable a los ojos... Ella tomé de su fruto
y comid de él. Ella también le dio a su esposo y él comid.
Génesis 3:6

Cuando la Serpiente se acercé a Eva para incitarla a comer del Arbol del Conocimiento, le
dijo, "Ustedes serdn como Dios, conociendo el bien y el mal," e inmediatamente, "ella vio que el
arbol era bueno para comer y deseable a los ojos... Ella tomé de su fruto y comié de él. Ella también
le dio a su esposo y él comid".

El Rabi Natan escribe que su error fue tratar de llegar mas alld de los limites de su Keter,
de su barrera superior. Ellos pensaron que de esta manera podrian llegar a ser como Dios. En lugar
de ello, descendieron hacia las Cdmaras de Intercambios donde el bien se vuelve mal y el mal, bien.

Estas Cdmaras de Intercambios son, de hecho, la imaginacion dafiada, donde uno piensa
gue conoce o comprende, pero de hecho no es asi. El versiculo dice (Isaias 5:20), "iAy de aquéllos



que llaman al mal bien y al bien mal! Ellos cambian la oscuridad por la luz y la luz por la oscuridad;
ellos cambian lo amargo por lo dulce y lo dulce por lo amargo". Toda la amargura de la vida,
incluyendo el odio y la ira, la tristeza y los celos, la lucha, la conquista, la busqueda de honor, todo
proviene de la imaginacidn (Likutey Halajot, Hoda'a 6:46-50).

Cierta vez dijo el Rebe Najman:

El Talmud afirma que la Inclinacién al Mal tiene siete nombres: el malo, el incurcusio, el
impuro, el enemigo, el obstaculo donde se tropieza, la piedra y el solapado (Suka 52a). En nuestros
dias, el malo deberia tener un nombre adicional: el poder de la ilusion (Likutey Moharan I, 25:8).

Capitulo 18
Jojma y Bina

Ensefia el Ari que Jojma y Bina son inseparables. Estos atributos son llamados "dos amigos
gue nunca se separan" (Zohar lll, 4a) y son paralelos al cerebro, dividido en los hemisferios derecho
e izquierdo. Aunque cada uno posee su propia identidad, ellos nunca se separan. Como hemos visto,
Jojma representa una sabiduria indiferenciada, el hemisferio derecho "no verbal," mientras que Bina
es la manifestacion de esa sabiduria, el hemisferio izquierdo "verbal". El Sefer letzird (1:4) dice,
"Comprende con Sabiduria y sé Sabio con Comprensién," significando que para alcanzar los niveles
mas altos de percepcion de Dios, Jojma y Bina deben ser utilizadas en conjunto.

Jojma y Bind corresponden respectivamente al cerebro, que controla el proceso de
pensamiento y al cerebelo que es responsable de la coordinacién muscular y del equilibrio del
cuerpo. En este sentid o, Jojma representa el intelecto general del hombre, la capacidad de dominar
un tema y de integrar sus principios fundamentales dentro de su proceso mental. Bina indica la
capacidad de dirigir el cuerpo basandose en las érdenes de la mente. Esto se logra a través de la
capacidad de la mente para derivar informacién adicional de los datos ya recibidos. Para poder
buscar la espiritualidad, la persona necesita de ambos.

Para ilustrar esto, en el nivel de Jojm3d, cada ser humano sabe que existe un Dios. Incluso
aquéllos que no buscan a Dios poseen un reconocimiento latente de El Incluso el autodenominado
ateo posee un profundo sentido de Dios, si bien oculto. Bina dirige la lucha para comprender y
desarrollar este conocimiento latente. Sin Bina, Jojma no cumple ningln propdsito.

Asi ensefié el Rebe Najman:

iDebes saber! Estan esos malvados que malgastan sus vidas tratando de alejarse del Santo,
bendito sea y de su Tord. Sin embargo, siempre queda una pequefia chispa de espiritualidad que
busca volver a encender la Ilama espiritual en ellos. Pero debido a que se han hundido tan
profundamente en su maldad, ellos redoblan sus esfuerzos para desarraigarse por completo, de
modo que eventualmente eliminan hasta la minima conexién con el Santo, bendito sea.
Desafortunadamente, en la mayoria de los casos, cuando la gente alcanza este nivel de ateismo,
muere. Entonces ven la verdad de aquello que habian tratado de negar con tanta fuerza, pero ahora
es demasiado tarde. iEl Cielo nos libre! (Likutey Moharan |, 274).



La Metrépolis de Roma

Cuando el Rey Salomdn se casé con la hija del Faradn, jel angel] Gabriel descendid y clavé
una KaNé [cafial en el mar. Un banco de arena se formé (alrededor de la cafia), sobre el cual se
construyé mds tarde la ciudad de Roma.

Ensefio el Rebe Najman:

Existen dos tipos de KaNé. Uno es K'Né [adquirir], como en (Proverbios 4:5), "K'Né Jojm3,
K'Né Bina - Adquiere sabiduria, adquiere comprensién". La otra es aquella que estd asociada con
(Salmos 68:31), "Increpa a la bestia salvaje del KaNé [cafiaveral)". Jojma representa la sabiduria
pura, que es el conocimiento de Dios, mientras que la falsa creencia y las formas de vida no
deseables son comparadas con bestias salvajes. Implantar falsas creencias en la mente permite que
se arraigue la "bestia", reemplazando a la verdad era sabiduria (Likutey Moharan I, 35:1).

La verdadera sabiduria es espiritualidad. La persona comienza su vida con una mente
abierta, dispuesta a recibir todo tipo de conocimiento e informacién. Con el paso del tiempo, la
informacidn acumulada es guardada en la mente, arraigdndose y expandiéndose. Si entonces dirige
su mente hacia la busqueda espiritual, podrd expandirse mas aun, pues lo espiritual estd mas alla
del tiempo y del espacio y por tanto nunca acaba. Sin embargo, si opta por la busqueda material,
con el acompainamiento de las falsas creencias y de las formas de vida malsanas, su mente se
envenena de pasiones antinaturales. Primero se implanta una pequefia cantidad de mal, luego un
poco mas y finalmente los malos deseos dominan a la mente por completo. El cerebro, habiendo
absorbido y acumulado vastas cantidades de materialismo, no tiene ya espacio para algo mas que
pueda entrar y desarrollarse. Lo espiritual es anulado.

En esta leccidn, el Rebe Najman explica el significado del pasaje Talmudico citado mas
arriba. "El Rey Salomén representa la sabiduria espiritual. La hija del Faradn representa las falsas
creencias y un estilo de vida malsano. GaVRiel corresponde a GueVuRot, o juicios. El mar representa
el 'mar de sabiduria’, que se encuentra en la mente de las personas. Roma representa el ateismo"
(Likutey Moharan 1, 35:1).

El casamiento del Rey Salomdn con la hija del Faradn es un paralelo de la persona que usa
su mente para acumular falsas creencias. El dngel Gabriel representa los juicios, las restricciones y
constricciones que ahora enfrenta en la vida, como resultado de su bisqueda material. Los deseos
materiales son asemejados a una cafia plantada en el mar. La mente, originalmente abierta a la
espiritualidad sin limites, ahora tiene un pequefio objeto material plantado dentro de ella,
ocupando un espacio. Como explica Rashi (Shabat, toe. cit.), un mar sin obstrucciones fluye
libremente, mientras que una sola cafa atrae hacia si toda la resaca flotante. Al acumularse esta
resaca, la cafia se transforma en un banco de arena y eventualmente se vuelve una gran extension
de tierra.. De esta manera, las falsas creencias, que pueden haber comenzado como algo muy
pequefio, se transforman en un polo de atraccién al que son arrastradas todas las otras ideas
negativas. Estas infracciones "aparentemente pequenas" se acumulan con el tiempo y adquieren el
tamafio y la fuerza de la "ciudad de Roma," la capital del imperio que destruyé el Templo y
atormentd y asesind a millones de personas: el arquetipo del ateo.



é¢Una Mente Amplia o Una Mente Estrecha?

A la luz de las ensefanzas del Rebe Najmdan podemos ver que la gente que se define como
cientifica, liberal, secular y de mente abierta es de hecho muy estrecha en su visién. En lugar de
percibir la Inteligencia Infinita manifiesta en la quimica de la vida y en el milagro de la con ciencia
human a que esa quimica sostiene, prefieren percibir el azar y los procesos aleatorios. Habiendo
cerrado sus mentes a la Divinidad, simplemente les resulta imposible entender qué es lo que
significa una persona espiritual y religiosa. Mds aun, debido a que sélo piensan en términos
materiales, se cierran y no perciben lo que se encuentra mas alla de la materia.

Que el escéptico sobre la existencia de Dios observe una particula de madera a través de un
microscopio electrénico. Que observe cédmo esta compuesta de fibras, construidas de celulosa,
estructurada en moléculas, formadas por atomos, constituidos por particulas sub-atémicas tales
como protones, electrones y neutrones, los que a su vez estan formados por particulas sub- su b-
atémicas llamadas quarks y leptones. Que comprenda que éstas no son entidades fisicas sino mas
bien paquetes de energia vibrante; y que estas energias vibrantes son frecuencias de una Unica y
basica fuerza de energia vibrante g u e continuamente y a cada m omento crea y recrea todos los
atomos y moléculas del universo. Que comprenda que lo que una vez fue un conocimiento profético
o Kabalista del "interior" de la materia es ahora aceptado como teoria cientifica. Aquél que no vea
la maravilla de todo esto tiene verdaderamente una mente muy estrecha, embotada por sus propios
y limitados preconceptos.

Examinemos la actitud de una mente abierta frente a una mente estrecha en el contexto de
los eventos experimentados por los judios en el Mar Rojo. Frente a ellos se encontraba el mar, hacia
un lado, un desierto lleno de bestias salvajes, por el otro, barrancas insuperables y por detras los
egipcios persiguiéndolos. Tal como ellos lo veian, tenian muy pocas y dolorosas opciones: saltar al
mar, retornar a la esclavitud egipcia, luchar contra los egipcios o huir al desierto (Shmot Rabah 21:5).
Pero los poderes de Dios no se limitan a los confines del tiempo y el espacio. Su eleccién fue "jAbrir
el Mar Rojo!"

Por su puesto que no nos enfrentamos con estas situaciones todos los dias. N i realmente
se supone que veamos un milagro revelado en nuestra época... ¢O si?

De hecho, en el dmbito espiritual, todo puede suceder. Cuando una persona que vive una
existencia exclusivamente materialista se ve confrontada por dificultades, actuara sélo en base a la
forma en que ve las cosas. Podra optar por la solucidn "natural," basada en la manera en la cual
comprende sus problemas. Esa persona tiene una mente estrecha; al buscar solamente aquellas
soluciones que puedan ser concebidas por su mente finita, elimina automaticamente un conjunto
entero de posibles soluciones que no se conforman a sus ideas. Sin embargo, aquél que busca la
espiritualidad sabe que siempre puede confiar en Dios. Dado que Dios es Infinito, El puede traer
toda clase de soluciones. Esta persona ciertamente buscara las soluciones que pueda imaginar por
si misma, pero también estard alerta a otras posibilidades que puedan surgir, pues sabe que Dios en
Su Sabiduria Infinita puede ayudarla de innumerable s maneras. Muchas veces puede parecer que
no hubiera ninguna solucion viable, o que las opciones no fueran accesibles. Pero de alguna manera
se llega a una solucidén inesperada.

No existe limite a lo que Dios puede hacer. Asi, el ambito espiritual esta definido como un
ambito que va mas alla de las limitaciones del espacio o del tiempo. Lo espiritual no se conforma a



ninguna figura que la mente finita del hombre pueda imaginar. Por esta razén, creer en Dios y buscar
una vida espiritual es una clara indicacidn de la verdadera amplitud mental. Dado que Dios estd mds
alla del tiempo y del espacio, para aquél que se relaciona con Dios, todo puede suceder. Y por el
contrario, la estrechez mental de aquél que sdlo busca el materialismo limita su potencial sélo a
aquel lo que el mundo material puede ofrecerle. Nunca podra apreciar realmente las maravillas
inherentes a la creacion.

La Memoria: Recordando el Futuro...

¢Quién es sabio? Aquél que percibe el nolad [futuro]...
Tamid32a

Rabi Moshé Sofer (Jatam Sofer, 1763- 1839) comenta que la palabra nolad (literalmente,
"nacido") indica una profunda conexion entre aquello que ya ha "nacido" en el pasado y aquello que
aun esta por "nacer" en el futuro. Ello nos ensefia que el futuro puede ser visto y comprendido sélo
estudiando el pasado (Rabi Eliahd Jaim Rosen).

Como hemos visto mas arriba, Jojmd y Bina representan "recuerdo " del pasado vy
"penetracion " en el futuro (Capitulo 14). Hemos visto como la imaginacién puede cerrar la brecha
entre lo espiritual y lo material. La memoria puede comprender se igualmente como un puente
entre el pasado y el futuro.

Asi ensena el Rebe Najman:
Uno debe mantener siempre en la mente la imagen de su objetivo (Likutey Moharan 1, 18:1).

Explica el Rebe que si uno quiere construir una casa, primero debe imaginar cémo le gustaria
que fuese. Con esta imagen en mente, puede ahora disefiar todos sus detalles, dibujar los plan os
necesarios, adquirir los materiales y ponerse a trabajar para completar la estructura. La imagen
mental no sdélo guia los pasos en el camino, sino que también actia como un poderoso estimulo
para impulsarnos a llevar todo el plan a buen término. El mayor incentivo proviene de mantener en
la mente la estructura final esperada.

Esta actitud es crucial para el éxito en la v ida. El objetivo ultimo de la vida, el cual siempre debemos
mantener en mente, es el Mundo que Viene. El Rebe Najman habla de "recordar constantemente
el Mundo que Viene y mantener este objetivo como lo mds importante en la mente" (ibid.). ¢Cémo
podemos recordar algo que esta en el futuro?

Una respuesta es que el Mundo que Viene representa una dimensién que se encuentra
fuera de nuestro ambito corriente, una dimension en la cual el tiempo adn no estd segmentado, y
el pasado, presente y futuro son uno solo. Desde el punto de vista de nuestro actual estado de
conciencia, el Mundo que Viene se encuentra en el futuro; pero desde el punto de vista de nuestras
almas trascendentes, esta dimensién es ahora (porque el alma trascendente también trasciende a
la dimension del tiempo). Mas aun, dado que nuestras almas se originan en esa dimension y vuelven
a ella cada noche mientras dormimos, su memoria estd de hecho embebida profundamente en
nuestra psique. Por tanto, podemos "recordar" el futuro.

En el cuento del Rebe Najman titulado "Los Nifios Cambiados," el verdadero principe,
aunque criado como siervo, alin se sentia atraido por los modales de la realeza. Aquello que estaba



naturalmente embebido en su psique nunca se borré por completo. Al final, el verdadero principe
se vuelve amo del rey anterior (quien en realidad era su siervo) y finalmente terminé gobernando
como "Rey Sabio" del "Pais Tonto". Como explica el Rabi Natan, la lucha entre el verdadero principe
y el siervo simboliza la constante batalla entre el cuerpo (siervo) y el alma (principe). Aunque se
encuentra en este mundo material, el alma nunca olvida por completo su origen y finalmente
terminara por buscarlo. En el Mundo que Viene, el alma del hombre trascendera esta vida material
para entrar a una dimension donde el alma reina suprema.

Ensefid el Rebe Najman:

La Tord es vasta. ¢{COmo se puede esperar estudiar toda la Tord y retenerla en su mente?
Consideremos un barril lleno de agua: si alguien desea agregarle agua, aunque sea una pequefia
cantidad al o del contenido existente en el barril deberd derramarse para dejar lugar a agua fresca.
Sin embargo, a diferencia del barril y de su contenido, la naturaleza espiritual de la Tord trasciende
el concepto de espacio. Asi, aquél que busca la espiritualidad de la Tora siempre puede aumentar
su conocimiento de Tora sin perder nada de la sabiduria adquirida previamente (Likutey Moharan
1,110).

Cuanta mas espiritualidad uno haya cultivado en su intelecto mas grande sera la capacidad
para guardar mucha mas informacion en la mente. Aun asi, es muy facil olvidar el verdadero
objetivo. Considerando la cantidad de necesidad es fisicas del hombre el esfuerzo por ganarse la
vida y por mantener a la familia pueden hacer que uno olvide su naturaleza espiritual y su potencial.
Como ensefa el Rebe Najman (Likutey Moharan |, 54: 1), "La persona debe cuidar su memoria, para
no caer en el olvido. El olvido es paralelo al concepto de un 'corazén moribundo' [el corazén es un
aspecto de Bind. (que se refiere al futuro) y que prevalece entre aquéllos que consideran este
mundo corpéreo como el unico mundo que existe. El principal esfuerzo de la memoria debe ser
recordar la memoria del futuro".

El Rebe Najmdn ensefia que la plegaria, la cancién y la alegria ayudan a la memoria y
combaten el olvido. Mediante la plegaria uno puede cuidar la memoria y mantenerse
constantemente consciente del Mundo que Viene (Likutey Moharan |, 7:7; ibid. I, 54: 12).

...Y Olvidando el Pasado

El Rebe Najman ensefia también que la tendencia humana hacia el olvido es, en cierta
manera, sumamente beneficiosa:

Si no olvidaras, te seria absolutamente imposible servir al Santo, bendito sea. Recordarlas
todo lo pasado y los recuerdos (desagradables] te hundirian y no te dejarian elevar. Todo aquello
gue intentaras seria constantemente opacado por los recuerdos de tu pasado.

Pero el Santo, bendito sea, te ha dado el poder de olvidar y de dejar de lado el pasado. El
pasado se ha ido para siempre y no es necesario traerlo otra vez a la mente. Debido a que puedes
olvidar, no tienes que ser dominado por el pasado.

Esto es algo muy importante de comprender al servir al Santo, bendito sea. La mayor parte
de la gente se siente mal por sus acciones pasadas, especialmente durante la plegaria. Cuando una
persona recita sus plegarias, sus devociones se ven confundidas generalmente por los recuerdos. Es



posible que piense en sus negocios o en los problemas que tiene en su casa, preocupandose por
algo que hizo mal o algo importante que no hizo. Aunque intente servir al Santo, bendito sea,
mediante la plegaria o el estudio, puede estar preocupado pensando en sus muchos pecados y
faltas. Este es un problema universal y cada persona reconoce sus propias dificultades.

El mejor consejo para esto es simplemente olvidar. Tan pronto como un evento [doloroso]
gueda detras de ti, olvidalo por completo y nunca vuelvas a pensar en él. Comprende bien esto,
pues es un concepto fundamental (Sabiduria y Enseianzas del Rabi Najman de Breslov #26).

Continua el Rabi Najman :

En nuestra literatura sagrada, encontramos que el Santo, bendito sea, nos dio el poder de
olvidar, de modo que siempre podamos apreciar la Tord como si fuese la primera vez que la
estudiamos. Debido a que olvidas, puedes volver a estudiar una leccidén o revisarla, que es como
volver a aprenderla; podrds apreciarla tanto como la primera vez que la estudiaste.

El Midrash asemeja esto con unos trabajadores que han sido contratados para volcar agua
dentro de barriles que tienen su fondo perforado. Cuanta mas agua vierten dentro de los barriles,
mas se filtra hacia afuera. Los tontos se quejan, "éPara qué trabajar en vano? ¢Para qué echar agua
en barriles que pierden constantemente?" Pero los sabios responden, "¢Y cudl es la diferencia?
¢Acaso no nos pagan por dia para hacer este trabajo? Si el barril pierde, nuestro salario no se ve
reducido" (Vaikra Rabah 19:2).

La misma actitud debe aplicarse a tus estudios sagrados. Es posible que olvides, pero tu
recompensa no se ve reducida. En el futuro, el Santo, bendito sea, hara que cada uno recuerde todo
lo aprendido, aunque lo hubiera olvidado durante su vida (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman
de Breslov #26).

El Sueno del Faraodn

Dijo entonces el Faradn a losef: "En mi suefio, heme alli en pie, a la orilla del rio, y he aqui
que del rio subian siete vacas gruesas de carnes y hermosas de forma ... Mas he aqui otras siete
vacas que subian después de ellas, delgadas y muy feas de traza y enjutas de carne... Y las vacas
enjutas y feas devoraron a las siete primeras vacas gordas. Y entraban en sus entrafias y no se
conocia que hubieran entrado en sus entrafias; pues su aspecto era feo como de primero".

Génesis 41: 17-21

Al hablar respecto del olvido, el Rabi Natan advierte que uno debe cuidarse del "sueiio del
Faradn". La Biblia relata que el Faradn sofié con siete vacas gordas y siete vacas flacas. Luego de
tragar a las vacas gordas, las vacas flacas no mostraban sefiales de haber consumido una "vaca
gorda". El suefio alude a la tendencia de la gente para "tragar todo el bien " que existe en sus vidas
- es decir, olvidar el bien tan absolutamente que ni siquiera una traza de su memoria permanece. Es
verdad que uno debe olvidar las malas acciones y los errores pasados que podrian inhibir el
crecimiento espiritual, y que debe recordar las equivocaciones pasadas para trabajar sobre ellas y
corregirlas. Aun asi, uno debe recordar el bien que ha hecho. Mantener lo positivo en la mente
permite que uno pueda recurrir a su fuerza interior para crecer continuamente. Esto puede llevar a
la persona hacia la alegria, la cual a su vez cuida su memoria (Likutey Halajot, Netilat ladaim Shajarit
4:7).



El Rabi Natan explica en otra parte, que PaRé (Faradn en hebreo), esta relacionado con
HaFRa'a, "interferencia," implicando los pensamientos discordantes y los engafos que infiltran
nuestra mente. Uno siempre debe luchar contra el suefio del Faraén mediante la ayuda de la fuerza
del Tzadik. Fue losef quien le dio al Faradn la solucién para salvarse y salvar del hambre a su tierra
(y de hecho, a todas las tierras afectadas), indicando que el consejo de los Tzadikim puede
contrarrestar los efectos dafiinos de los malos suefios y de los engafios.

Hemos visto (Capitulo 6) que el pecado de Adan fue comer del Arbol del Conocimiento del
Bien y del Mal, accion que lo separé del consejo apropiado. Este consejo puede ser redescubierto
en las ensenanzas de los Tzadikim. Aquél que verdadera mente desea superar su mala inclinacién -
con sus engafios, malos pensamientos y mala memoria- se beneficiara tremendamente al estudiar
el consejo ofrecido por los verdaderos Tzadikim (Likutey Halajot, Rosh Jodesh 7:54).

La Creacion Ex Nihilo

En Su bondad El renueva cada dia, constantemente la obra de la creacién. jCudn
innumerables son Tus actos, Oh Dios; todo lo Has hecho con Jojm3!
Plegaria de la Mafiana

Ensefia el Rebe Najman:

Uno sélo debe tener pensamientos buenos y productivos, renovando y vigorizando dia a dia
el propio intelecto. Esto es similar a la Creacidn, cuando (Salmos 104:4) "Todo lo Has hecho con
Jojma". El Santo, bendito sea, repite el acto de la creacidon del mundo cada dia, nuevamente, ex
nihilo [de la nada]. De la misma manera, uno debe renovar su mente y su intelecto todos los dias
(Likutey Moharan 1, 35:2).

El primer paso es comenzar cada dia sin preconceptos. Tal como la creacién tuvo lugar ex
nihilo, de la misma manera debemos enfrentar cada nuevo dia con una actitud ex nihilo. Es
necesario decir, "Hoy no es como ayer. jHoy es un dia absolutamente nuevo! " Mantente abierto a
las nuevas ideas sin encerrarte en la rutina. Enfrenta incluso la rutina diaria con una actitud nuevay
fresca (Likutey Halajot, Basar velalav 4: 12).

La mayor parte de los inventos fueron realizados por gente que rechazd las nociones e ideas
preconcebidas, y que estaba deseosa de probar un nuevo acercamiento hacia sus objetivos. Lo
mismo puede decirse de la busqueda de la espiritualidad. Acercarse de manera nueva cada dia abre
nuevas perspectivas espirituales.

Agrega el Rabi Natan que Dios infunde este poder de renovacién en cada dia. "Imagina a un
artista," escribe, "que crea las obras mds hermosas. ¢Es posible imaginar que esta persona creativa
haria todos los dias lo mismo? El Santo, bendito sea, el Maestro Artesano por excelencia, recrea el
mundo entero cada dia. ¢Es posible pensar por un momento que el Santo, bendito sea- Quien cred
un mundo tan increible con todo lo que contiene - estaria haciendo lo mismo dia tras dia durante
tantos milenios sin crear nada nuevo cada dia? jAbsolutamente no! Cada dia es una creacién
totalmente nueva. Y asi como el Santo bendito sea renueva el mundo, trayendo algo nuevo
diariamente, también' tu puedes tomar diariamente de esta novedad. El secreto estd en vivir cada



nuevo dia como una creacién absolutamente nueva una creacidn ex nihilo" (Likutey Halajot, Birkot
HaShajar 5:28).

Veinticuatro Horas de Noticias

iDaat (el Intelecto) es la vida mismal!
Likutey Moharan 1, 1:2

¢Quién no se ha levantado a la mafianay ha recibido de los diarios y de la radio informacion
sobre "los acontecimientos importantes del dia"? ¢ Quién puede sentarse a cenar sin antes llenarse
con el noticiero de las 8:00? ¢ Cémo puede uno dormir toda la noche "como la gente" sin informarse
primero con respecto a lo que estd sucediendo en el mundo? De acuerdo con el consejo de los
medios, no podemos vivir sin las noticias. La cuestion es, écudles noticias? ¢Por qué, de hecho, el
mundo esta tan obsesionado por las noticias?

Hemos visto que Dios infunde el poder de renovacién en cada dia. Asi, cada dia posee sus
propias "novedades del dia," en las cuales uno puede encontrar el sabor de la frescura de Ila
Creacién de Dios. Mds aun, hemos visto que la recompensa del Mundo que Viene es un constante
aumento del nivel del conocimiento de la Divinidad. Asi, nuestro apetito por las noticias es de hecho
un deseo instintivo de Daat, esto es, de la Divinidad, la fuente de la vida. Dado que el concepto de
Creacion - lasinnumerables novedades que Dios trae a la existencia cada dia - corresponde a Jojma
y Bina, la mente posee una tendencia innata a buscar siempre aquello que es nuevo. Qué novedad
uno busque es elecciéon de cada uno. Uno puede ser alimentado por la eleccién hecha por el
periodista de tumo, o puede buscar la verdadera novedad y la refrescante renovacion que se
encuentra en cada dia, que puede vigorizarnos con un nuevo impulso a la vida.

Capitulo 19
Daat: El Santo Templo

Moisés recibié la orden de construir el Santuario en donde se revelaria sobre la tierra la
Presencia Divina de Dios. "iMira!" le dijo Dios: "Yo he llamado a Betzalel... Yo lo he dotado con un
espiritu Divino, con Jojma (Sabiduria), Tevuna (Comprensién) y con Daat (Conocimiento)..." (Exodo
31:2-3). Rashi define a Daat como Ruaj HaKodesh, inspiracién divina. Cuando los poderes de Jojma
y de Bind se combinan, se obtiene Daat (Conocimiento) y se construye un Santuario. Esto también
puede lograrse a nivel individual. Toda persona es capaz de construirse a si misma como un Santo
Templo en el cual puede manifestarse el Ruaj HaKodesh.

Asi ensefd el Rebe Najman (Likutey Moharan 1, 13: 1),"Adquirir Daat es comparable a la
construccion del Santo Templo, mientras que la ausencia de Daat corresponde a su destruccidn".
Por ende, el objetivo del hombre debe ser buscar Daat y construir su propio y personal santuario de
espiritualidad, en donde pueda revelarse la Divinidad.

Como hemos visto (Capitulo 14), Daat es la manifestacion externa de Keter. Es una cuasi-
Sefird que debe ser formada mediante la confluencia de Jojma y Bind. De hecho, la principal
rectificacion de todo lo dafiado en este mundo proviene de la construccion del intelecto de Daat. El
Rabi Natan explica que la razén principal de esto radica en el pecado de Adan al comer del Etz Ha
Daat, el Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal. Dado que el dafio que él generé con ese pecado



se produjo en el ambito de Daat, también su rectificacion debe provenir de Daat (Likutey Halajot,
Kriat HaTora 6:1 1).

Daat: El Bulbo Raquideo y la Médula Espinal

Ensefia el Rebe Najman:
Jojm3 es el intelecto potencial; Bind es el intelecto
(Likutey Moharan 1, 25:1).

Ogico; Daat es la sabiduria adquirida

Jojmd es la primera revelacion del intelecto. Es el intelecto potencial, pues aun se encuentra
indiferenciado. Bina es el proceso de pensamiento ldgico a través del cual se manifiesta Jojma.
Finalmente, cuando aquello que ha sido absorbido y comprendido puede ser aplicado en un nivel
practico, uno ha alcanzado Daat.

Esto puede comprenderse mejor recordando que Daat es un paralelo del bulbo raquideo y
de la médula espinal. Todo lo procesado por el cerebro se manifiesta en la respuesta del cuerpo
frente a la direccidn del cerebro. La médula espinal, siendo una extension del bulbo raquideo, refleja
la capacidad de Daat de recibir de Jojma y Bind. Como hemos visto, Jojma representa el pasado
mientras que Bina representa el futuro. Daat es la fuerza del presente, el aqui y ahora, donde
interactuamos con las fuerzas que nos rodean. Como tal es sélo a través de Daat que podemos
verdaderamente llegar a ser conscientes de la Divinidad que nos rodea y nos conforma.

Para aprender cdmo llegar a ser conscientes de la espiritualidad a través de Daat,
recordemos que en la estructura de las Sefirot, Jojma se encuentra del lado derecho y Bina del lado
izquierdo (ver Apéndice C). Los lados derecho e izquierdo corresponden respectivamente a Jasadim
(Bondad) y Guevurot (Juicios). Anteriormente explicamos (Capitulo 14) que Jojma, que es el aspecto
masculino, se une con Bing, el aspecto femenino, para crear Daat. La combinacién de Jojma y Bina
es crucial para el funcionamiento del Daat.

A nivel préctico, si intentamos estructurar nuestras vidas sélo con la bondad, nos sentiremos
abrumados e incapacitados para funcionar. Si tratdramos de vivir una vida regida puramente, te por
el juicio no podriamos existir, pues toda minima. desviacidn de las responsabilidades demandaria
un grave castigo. Asi, el equilibrio entre la bondad y el juicio es algo crucial para una existencia
sana.

De la misma manera, alcanzar la mezcla perfecta de amor y de respeto a Dios (Jesed y
Guevura) es equivalente a alcanzar Su conocimiento. El amor nos permite entregarnos de manera
irrestricta, mientras que el respeto nos ayuda a mantener la distancia apropiada necesaria para
servir a Uno tan exaltado como Dios.

Daat crea también un equilibrio saludable en las relaciones humanas. Daat representa la
compasion , estado en el cual la bondad y la restriccion son ejercidas de manera simultanea. Un
ejemplo de esta combinacion puede verse claramente en la manera sabia de disciplinar a un nifio.
Un padre puede castigar duramente a su hijo para descargar su propia ira, o puede evitar castigarlo,
por temor a generar un mayor antagonismo. Cualquiera de estos comportamientos va en
detrimento del nifio. La disciplina administrada en forma ordenada puede ser empleada de manera
tal que el niflo comprenda cual es el comportamiento inaceptable y cdmo debe comportarse en el



futuro. La restriccion es utilizada en su forma de castigo pero combinada con el amor al nifio. Esta
es la verdadera compasidn, la compasién creada mediante Daat.

¢Aié? y Meld: Esperanza, Sin Desesperar

El conocimiento de que la mezcla entre las fuerzas opuestas (Jesed y Guevura) es algo
necesario para mantener la creacidon puede ayudarnos a comprender como la Divinidad estd
presente en este denso planeta material. El principio bdsico de la existencia es que Dios permea
toda la Creacidn, desde los niveles mas elevados hasta los mds bajos. Por un lado, cuanto mas
elevado sea el nivel al que la persona ascienda, mas grande sera la revelacién de Divinidad que
experimente y mas serd atraida hacia lo espiritual. Por otro lado, en los niveles inferiores de
existencia, la presencia de Dios se hace cada vez mas oculta, hasta que en el mds bajo de los niveles
da la sensacién de que El no existe, Dios no lo permita. La cuestién que nos enfrenta entonces es:
considerando el denso mundo material en el cual vivimos, ¢cémo podemos, siendo meros seres
humanos, tener la esperanza de experimentar a Dios?

Ensefia el Rebe Najman:

Existe un nivel en el cual la revelacidn de la grandeza del Santo, bendito sea, es tan elevada
gue no podemos ni siquiera comenzar a comprenderla. Este es el nivel de "¢ Aié makom Kevodd? -
¢Ddénde estd el Lugar de Su Gloria?" Ni siquiera los Tzadikim pueden comprender makom Kevodd
(el Lugar de Su Gloria) pues cuanto mas alto ascienden, mas perciben la grandeza del Santo, bendito
sea, en contraste a su propia insignificancia. Lo Unico que les queda es la pregunta "¢ Aié?".

En el lado opuesto de la escala se encuentran los peores pecadores, aquéllos que estan tan
distantes de la espiritualidad que parece como si no tuvieran conexién alguna con el Santo, bendito
sea. ¢Como pueden ellos comenzar alguna vez a buscarlo? Para poder progresar, deben comprender
que la tremenda y gran misericordia del Santo, bendito sea, se extiende desde los niveles mas
elevados hasta este mundo material. De esta manera el Santo, bendito sea, sostiene el mundo y
"Meld kol ha aretz Kevodé - El mundo entero estd lleno de Su Gloria" (Isaias 6:3). Se sigue entonces
que, pese a la tremenda grandeza del Santo, bendito sea, siempre podemos encontrarlo, pues El
estd en todas partes.

En cada generacidén existe un Tzadik tan grande que puede comprender ambos conceptos,
el de ¢Aié? y el de Meld. El puede mostrarle a la persona que busca la espiritualidad que, no importa
cuanto haya logrado, aiin no ha comenzado a comprender siquiera la esencia del Santo, bendito
sea. Al mismo tiempo, puede mostrarle a la persona mas alejada de la espiritualidad que el Santo,
bendito sea, se encuentra justo a su lado, accesible en todo momento (Likutey Moharan |, 7:7).

Vemos que los conceptos de ¢Aié? y de Meld representan dos extremos opuestos del
espectro. Uno indica un constante estado de anhelo y cuestionamiento: "é¢Cuando llegaré al
objetivo?" El otro esta tipificado por el sentimiento de incapacidad para encontrar a Dios y de no
ser digno de acercarse a la santidad, por lo que se le debe "mostrar" que "el mundo esta lleno de Su
Gloria". Pareceria que logicamente ambos no pueden coexistir. Ostensiblemente, aquél esta
inclinado hacia lo espiritual se encuentra lejos de lo material; y aquél hundido en lo material nunca
busca lo espiritual. Aun asi, es interesante notar que todos experimentamos estos extremos en la
vida diaria. Comunmente fluctuamos entre la esperanza y la desesperacion; también somos



conscientes de las consecuencias de pensar que hemos "llegado," o de perder las esperanzas de ser
capaces de volver a comenzar.

Daat es el "puente" entre estos dos extremos. Con Daat siempre podemos encontrar a Dios
- allidonde estemos. Incluso en el mas bajo de los abismos podemos encontrar solaz en la conciencia
de Su cercania, al tiempo de ser conscientes de |a distancia que nos separa de El. Un Tzadik es alguien
que ha perfeccionado su Daat, siendo entonces capaz de comprender ambos conceptos y de
entrelazarlos, comprendiéndolos como uno solo. Su movimiento entre los mundos superiores e
inferiores es tan natural como pasar de una habitacién a otra. Debido a que ha unido dos aparentes
opuestos dentro de si mismo es capaz de iluminar el Daat de los demads, de modo que todo aquél
gue acepte su guia serd capaz de percibir a Dios a su propio nivel.

Las Tres Divisiones

Una persona no peca a no ser que haya sido poseida por un espiritu de locura.
Sotd 2a

Ensefia el Rebe Najman:

Daat indica un lazo y una unidn, tal como esta escrito (Génesis 4:1), "Adan conoci6 [lada] a
su esposa Eva". La unién puede tomar dos formas. Una unién Sagrada es unirse a los Tzadikim, a la
Tord y al Santo, bendito sea. Tal unién proviene de un Daat de Santidad. Las uniones pecaminosas,
por otro lado, provienen de un Daat dafiado (Likutey Moharan 1, 43).

Hemos visto que el cerebro se divide en tres secciones principales: el cerebro, el cerebelo y
el bulbo raquideo. Esta division corresponde a la capacidad de la m ente de compartimentar la
informacidn y analizarla antes de llegar a conclusiones légicas. De acuerdo con el Rebe Najman, este
proceso en tres etapas (compartimentado, analisis y toma de decision final) demuestra la capacidad
de la mente para "determinar divisiones" y proteger a la persona contra el pecado, en especial
contra los pecados de inmoralidad.

Las divisiones del cerebro corresponden a Jojma, Bina y Daat, tal cual hemos explicado. Si
uno enfoca su mente hacia el logro de una mayor espiritualidad, se dirige entonces hacia la santidad.
La Unidn interior, la mezcla de sabiduria y comprensién, crea entonces un Daat de santidad, un
santuario donde puede revelarse la Divinidad. Pero, si la persona se aleja de la santidad mediante
falsas creencias, o dilapidando la energia mental en pensamientos inmorales o pecaminosos, dafa
su capacidad para alcanzar un Daat de santidad. Las divisiones en la mente se fragmentan; la
sabiduria (Jojma) se disipa y la légica (Bind) abandona a la persona. De hecho, ensefia el Ari que sélo
las fuerzas de santidad poseen Daat, mientras que las fuerzas del mal existen sin Daat. Enseiia el
Zohar (ll, 95 a), "Aquéllas (las fuerzas del mal] comienzan como una unidad pero concluyen
separadas". La unid ad no puede durar dentro del ambito del mal, pues no hay posibilidad de unién
entre el amor y el temor, la bondad y la restriccion. No es posible alcanzar Daat, esa mezcla
beneficiosa que da como resultado la compasion.

Al dafiarse Daat disminuye la compasion, y la bondad es reemplazada por la crueldad. La
gente en este estado se vuelve insensible a los sentimientos de los demds y negligente hacia la
propiedad. El dafio y el abuso se vuelven cosa de todos los dias. Peor aun, la compasion se encuentra



totalmente desubicada, de modo que la piedad se malgasta aplicandola sobre los indignos (Likutey
Moharan 11, 8:2).

Cuando reina la inmoralidad, Daat se dafia. El sentido de la compasién se oscurece: ahora
se muestra compasién hacia los criminales - terroristas, asesinos, violadores y demds - mientras que
los ciudadanos respetuosos de la ley temen por sus vidas e individuos que no lo merecen sufren
restricciones injustificadas. Algunos muestran una excesiva preocupacion por la vida silvestre,
mientras que la humanidad languidece en la pobreza. Es por esta razén que Dios cred al hombre
con un "triunvirato" plantado firmemente dentro de su mente: Jojm3, Binad y Daat. Al buscar unificar
la bondad de Jojma con la restriccidn de Bing, la persona puede desarrollar un Daat bien formado y
saber cdmo construir y crear con moderacién, para su propio beneficio y para beneficio de la
humanidad como un todo.

Dios le dio al hombre la oportunidad de construir "divisiones" sélidas en su mente,
cultivando asi su Daat. Al crecer este Daat, estas divisiones actian como barreras contra los malos
pensamientos, de modo que la persona puede eliminar todo pensamiento o accién inmoral antes
de que tenga la posibilidad de establecerse dentro de su mente. Si llega a caer presa de un
pensamiento inmoral, puede recuperar fuerzas con la ayuda de estas divisiones, y luchar contra Ia
inmoralidad incluso antes de que se transforme en una palabra hablada o en una accién. La
persona tiene la posibilidad de analizar y categorizar el pensamiento y decidir entonces qué hacer
con él: eliminarlo o dejar que se manifieste como accién o palabra. Al superar asi los pensamientos
inmorales, la persona rectifica su Daat y alcanza un Daat todavia mayor. Aquél que ha alcanzado
este estado puede irradiar amor y bondad de la manera apropiada, para beneficio de la humanidad.

El Rebe Najmdn sugiere el estudio de la Tord como ayuda para superar las tendencias
inmorales. "La Tora es llamada Daat. Con Daat uno puede anular todas las malas caracteristicas y en
especial la inmoralidad" (Likutey Moharan |, 36:2).

El Arbol del Conocimiento: El Bien y El Mal

Hemos visto la importancia del intelecto, en especial en su aspecto de Daat tal cual se
relaciona con nuestra capacidad para funcionar como un pueblo santo en este mundo.
Consideremos ahora la influencia que ejerce, tanto positiva como negativa.

Ensefia el Rebe Najman:

o Daat es llamado asi cuando, mediante él, uno llega a reconocer al Santo, bendito sea (Likutey
Moharan Il, 7:4).

. Daat corresponde a la paz, mientras que la controversia indica una forma restringida de
Daat (Likutey Moharan |, 56:8).

. Se requiere del estudio de la Tora para alcanzar el status de "hombre" (NiUmeros 19:14; cf.
Berajot 43b). Esto se debe a que la Tord se adquiere en tres etapas: estudiar Tord, que corresponde
a Jojm3a; comprender el estudio, que corresponde a Bind; y manejar el tema, que es equivalente a
Daat. Los aspectos principales del intelecto, Jojma y Binad (pues Daat resulta de su confluencia),
corresponden a las dos primeras letras del Tetragramaton, lud y Hei. Ambas, lud y Hei, suman juntas



el valor de 15 y [dado que lud y Hei pueden expandirse de tres maneras diferentes; ver Apéndice C]
tres veces 15 es igual a 45, que es el valor equivalente de AdaM, hombre (Likutey Moharan |, 101).

. Daat incluye la verdadera alegria del Mundo que Viene. Puedes experimentar el gusto de
Daat aun en este mundo, mediante el estudio de la Halajd, de los Cddigos. Cada ley aprendida de
los Cédigos te da un nuevo elemento de Daat (Likutey Moharan [1,2:2).

. Cuando tu Daat estd completo, tu alma puede desarrollarse. De manera inversa, si tu Daat
estd dafnado, se dice que eres "estéril," incapaz de desarrollar y producir descendencia. Estéril en
hebreo es LiMLel3, relacionado a la palabra Melal [sal, es decir, amargura]. Asi como la sal hace
gue una persona sienta sed, también el alma siente sed de espiritualidad y esta sed corresponde al
sufrimiento. Puedes aliviar esta sed con ideas originales de Tora (Likutey Moharan |, 65:5).

. Lograr Daat para uno solo no es suficiente. La persona debe transmitir les Daat a los demas,
de modo que incluso luego de la muerte pueda "vivir" a través del Daat que dejo tras de si en este
mundo. Esto puede lograrse a través de los propios hijos, quienes son creados de la simiente que se
origind en los mojin (ver arriba, Parte 9). También puede lograrse ensefidandoles la Tora a los demds
(Likutey Moharan I, 7:4).

. Daat es comparado a la luz del dia. Alguien que alcanza una fe completa en el Santo, bendito
sea, alcanza Daat. Entonces incluso sus "noches" brillan como el dia (Likutey Halajot, Birkot HaShajar
5:28).

. El hombre se distingue por su Daat, por su capacidad de discernir entre el bien y el mal
(Likutey Moharan 11, 7:2).

o Aquél que estudia Tora sin Daat [sin aplicar este conocimiento] es comparado con Laban,
quien sdlo recurria al engafo. Tal persona utiliza su Daat para engafiar a los demas y crear
controversias (Likutey, Moharan 1, 12: 1).

. Aquél que carece de Daat debe trabajar muy duro para ganarse el sustento. Cuanto mas
Daat le falte, mas debera trabajar. El mana, que fue el alimento de los Israelitas en el desierto, alude
a un gran Daat. De modo que si uno posee Daat su sustento sera mas facil (Likutey Moharan |, 56:6).

. La vida se experimenta a través del intelecto. Si una persona no hace un uso apropiado de
su intelecto es considerada como si estuviese dormida en vida. Este "suefio" proviene de un comer
inapropiado (Likutey Moharan |1, 60:6).

J La verdadera pobreza es la de la mente (Likutey Moharan 11, 7 :3) .
. Cuando el Daat de la persona excede su capacidad de dominar ese Daat, entonces ese
intelecto crea herejias. La capacidad de la persona para controlar su intelecto esta en relacion

directa con sus buenas acciones (Likutey Moharan [, 55:6).

J Todo dolor sufrimiento e incluso exilio son resultados de una falta Daat (Likutey Moharan |,
21:12).



El Rebe Najman ofrece también sugerencias para ayudar a rectificar y desarrollar nuestro Daat.

. El intelecto es imperfecto sin un correspondiente apego a los Tzadikim. Para que el intelecto
alcance un grado de plenitud, debe ser puro. Los Tzadikim, que son puros, ayudan a alcanzar pureza
de mente (Likutey Maharén |, 211).

. La Tierra Santa tiene el poder de purificar la mente (Likutey Moharan |, 44).
o La alegria eleva la mente (Likutey Moharan I, 89).
o El conducirse con honestidad en los negocios permite orar con una mente pura (Likutey

Moharan [, 93:2).

. Los tres mojin corresponden a las tres Festividades. Observar las tres Festividades puede
rectificar los mojin (Likutey Moharan Il, 1:5).

Enfermedad Mental ...

Los psiquiatras y los psicdlogos se ven presionados para mantenerse al dia con los nuevos
desarrollos en el campo de la salud mental. Nuevos tipos de neurosis parecen estar apareciendo a
un ritmo alarmante y constantemente se descubren nuevos desérdenes mentales. La profesidn
médica es incapaz de explicar este fendmeno. Aun no se han presentado soluciones concretas y en
el interin se distribuyen libremente todo tipo de drogas para compensar nuestra falta de
comprension de la raiz del problema. Un circulo vicioso puede iniciarse, por ejemplo, cuando un
pequefio desorden requiere medicacién. El Physicians Drug Reference Manual ("Vademécum
Médico de Drogas y Remedios") muestra claramente cdmo cada tipo de medicamento presenta
sus propios efectos secundarios, lo que lleva a otros problemas , sobre los cuales es necesaria la
aplicacion de diferentes drogas. Desafortunadamente, una gran porcion de la humanidad sufre
desérdenes menta les y emocionales, algunos de los cuales son considerados hereditarios, mientras
gue otros son vistos como resultado de las circunstancias de la vida; pueda Dios enviarles a todos
una cura completa.

Asi como la fisiologia del hombre es un paralelo de su estructura espiritual, de la misma
manera la salud mental es un espejo de la salud espiritual. Hemos visto que Keter indica esperar y
paciencia (Capitulo 16). La mente debe tener un monitor que le diga, "Ahora no es el momento.
Espera, sé paciente. No puedes tener todo lo que quieres ahora mismo; podras cumplimentar tus
deseos en algiin momento en el futuro, pero no ahora. Debes aprender a ser paciente; ahora debes
trabajar duro y tratar de mejorar. Vive tu vida con plenitud en el presente. A medida que tu vida se
desarrolle serds capaz de alcanzar tus objetivos".

Aqui yace la clave para virtualmente todos los desérdenes mentales. Cuando se dafia el
Keter de una persona, también se dafia su capacidad de crear un marco dentro del cual su estado
mental y emocional pueda crecery prosperar. Y como resultado abundan las anormalidades. Vemos
por tanto que muchos desdrdenes se encuentran asociados con tendencias compulsivas tales como
desoérdenes bipolares (maniaco-depresivos) u obsesivo-compulsivos. Mas aun, todas las pasiones -
obsesidn con pensamientos inmorales, obsesion con el trabajo, comer compulsivamente, etc. -
aunque reconocidos comunmente como desérdenes, estan de hecho asociados con impulsos no
controlados. Como ensefia el Talmud (Pesajim 66b), "La ira produce una pérdida del intelecto"; la



ira denota una falta de paciencia. El motivo de esta pérdida de intelecto es que la falta de paciencia
refleja un dafio al nivel de Keter y cuando Keter estd dafiado, la mente sufre. Ademas, hemos visto
qgue un dafo en Keter lleva al karet (separacién) y es responsable de los "desérdenes de alienacion,"
tales como las diferentes psicosis.

Hemos visto (Capitulo 16) que Keter (Voluntad) se relaciona con el poder de libertad de
eleccién del hombre. El hombre tiene la capacidad de elegir y de actuar sin la minima compulsién.
Sus decisiones pueden ser tomadas completamente independientes de toda consideracion externa.
El hombre puede ser transformado en un ser verdaderamente responsable, empleando la paciencia
y la sabiduria para saber lo que debe y lo que no debe hacer, como la clave para vivir una vida
normal.

Pero el hombre moderno esta sujeto a presiones, tanto internas como externas; presiones
tales como nunca se presentaron en las décadas pasadas. En lugar de aceptar y encarar la prueba
moral moderna y enfrentar la dura realidad, muchos han perdido la paciencia y han elegido el
camino facil: abandonar la responsabilidad espiritual. En vez de esperar el momento apropiado, la
gente se siente en general "compelida" a actuar de cierta manera, a "impulsar" una idea en
particular o a "forzar" un tema dado. "Aquél que vacila pierde," dice el refran, por lo que uno
generalmente siente que "debe" hacer algo: comprar... correr... jugar ... adquirir... tener, etcétera.
Compulsidn - no paciencia- es el imperativo del dia.

Mas aun, en lugar de admitir simplemente haberse equivocado, la gente se enreda en la
justificacidon de sus acciones. Con este comportamiento evaden la responsabilidad de si mismos, de
sus acciones y del medio. No hace mucho, era estilo de los analistas tratar de hacer que la gente se
sintiera bien consigo misma- una idea noble, juna idea que el Rebe Najman ensefd hace doscientos
afios! Sin embargo, este consejo era dado a expensas del sentimiento basico de responsabilidad. La
frase prevaleciente era, "Mientras yo me sienta bien, no importa lo que haga o lo que suceda a mi
alrededor". Gracias a Dios, esta escuela de pensamiento estd declinando, pues en términos
generales no ha conducido a la salud mental sino mas bien a una grave forma de enfermedad
mental, mientras que aquéllos cercanos al que buscd tal equivocada autosatisfaccidén fueron los que
mas sufrieron.

...Y Remedios Sugeridos

La responsabilidad es la clave para una vida madura. Esto implica responsabilidad no sélo
con respecto a las propias acciones sino también a los propios pensamiento s. Asi como las acciones
de una persona tienen un efecto visible sobre su ambiente, de la misma manera sus pensamientos
tienen un efecto sobre si misma y su caracter- aunque no necesariamente evidente de in mediato.
El individuo responsable es aquél cuyo sentido de la responsabilidad se encuentra fuertemente
arraigado en su caracter. Como ensefia el Talmud (Sanedrin 37a), "Cada persona debe decir, 'El
mundo fue creado para mi"'. El Rebe Najman explica que esto significa (Likutey Moharan |, 1:5), "Yo
soy responsable de hacer que el mundo sea un lugar mejor".

Ensefia el Talmud (Sotd 2a}, "Una persona no peca a no ser que haya sido poseida por un espiritu
de locura". Este "espiritu de locura" es una compulsién interna que nos empuja hacia el desequilibrio
y nos hace hacer cosas que no habriamos hecho si nuestras mentes hubieran estado centradas como
es debido. Para superar esta compulsién debemos observar nuestras acciones con calmay en forma
objetiva. Si nos damos cuenta de que hicimos algo malo, nuestra primera respuesta debe ser superar



el instinto natural de negar y justificar esa accion. En este sentido, la salud mental puede definirse
como la capacidad de distinguir entre "yo mismo" y "mis acciones".

Sélo cuando esquivamos nuestras responsabilidades, dejando que nuestras acciones pasen
inadvertidas, el espiritu de locura comienza a tomar residencia dentro de nosotros. Cuanto mds
bajo nos dejemos caer, mas nos acostumbraremos a hacerlo. Por supuesto, Dios cred en nosotros
las capacidades y las oportunidades para elegir la vida y por tanto librarnos de todas las
compulsiones internas. Pero, hasta que podamos comprender cuan valiosas son estas
oportunidades, cada pecado que cometamos permitird que entre y resida mucha mas locura. Esto
ocurre especialmente con de los pecad os relacionados con la inmoralidad. Dado que la simiente del
hombre se origina en su intelecto, todo acto que involucre la pérdida de la simiente es de hecho una
pérdida del propio intelecto.

Escribe el Rabi Natdn que la mayor parte de la gente se permite excentricidades que son
obviamente locuras. Esto se debe a no se han hecho responsables y no se han arrepentido de sus
transgresiones del pasado, tal como puede comprenderse del pasaje Talmudico citado mas arriba.
Con el tiempo la persona puede llegar a un estado de absoluta locura con sélo un minimo de
intelecto. E | Rabi Natan apunta que, siendo asi, ila mayor parte de la gente puede ser clasificada de
lundtica! Sin embargo, debemos comprender que el intelecto es tan poderoso que hasta una minima
porcién es suficiente para contrarrestar toda la necedad que uno puede haber generado en si
mismo. Incluso aquellas personas a quienes sélo les queda un minimo vestigio de intelecto aun
poseen la libertad de eleccion y pueden inmediatamente, en cualquier momento , alterar su forma
de vida y vivir una vida normal, libre de transgresiones y culpas (Likutey Halajot, Netilat ladaim
LiSeuda 6:37).

Escribe el Rebe Najman:

Cuando despierta el sentido del bien inherente a la persona, esto la ayuda a salir de la locura
en la cual se encuentra aprisionada, permitiéndole rectificar su mente (Likutey Moharan 1, 17:8).

Ensefia el Rebe Najman que "la caridad es juicio" (Likutey Moharan |, 2:4). Aquél a quien se
acerca alguien pidiendo caridad se enfrenta con la necesidad de tomar decisiones. Debe decidir:
¢Esta causa es digna? ¢Qué y cudnto debo dar? Y demds. Asi, dar caridad se asemeja a emitir un
juicio. De esta manera, dar caridad ayuda a la persona a obtener Daat y a rectificar su mente.

Ensefia el Talmud (Berajot 33a), "Estd prohibido mostrar piedad a uno que carece de
Daat". Pero en otro lado afirma (Shabat 15Ib), "Todo aquél que muestre compasién por los demas
recibird compasion del Cielo" - si uno carece de Daat, écdmo puede el Cielo tenerle piedad [si esto
esta prohibido]? La respuesta es que alguien que ha dado caridad ha mostrado compasién a los
demas. De esta manera, se ha vuelto digno de obtener Daat y merece la compasién del Cielo. Al
obtener Daat, esta protegido del pecado, dado que "una persona no peca a no ser que haya sido
poseida por un espiritu de locura"(Sota 2a; Likutey Moharan |, 116). Asi, la caridad protege el propio
Daat y con el Daat intacto, uno esta protegido del pecado.

Depresion y Alegria

Ensefia el Rebe Najman:



La Unica razoén por la cual la gente esta distante del Santo, bendito sea, y no esté interesada
en la espiritualidad es que no tienen ishuv haDaat (calma mental; serenidad de la mente]. Cuando
la persona esta deprimida, no puede controlar su mente lo suficiente como para alcanzar esa
serenidad; por tanto, se debe siempre buscar la alegria (Likutey Moharanll, 10).

Cuando una persona tiene ishuv haDaat, su mente puede permanecer centrada en lo
espiritual. Es capaz de dejar de lado los montones de informacién a los cuales se ve expuesta y
centrarse en el conocimiento que la ayudara a alcanzar su objetivo. Hemos visto que Keter es el
mesader u 'meiashev del intelecto. Mesader significa "aquello que pone en orden," mientras que
meiashev significa "aquello que establece" (Capitulo 16). En este sentido ishuv HaDaat significa
"establecer el propio Daat". Motivarse a establecer la propia mente permite conectar Daat con
Keter, es decir, con lo espiritual.

En la leccidn citada mas arriba, el Rebe Najman ensefia que la rutina diaria de la vida aleja
automadticamente a las personas de la espiritualidad. Las necesidades materiales, incluso las mas
minimas, tienden a distraemos impidiendo que nos concentremos en nuestros objetivos -
especialmente cuando estos son espirituales. Si examindramos a diario nuestro progreso espiritual
y reflexiondramos sobre la viabilidad de nuestros objetivos, estariamos mas seguros de su valia y
podriamos buscar Daat con mayor efectividad.

El problema es que, en general, la capacidad de la gente para concentrarse en los temas
importantes de la vida es intermitente en el mejor de los casos. La gente se ve abrumada por lo que
percibe como la inmensidad de sus dificultades. En lugar de sentir una serena satisfaccion y
contento, son propensos a la depresién. La depresidn es uno de los medios mds efectivos que tiene
la mala inclinacién para impedir que nos concentremos en nuestros objetivos y asi el ciclo se
refuerza a si mismo.

El Rebe Najman asocia este estado mental con el exilio. Estd escrito con respecto a la redenciéon
(Isafas 55: 12), "Dejaran [el exilio] con alegria". La alegria indica libertad. La calma mental nos lleva
hacia la alegria, la que libera a su vez nuestra mente. La alegria restaura nuestra capacidad para
dirigir nuestras vidas hacia el objetivo mas elevado, el objetivo de la Redencién. La depresidn, por
otro lado, estd asociada con el exilio y la esclavitud.

Afirma la Mishna (Avot 4:1), "éQuién es rico? Aquél que se alegra con su porcién ". El
sendero hacia la verdadera plenitud en la vida es alegrarse con la propia porcion. Esta "porcién" no
esta necesariamente conformada por los objetos tangibles que poseemos en algin momento en
particular. Tiene mas que ver con lo que nos es realmente importante, lo que verdaderamente
importa, comenzando con una apreciacion del hecho de estar vivos. Es el descubrimiento de
quiénes somos y la alegria de saber por qué nacimos; es la capacidad de descubrir y desarrollar
nuestro potencial - lo que el Rebe Najman llama "los puntos buenos" dentro de nosotros. ¢ Quién
es rico? Aquél que sabe ver y apreciar el bien; aquél que sabe mantener un punto de vista positivo
en la vida. Por supuesto, esto es mas facil de decir que de hacer, pero si uno se esfuerza, alcanzara
entonces la alegria y una vida de felicidad y de contento. (Ver El Tesoro de Dones Inmerecidos
publicado por el Breslov Research Institute, que trata del sendero del Rebe Najman hacia la
alegria y el contento en la vida).



Abriendo el Mar

Durante el Exodo, Moisés utilizd su vara para abrir el mar. Durante la Redencién final, la
pluma abrira el "Mar de Sabiduria".
Tikuney Zohar #21, p.43a

Como hemos visto, Adan fue creado para alcanzar un estado de perfeccion. Pero perdio esta
posibilidad al comer del Etz HaDaat (el Arbol del Conocimiento) y descender asi al ambito del mal.
Este descenso tuvo como objetivo el ascenso final. Al descender primero es posible no sélo
recuperar aquello que fue perdido sino alcanzar un nivel superior. En este sentido, no es por
casualidad que el descenso fue causado por un dafio en el Daat y que como resultado "el Daat mismo
salié al exilio" (es decir, el verdadero Daat es ahora muy dificil de alcanzar). Recién cuando llegue
Mashiaj, Daat serd redimido, pues entonces (lsaias 11:9) "la tierra estarda llena del Daat
[Conocimiento] de Dios, asi como las aguas cubren el mar".

Como parte de su papel cdsmico en la rectificacion del pecado de Adan, la misién del pueblo
judio consiste en redimir a Daat de su exilio, reparando el daio. El paradigma de esta mision es la
redencién de los judios del exilio en Egipto. Este exilio fue un descenso necesario que tuvo como
propdsito preparar a Israel para ascender al Sinai y entrar finalmente a la Tierra Santa y construir el
Templo (todos aspectos de un Daat santo y rectificado). S6lo mediante la fuerza y el mérito de
Moisés pudieron los judios dejar el exilio en Egipto, pues, tal como escribe el Ari, Moisés
corresponde a Daat (Etz Jaim 32: 1; ver Apéndice C). Como tal, su mision fue llevar a Israel hacia la
Tierra Santa para efectuar la rectificacién final del Daat.

Desafortunadamente, aunque Moisés logré una gran rectificacion, no fue capaz de
completar su mision. El motivo constituye uno de los mds profundos misterios de la Tora.
Ostensiblemente, los pecados de Israel descalificaron a sus integrantes para entrar a la Tierra Santa
con Moisés. Esto ciertamente es verdadero, pero las razones mas profundas no estan escritas como
para que todos puedan apreciarlas. Baste con decir que durante esos cruciales cuarenta afios en el
desierto, Moisés y los Hijos de Israel plantaron las semillas de la Redencién futura. Alli fueron
elevados a los niveles mas altos de la vision profética; alli presenciaron milagros y llegaron a
comprender el plan que Dios tiene para Israel y para toda la humanidad. Si bien trataron con todo
su ser traer la Redencidn final, comprendieron que aun no habia llegado el momento. Su tarea era
preparar la tierra y plantar las semillas para que las generaciones posteriores realizaran la cosecha.
En su mérito, Dios planed milagros y maravillas mas grandes aln que aquéllos experimentados por
el pueblo judio al cruzar el Mar Rojo.

Cuando Israel partié de Egipto, el Mar Rojo se planté en su camino y les impidié entrar
directamente a la Tierra Prometida. También en nuestros dias hay un "mar" que obstruye nuestra
capacidad para retornar a la espiritualidad de la Tierra Santa. Este "mar" es el mar de la sabiduria
ajenay de las falsas creencias (un Daat impuro y dafiado) que nos bombardea a diario y nos impide
ver la Divinidad que se encuentra en todas partes. Para ayudarnos a superar este obstdculo, Dios
estd en proceso de abrir el "Mar de Sabiduria" develando los misterios de la Tora que se encuentran
en la Kabala, de modo que Su Presencia pueda revelarse en el mundo. El Zohar, los escritos del Ari
y las ensefianzas de los verdaderos Tzadikim, que representan a Moisés, contienen los mas
profundos misterios de la Tord. Estas ensefianzas son parte de los aspectos ocultos de la Tora que
seran revelados en los dias de Mashiaj. Su raiz esta en el nivel de Keter, el nivel mas exaltado del
conocimiento de Dios que pueda ser alcanzado en el mundo (Zohar lll, 152a).



El Rabi Natan explica que todo esto se encuentra aludido en el concepto de la pluma
(mencionada mas arriba en la cita del Tikuney Zohar). La pluma representa la escritura y el registro
de las ensefianzas de Tord que revelan la Divinidad. Asi como la vara de Moisés fue utilizada para
abrir el Mar Rojo, esta pluma es utilizada para abrir el "Mar de Sabiduria". Los Tzadikim que revelan
estas ensefianzas de Tord estan constantemente dedicados a "separar el Mar de Sabiduria" para
revelar la Presencia de Dios en este mundo. A medida que se difunden estas ensefianzas, mas gente
se vuelve hacia la espiritualidad y, el mar de la falsa creencia se "abre" cada vez mas. Cada vez mas
gente lo cruza y eventualmente, el verdadero Daat y la buena voluntad alcanzaran un triunfo
absoluto. Mashiaj llegard y revelard la inmensa dimensién espiritual que existe mas alla de lo
aparente y de lo cual toda la humanidad podra beneficiarse (cf. Likutey Halajot, Pikadon 5:41).

Asi ensena el Rebe Najman:

El principal sufrimiento del presente exilio es consecuencia de que Israel ha caido del Daat
superior (de la fe en la providencia milagrosa de Dios] y ha llegado subsecuentemente a la
equivocada creencia de que todo depende de la naturaleza, del azar o del destino. De hecho, esta
creencia es la causa misma del sufrimiento de la gente. Vivir entre las naciones gentiles y aprender
de sus formas de vida ha llevado a pensar que todo depende de [las leyes de la] naturaleza y del
destino. Cuando vuelvan a obtener Daat [Conocimiento] de la Divina Providencia, dejaran de sufrir;
pues la verdad es que Israel se encuentra por encima de las leyes naturales. Sélo cuando pecan, el
Cielo no lo permita, caen bajo el dominio de la naturaleza. Es entonces que sufren el exilio y la
humillacién (Likutey Moharan [, 250:2).

Daat: el Santo Templo

Todo aquél que tiene Daat- es como si el Santo Templo fuera construido en sus dias.
Berajot 33a

Cuando Dios asi lo considere, enviara el Mashiaj, cuya responsabilidad serad construir el
Santo Templo que serd utilizado para la plegaria y los sacrificios. Pero ciertamente podemos
preguntar, la construccién del Tercer Templo, que anhelamos con todos nuestros corazones, ¢acaso
tiene solamente por objetivo ofrecer ciertos sacrificios? Es obvio que esto es mucho mas profundo
de lo que parece. {Qué es el Templo y qué represen tan los sacrificios?

La era Mesianica anunciara el amanecer de una época de gran Daat, del Conocimiento Dios.
Los recientes avances tecnolégicos son grandes revelaciones de conocimiento, pero les falta la
constancia de Daat. El hecho de que la ciencia y la tecnologia no puedan crear nada eterno indica
que debe haber algo mas alld; que hay un conocimiento mas grande que todos los avances de los
investigadores y cientificos. Y lo hay: ese conocimiento mayor es la espiritualidad - la Divinidad.

Hemos visto (mas arriba, Capitulo 14) que el mundo fue establecido mediante un sistema
de "tres columnas". Estas se manifiestan en los tres atributos de Jojma, Bind y Daat. Jojma es un
paralelo de la sabiduria que uno posee, aquello que la persona ha estudiado y conoce. Bind
corresponde a la incorporacién de esa sabiduria en la construccion de la propia vida. Daat es la
aplicacion final de lo aprendido - la formacion de una estructura completa que sea funcional. Daat
es la "columna del centro" — la combinacion de la sabiduria que uno ha adquirido y la capacidad de
utilizarla en forma ldgica, para arribar a conclusiones responsables y reconfortantes.



Un analisis mas profundo de la afirmaciéon de nuestros Sabios respecto de que Daat es
sinénimo del Santo Templo, nos permite comprender mejor qué significa el Santo Templo a
diferentes niveles. Como estructura fisica, el Templo deberad contener un altar sobre el cual se
ofreceran diversos sacrificios. Pero este Santo Templo también representa la construccién de la
propia mente - la obtencién de un nivel de Daat y pureza. Este es el nivel en el cual uno es capaz de
recibir la espiritualidad - de convertirse en un templo para el alma Divina. Esto, entonces, lleva a
desarrollar una conciencia de Dios. Desarrollar esta conciencia no es tarea facil. Es necesario realizar
sacrificios.

Pues ese dia... Una fuente brotard desde la Casa de Dios...
loel4: 18

¢Qué significa ofrecer un sacrificio en el Santo Templo y de qué manera se relaciona con
nosotros? La palabra hebrea para designar un sacrificio es korbdn. Su propdsito es traer una ofrenda
a Dios - asi sea de agradecimiento, de pecado o una ofrenda quemada. Explica el Ari que el ser
humano es la forma mds elevada de vida, pero que cuando peca pierde su ventaja humana y
desciende al nivel del animal. Cuando se arrepiente, el hombre trae un animal como sacrificio,
indicando que desea "sacrificar" sus bajas tendencias animales y volver a su anterior nivel de ser
humano. Asi el pecador viene a la Casa de Dios y ofrece su animal sobre el altar, tomando una forma
de vida inferior y ofreciéndola a Dios, elevandose a si mismo de los niveles inferiores en los cuales
ha caido y retornando a los niveles superiores.

Al mismo tiempo, a través de su sacrificio, el hombre atrae a Dios, si asi pudiera decirse,
desde Su exaltada morada y revela Su presencia hasta en los niveles mas bajos. El sacrificio atrae la
presencia de Dios sobre persona en este bajo mundo. Es asi que el "sacrificio" une todos los mundos
- el mundo inferior material con los Universos espirituales - trayendo una revelacién de la Divinidad
nunca antes percibida (ver Pri Etz Jaim, Shaar HaTefila 5).

Podemos llevar esta idea mads lejos auln. La palabra Korban proviene de la palabra KaReV,
"acercar". Asi, cuando la persona trae un sacrificio en aras de Dios, literalmente se acerca a Dios. Al
ofrecer un sacrificio, tanto el cohen (sacerdote) que realiza el rito sacrificial como el animal, no
pueden tener ninguna falla ni estar dafiados (Levitico 21: 18; 22:20). En un sentido mas amplio, el
acto de traer un sacrificio indica que, al servir a Dios, la persona debe buscar temimut (plenitud;
integridad). La Tora habla de la ofrenda de gracias llamandola de zevaj haShLaMim (ofrenda pacifica)
(Levitico 7:1 1). La raiz ShalLeM significa completo, pleno o perfecto, y también paz. Asi, traer la
ofrenda de gracias es similar a acercarse a Dios mediante la obtencidn de la plenitud, pues el korban
lleva todos los mundos hacia su estado de perfeccién y plenitud. Esto a su vez trae la paz, la paz que
reinara en los dias del Mashiaj (Likutey Moharan |, 14:8).

El Templo es el Unico lugar donde se permite la ofrenda de los sacrificios que acercan la
persona a Dios, pues corresponde a Daat, al Conocimiento de Dios. Este conocimiento, que les sera
revelado a todos en el futuro, es una "fuente de sabiduria" que brota continuamente del Santo
Templo, simbolo del intelecto expandido. El profeta Joel (4: 18) previé una era en la cual este
conocimiento sera accesible a todos, en que la gente se habra elevado por encima de sus instintos
animales que hoy le cierran el camino a la comprensidn de lo Divino.

La verdad es que la mente de la persona es el Santo Templo; o al menos, deberia serlo. Con
Daat, el hombre puede dominar y refinar sus bajos instintos, elevando su naturaleza animal, para



acercarse a Dios. Aquél que logra esto con alegria merece, incluso en esta época, una revelacidn de
la Divinidad, una revelacion similar a la revelacion global que sera experimentada con la llegada del
Mashiaj.

Al final, Daat sera ciertamente revelado. El logro del verdadero Daat anunciara el final de
todo sufrimiento. Esto llevara al retorno de los exiliados, la llegada del Mashiaj y la reconstruccion
del Santo Templo, en un sentido espiritual y también fisico. Tal es el poder de Daat.

Pronto y en nuestros dias. Amén.

Parte Cinco
EL SISTEMA CIRCULATORIO

Capitulo 20
La Cavidad Toracica

El oxigeno es esencial para la vida- una absoluta necesidad para la sangre, los tejidos, y para
cada célula de nuestro cuerpo. Llevamos el oxigeno a nuestros pulmones, los que utilizan esta
sustancia vital para purificar la sangre. La sangre vitalizada y "oxigenada" fluye entonces hacia el
corazon, el cual la bombea al resto del cuerpo.

Si bien el corazén y los pulmones cumplen las funciones criticas de la vida a un nivel fisico,
su tarea es igualmente crucial a nivel espiritual. Y tal como estdn estructurados fisicamente para
trabajar en conjunto, también son interdependiente s espiritualmente, tal como veremos. Nuestro
estudio del sistema circulatorio comenzara con una breve descripcion de cémo se conforman y
como funcionan estos organos. (La corriente sanguinea, parte integral del sistema circulatorio, ya
fue tratada mas arriba, en el Capitulo 9).

Los pulmones son dos érganos diferenciados compuestos de masas de tejido esponjoso,
albergados en el térax o cavidad del pecho. El pulmdn izquierdo es mas pequefio que el derecho
(dejando lugar al corazén, que yace hacia la izquierda, entre los dos pulmones). Cada pulmén esta
dividido en lébulos (secciones); el pulmén derecho tiene tres lI6bulos y el izquierdo tiene dos. Los
pulmones ingresan el aire fresco para darle oxigeno a todo el sistema, eliminando a la vez el didxido
de carbono, un producto de desecho. Los canales de aire estan conectados a la faringe, que se
extiende hacia la trdquea, ramificandose en los bronquios. A través de éstos, el oxigeno pasa hacia
los pulmones. Alli la sangre toma el oxigeno y lo lleva hacia el corazén, donde es bombeado al resto
del cuerpo.

Situado ligeramente al costado del térax, la mayor porcidn del corazén se halla del lado
izquierdo del cuerpo. Del tamafio aproximado del pufio de una persona, el corazén es un musculo
conformado por un sistema de canales y valvulas que se coordinan para bombear la sangre a través
del cuerpo. Las cuatro camaras del corazén consisten de dos auriculas y dos ventriculos. Las
auriculas actian como sacos de acumulacidn de la sangre antes de que se le permita a ésta fluir
hacia los ventriculos, donde es bombeada por el corazén. La auricula izquierda recibe, a través de
las venas pulmonares, la sangre que ha sido enriquecida con oxigeno en los pulmones. La sangre
oxigenada es enviada asi desde la auricula izquierda hacia el ventriculo izquierdo, que la bombea
entonces a través de todo el cuerpo. Luego de completar su tarea de transportar el oxigeno hacia



todo el cuerpo, la sangre, ahora cargada de didxido de carbono, retorna a través de las venas hacia
la auricula derecha, que la pasa hacia el ventriculo derecho. El ventriculo derecho bombea la sangre
hacia la arteria pulmonar, la que la transporta a través de los pulmones para eliminar las sustancias
de desecho. La sangre enriquecida con oxigeno en los pulmones retorna entonces al corazén (a
través de la auricula izquierda) y el ciclo vuelve a repetirse.

Es interesante notar, en un sentido general, la interaccién entre el corazén y los pulmones.
El Zohar describe al corazén como "caliente"- un musculo en constante movimiento que recibe
"calor" y sangre usada, devolviéndola purificada y renovada hacia todo el cuerpo. Los pulmones
ingresan aire fresco y nuevo que "enfria el calor" del corazén, esto mediante el "aleteo" de los
I6bulos de los pulmones, que actian como "abanicos," "enfriando" el corazén. A lo largo de nuestro
estudio, veremos presentarse un patron espiritual similar.

La Carroza de Dios

El Zohar habla de los cuatro rostros de las criaturas en la visién de Ezequiel de la Santa Carroza: un
ledn, un toro, un aguila y un hombre (ver mas arriba, Capitulo 8). Estos rostros corresponden
respectivamente a la mente, el corazon, los pulmones y el poder del pensamiento. La mente, el
corazény los pulmones corresponden también a Jojm3d, Bina y Daat, las tres Sefirot superiores en la
estructura de las Diez Sefirot, y representan las mentalidades (mojin).

La siguiente tabla muestra la relaciéon que existe entre los rostros de la Carroza, los érganos y sus
correspondientes Sefirot.

Rostro de la Carroza Funcidn Sefira/Posicidon
Ledn Mente Jojma/derecha
Toro Corazén Bind/izquierda
Aguila Pulmones Daat/centro
Hombre Pensamiento

El lebn/mente corresponde a Jojma, que se encuentra del lado derecho de la estructura. El
toro/corazén corresponde a Bind, del lado izquierdo de la estructura, como encontramos en el
versiculo (Ezequiel:10), "El rostro del toro a la izquierda"; cabe destacar que el corazdn se encuentra
del centro hacia el costado izquierdo del cuerpo. El aguila representa a los pulmones, que
corresponden a Daat, la unién de Jojma y Bina; comparables con las alas del aguila, los I6bulos de
los pulmones "aletean" (ver Tikuney Zohar #21, p.63a). Daat es el "sendero del centro" que une las
fuerzas opuestas de Jojma y Bina - derecha e izquierda (ver arriba, Parte 4); de la misma manera, los
pulmones estan situados sobre los lados derecho e izquierdo del cuerpo.

Cuando una persona se dedica a vivir una vida espiritual, todas estas fuerzas diversas se
unen para transformarla en una "Carroza de Divinidad". Como hemos visto a lo largo de nuestro
estudio, hay un nivel de la espiritualidad que se corresponde con cada aspecto de lo fisico. En cada
momento de la vida, toda persona tiene la libertad de elegir el sendero por el cual desea andar (o
al menos, lamanera en que andara por un sendero dado). Dindmicas como son, las facultades vitales
inherentes al corazén Y a los pulmones tienen también un potencial para el pecado. La misién del
hombre es hacerse cargo de su propia direccidon y destino- transformarse en una Carroza de
Divinidad- acercandose cada vez mds a Dios.



Capitulo 21
Tzimtzum: El Espacio Vacio

Aunque Dios cred al hombre y al mundo en el cual el hombre vive, éste es responsable de
lo que pase en el mundo. El hombre recibid la tarea de perfeccionar el mundo y debe cumplir con
su trabajo, con o sin la intervencidn abierta de Dios. La tarea de perfeccion o de rectificacidn tiene
lugar en dos planos simultdneamente: en el pensamiento y en la accion. La "accion" corresponde a
las siete Sefirot inferioresy el "pensamiento" corresponde a las tres Sefirot superiores, los
mojin. Casi literalmente, es el pen amiento detrds de cada accidn lo que determina el poder de la
accion para efectuar una rectificacion.

La expresién hebrea jirjurei lev, literalmente, "pensamientos del corazén" se refiere
especificamente a la clase de pensamientos que implican un conflicto o una vacilacién entre dos
maneras opuestas de procesar la realidad. Tal conflicto estd asociado con el corazén pues se dice
que sus ventriculos derecho e izquierdo son "asientos" de la buena y la mala inclinacién,
respectivamente. Esto se refiere a las emociones conflictivas a las cuales se enfrenta la gente
continuamente.

La "sabiduria del corazén" - la inclusion de Jojma dentro de Bind del corazén - consiste en
reconocer y elegir el consejo del ventriculo derecho, asociado con la buena inclinacién, por sobre el
consejo del izquierdo, asociado con la mala inclinaciéon. Esta sabiduria debe ser lo suficientemente
creativa como para contrarrestar todo ataque directo o indirecto de la mala inclinacién. En este
sentido, el corazén es verdaderamente una maravilla, pues su accidn creativa es un espejo del acto
original de la Creacién.

Para comprender este pensamiento consideraremos una de las mas famosas ensefianzas
del Rebe Najman- la Tora del Espacio Vacio. Aunque los conceptos que estamos por tratar son muy
dificiles y el esfuerzo que se requiere para comprenderlos es muy grande, las recompensas estan en
directa proporcion con el esfuerzo.

La Paradoja de la Creacién

Mas arriba (Capitulo 3) hemos tratado la ensefanza del Ari con respecto al Espacio Vacio,
conocido en hebreo como el Jala/ HaPanui. Anterior a la Creacidn, sdlo estaba Dios. Dios es conocido
como el Ein Sof, el Eterno, el Infinito - El no tiene comienzo, no tiene medio y no tiene final. Nada
Lo limita, ni el tiempo ni el espacio; El es omnipresente. Dado que Dios esta en todos lados, no existe
"espacio” para que la Creacidn llegue a la existencia, ningln lugar que pueda recibir Su Luz Infinita.
De modo que Dios contrajo Su Luz retirdndola "hacia los lados" a partir de un "punto central," si asi
pudiera decirse, creando el Espacio Vacio. En este espacio se crearian todos los Universos superiores
y también el mundo material - las galaxias, nuestro sistema solar, el planeta tierra y el hombre.

En un comienzo, la Luz de Dios rodeaba este Espacio Vacio desde afuera. El introdujo
entonces Su Luz, en la forma de un kav (Rayo), dentro del Espacio Vacio, de una manera altamente
restringida y medida, para prevenir que el Espacio Vacio se llenara demasiado rapidamente con
demasiada Luz, lo que causaria su colapso y retorno hacia el Ein Sof De esta manera, Dios procedié
a crear los Universos superiores dentro del Espacio Vacio, comenzando con las Diez Sefirot del
Universo de Adam Kadman (Hombre Primordial) y continuando con las Sefirot de los Universos de



Atzilut (Cercania o Emanacidn), Bria (Creacidn), letzird (Formacidn) y finalmente el Universo de Asia
(Accion o Terminacidn), en el cual se manifestd nuestro mundo fisico.

Por supuesto que la imagen de Dios retirando Su Luzy volviendo a introducirla no debe ser
tomada literalmente. Dios existe por igual en todas partes, en todo momento. "Retirar Su Luz" del
"Espacio Vacio" a fin de "hacer lugar" para la Creacién no implica de ninguna manera que El ya no
esta mas alli. Dios esta "alli" igualmente, antes y después de que El creara el Espacio Vacio y antes
y después de que El introdujera el Kav. La diferencia entre "antes" y "después" sélo existe desde
nuestro punto de vista - porque el mundo entero fue creado sélo para la humanidad. Tal como
explica el Ari, Dios retrajo Su Luz y cred el Espacio Vacio para que el hombre pudiese tener una
existencia independiente y libertad de eleccién. Dios existe dentro de toda la Creacién, pues sin
Divinidad nada puede existir. Pero si la existencia de Dios fuera clara y obvia en este mundo, el
hombre no tendria libertad de eleccién. Por esta razén Dios retrajo Su Luz, si asi pudiera decirse,
ocultandose del hombre, haciendo parecer a la limitada visién del hombre, como si existiese un
vacio, un lugar carente de Divinidad.

Este es el misterio del Tzimtzum (Auto Retraccion). Por un lado, el Espacio Vacio debe ser
pensado como carente de Divinidad - si asi no fuese, no seria un espacio "vacio". Por otro lado, Dios
debe por necesidad estar presente en el Espacio Vacio - pues nada, ni siquiera el asi llamado
"espacio vacio," puede existir sin la presencia de la Divinidad.

Con respecto a la esta paradoja del Espacio Vacio, ensefié el Rebe Najman:

El Santo Nombre creé el mundo en Su profunda compasién. El desed revelar Su compasion,
pero sin un mundo, ¢a quién podria reveldrsela? De modo que trajo a la existencia toda la Creacioén,
desde la mas elevada emanacién hasta el mas bajo punto dentro del centro del mundo fisico, todo
para demostrar Su compasion.

Cuando el Santo Nombre decidid crear los mundos, no habia lugar en el cual hacerlo. Esto
se debia al hecho de que todo lo existente era Su Esencia Infinita [que impide la existencia de algo
finito]. De modo que El retrajo Su Luz. En virtud de este Tzimtzum se formé un Espacio Vacio y dentro
de este Espacio Vacio se crearon todas las Personas Divinas [Partzufim] y Atributos [Sefirot].

El Espacio Vacio era absolutamente necesario para la Creacidn. Sin él, no habria habido lugar
donde crear el universo. Este Tzimtzum, que dio como resultado el Espacio Vacio, nos es por el
momento absolutamente incomprensible. Solamente en el Mundo que Viene seremos capaces de
comprender su concepto. Esto se debe a que sélo podemos atribuirle [al Espacio Vacio] dos estados
mutuamente excluyentes, es decir, existencia y no- existencia.

El Espacio Vacio llegé a la existencia como resultado del Tzimtzum, del cual el Santo, bendito
sea, retrajo [retird] Su Esencia. Por tanto, la Esencia de Dios no existe [en este Espacio]. Si Su Esencia
estuviese alli, este Espacio no seria vacio y no habria nada mas que la Esencia Infinita. De ser asi, no
habria lugar alguno para la creacidn del universo.

La verdad, sin embargo, es que la Esencia de Dios debe estar en este Espacio, pues no hay
duda de que nada puede existir sin Su Fuerza Vital. [Por tanto, si la Esencia de Dios no existiera en
el Espacio Vacio, no podria existir alli nada mas]. Es imposible que un ser humano en tienda el



concepto del Espacio Vacio; y sélo en el Mundo que Viene podra ser comprendido (Likutey Maharén
l, 64).

Apliquemos ahora esta explicacién de la Creacién a cada individuo, a cada dia, a cada hora e incluso
a cada momento.

Ensefia el Rebe Najman:

Antes de la Creacidn, la Luz del Santo, bendito sea, era Ein Sof [infinita]. El Santo, bendito
sea, quiso revelar [el Atributo de Su Maljut. [Reinado]. Sin embargo, dado que no hay rey sin una
nacién, El "necesitd," si asi pudiera decirse, crear a los seres humanos, quien es aceptarian el yugo
de Su Reinado.

Es imposible percibir Su Maljut si no es a través de Sus Atributos [es decir, Sefirot], pues es
a través de los Atributos que percibimos Su Divinidad y podemos entonces saber que existe un Rey,
un Gobernante y una Autoridad Soberana. Por ende El retrajo la Luz del Ein Sof hacia los bordes,
dejando un Jalal HaPanui [Espacio Vacio] y dentro de este Jalal HaPanui cred los Universos que son
en si mismos los Atributos (Likutey Moharan [, 49:1).

Podemos comprender mejor la necesidad de la Creacidn y del Espacio Vacio a través del
versiculo (Salmos 104:24), "Cuan variadas son Tus obras, Dios; a todas las has hecho con Jojma
[Sabiduria]". Como hemos visto, Jojma representa una sabiduria indiferenciada, mientras que Bina
es la manifestacion de esa sabiduria. Al nivel de Jojmd, todo lo que existe es un potencial
indiferenciado o esencia, mientras que Bind es la fuente de la capacidad de analizar este
conocimiento y separarlo en sus partes componentes (ver arriba, Capitulos 14 y 18). Aplicando esto
al Acto de la Creacion y al Espacio Vacio, la Creacién representa a Jojma mientras que el Espacio
Vacio representa a Bina. Sélo con Jojma3, no habria existido diversificacion dentro de la Creacién. Es
a través del Espacio Vacio, correspondiente a Bina, que llegd a existir el disefio de todos los
Universos.

Continua el Rebe Najman:

El corazon [que representa a Bind) es el tzaiar [disefiador] de los Atributos. Asi estd escrito
(Exodo 3 1:6), "En los corazones de los sabios, Yo he puesto sabiduria". El pensamiento de la
Creacidn se origind en Jojma, tal cual esta escrito (Salmos 104:24), "Cudn variadas son Tus obras,
Dios; a todas las has hecho con Jojma"; y toma forma en el corazén. El corazén, sin embargo, es el
TZaiaR [aquél que da forma a su pensamiento] como esta escrito (ibid. 73:26), "TzuR [roca] de mi
corazén".

Pero existe una leTZiRa [formacidn] para bien y una leTZiRa para mal. Ensefiaron nuestros
Sabios con respecto al versiculo (Génesis 2:7), "ValéTZeR IHVH Elokim - Y el Sefior Dios formé [el
hombre del polvo de la tierral," que la palabra "ValéTZeR tiene dos lud [cuando una habria sido
suficiente]. éPor qué? Porque representan las dos leTZaRin [inclinaciones], la buena inclinacidny la
mala inclinacidn". Los buenos pensamientos son [una expresién de] la buena inclinacion; los malos
pensamientos son [una expresidn de] la mala inclinacion ...



[Asi, cuando una persona tiene buenos pensamientos, purifica el Espacio de la Creacion].
Pero cuando una persona tiene malos pensamientos, embota el Espacio de la Creacidn, es decir, el
espacio donde se revelan los Atributos. Pues el corazén es el "TzuR de los mundos" (cf. Isaias 26:4),
significando, TZaiaR, aquél que da forma a los Atributos.

A nivel individual, cuando el corazén del judio se in flama de ardiente pasion, se hace
imposible la revelaciéon de los Atributos [finitos]. Esto se debe a que la pasion del corazén es
realmente un deseo infinito por el Ein Sof, y el corazén debe por tanto retraer su ardiente deseo y
crear un "espacio vacio," tal como escribe el Rey David (Salmos 109:22), "Mi corazén esta jalal
[espacio vacio] dentro de mi". Sélo retrayendo el deseo del corazén puede uno experimentar una
revelacion de las MiDot [Atributos finitos], es decir, la capacidad de servir al Santo Nombre por
etapas, con la MiDa [medida] apropiada...

Vemos entonces que, cuando una persona tiene buenos pensamientos en su corazén con
respecto a cdmo servir al Santo Nombre, su corazdn se vuelve un aspecto de "Tzur [es decir, tzaiar]
de mi corazdn," y "Mi corazdn es unja/al [espacio vacio] dentro de mi". Dentro del jala/ de su
corazdén pueden revelarse sus acciones y a través de sus buenas acciones y atributos se revela el
hecho de que acepta totalmente el yugo del Reinado del Cielo (Likutey Moharan 1, 49: 1).

Como se ha explicado, si fuera obvio que la sabiduria Divina se encuentra en todos los
niveles de la Creacidn, el hombre no tendria otra opcidn mas que servir a Dios. Literalmente veria la
grandeza de Dios y seria consumido por un deseo irresistible por unirse a Su Luz Infinita. Para
prevenir esto, el corazén debe hacer un espacio vacio dentro de si mismo donde la Divinidad pueda
revelarse en etapas. El versiculo afirma (Salmos 109:22), "Mi corazdn esta vacio dentro de mi". Asi
el corazén (Bina) corresponde al vacio de la Creacidn, el Espacio Vacio. Es pues dentro del Espacio
Vacio donde se ubica la Divinidad, pero gradualmente, en etapas. Este es el significad o de (Exodo
31:6), "En los corazones de los sabios, Yo he puesto sabiduria". Pues la Jojma Divina se oculta dentro
de Bind, que corresponde al corazén. Asi, incluso en el Espacio Vacio la Divinidad existe de manera
oculta. De modo que Bind es, conceptualmente, el Espacio Vacio dentro del cual tiene lugar la
formacién de todos los Universos.

Afin de encontrar la Divinidad oculta, debemos tener pensamientos buenos y positivos.
Estos pensamientos nos llevan a realizar buenas acciones, pues nuestros pensamientos dan como
resultado una "buena creacién". Pero si tenemos malos pensamientos, nuestra "creacién "es mala
[obstruye la Divinidad]. Nuestro vacio, nuestro "espacio vacio," se transforma en la fuente de las
malas caracteristicas y los malos atributos, de modo que, en un sentido, estamos destruyendo la
Creacion, llenando el Espacio Vacio de mal, Dios no lo permita.

Aqui yace el secreto del Espacio Vacio. La Luz de Dios estaba en todas partes, pero El separé
un "Espacio Vacio" para hacerle "un lugar" a la Creacidn. De la misma manera, nosotros debemos
"hacer un lugar" para una "buena creacidn" en nuestro corazén, dentro del cual la Divinidad pueda
entrar y habitar. Esto lo logramos mediante los buenos pensamientos, trayendo asi una buena
creaciéon - un nivel superior y mejor de conciencia. Entonces podemos merecer una revelacién
mayor aun de la Divinidad. Y de hecho, cuando hacemos que nuestros corazones sean un Espacio
Vacio para recibir a la Divinidad, entonces, simplemente teniendo pensamientos buenos, hemos
formado una nueva creacidon. Podemos entonces elevarnos al nivel de hacer milagros- emulando el
milagro original de la Creacion (ver Likutey Moharan 1, 49:4, 13).



Si el misterio del Espacio Vacio ha sido dificil de comprender, podemos consolarnos con
otra ensefianza del Rebe Najman: "Cuando una persona tiene verdaderamente un 'corazén ', no
importa entonces cual sea su lugar [o su espacio]. El Santo, bendito sea, es llamado HaMakom [El
Lugar] del Universo y cuando alguien siente al Santo, bendito sea, en su corazén, jése es el Unico
lugar que importa!" (Likutey Moharén Il, 56).

Paro Cardiaco

Los ataques al corazén pueden tener varias causas. Pueden ser resultado de una
insuficiencia de sangre en el corazén, motivada por una obstruccion de las arterias que lo alimentan.
El fallo cardiaco puede también producirse cuando el corazén no puede bombear la sangre de
manera adecuada debido a una debilidad del corazén mismo. Estos mismos factores de riesgo estan
presentes en la dimensidn espiritual.

El corazén posee un profundo anhelo de servir a Dios, pero a veces los canales a través de
los cuales debe ser bombeada la "sangre" de este anhelo se obstruyen o se desgasta n. Mientras
una persona no se haya liberado de la excesiva "grasa y colesterol"-los deseos materiales - dentro
de su sistema espiritual, sus canales no pueden soportar la presién de la actividad bombead ora del
corazén. Su "flujo sanguineo" se envenena con las impurezas de sus malos pensamientos. Cuando,
y como resultado de sus pensamientos buenos, sus actos son buenos, el corazén se mantiene
saludable. Pero los pensamientos impuros, por el contrario, obstruyen su sistema con malas
acciones, produciendo un "ataque cardiaco" espiritual.

El "paro cardiaco" puede ocurrir cuando el corazén disminuye su determinacion de servir
a Dios; esto es el resultado de pensamientos impropios. Estos pensamientos obstruyen el corazén,
impidiéndole realizar su tarea de la manera apropiada. Esto lleva invariablemente a un
debilitamiento- y a veces incluso a una detencidn - de la decisidn de buscar lo espiritual.

¢Como se puede prevenir el paro cardiaco espiritual? Al comprender la naturaleza de la
"enfermedad", podremos encontrar la "cura".

Como hemos visto, la Creacidn tiene dos aspectos opuestos: el bien y el mal. El corazdn les
da forma y cuerpo a los pensamientos, permitiendo que puedan manifestarse las ideas. En este
sentido, los pensamientos del hombre son un paralelo del Acto de la Creacién. Cada vez que
pensamos, debemos comprender que estamos dedicados a un acto de creacién. En vista de esto, el
Rebe Najmadn nos advierte que no debemos permitir que las cosas salgan de nuestro control. Basado
en el principio de que todo en la creacidn tiende a buscar su fuente, enseiia el Rebe que el corazén
(Bina), también busca instintivamente su fuente (Jojmd), de modo que el corazén tiende
naturalmente a arder con un deseo abrasador de servir a Dios. El peligro inherente es que uno puede
tratar de ascender la escala espiritual mas rapido de lo que es capaz. Esto da lugar al agotamiento
espiritual o a "incinerarse" - cuando alguien que es incapaz de absorber los niveles espirituales que
anhela debido a fallas en sus devociones; o cuando su nivel de la observancia de las mitzvot es
inadecuado para la conciencia espiritual que estd buscando. En este Ultimo caso, su corazdn
anhelante no recibe el suficiente alimento practico para mantenerlo bombeando de la manera
adecuada.

La cura para este individuo puede encontrarse en el Acto de la Creacidn. Dios formé Jos
Universos dentro del Espacio Vacio. Para cumplir con el propédsito de la Creacidén fue necesario



formar los mundos inferiores, cada uno con su propio nivel, como un marco dentro del cual el alma
pudiera descender para servir a Dios, incluso cuando El estd oculto. El hombre, en su propio ambito,
también funciona a diferentes niveles. Su corazén "piensa" y de acuerdo con ello, los niveles
inferiores de su cuerpo traducen esos pensamientos en actos fisicos. Si los pensamientos
provenientes del corazén son buenos, los actos fisicos seran buenos; mientras que los malos
pensamientos generan actos malos. Una vez que los actos buenos se manifiestan, ellos hacen que
el corazén continde funcionando, "abasteciendo" al corazén con un sentimiento de logro,
reforzando su deseo de realizar mas actos buenos.

Podemos ver entonces como es que debemos guardar cuidadosamente nuestros
pensamientos, pues cada pensamiento posee un tremendo potencial. Los buenos pensamientos
mantienen al corazdén espiritualmente sano para que pueda continuar "bombeando" de una manera
controlada, anhelando la espiritualidad, al tiempo que lo frenan evitando que se "queme" al tratar
de ir mas alla de su capacidad (Likutey Moharan 1,49).

Medicina para el Corazén: Fe

Es muy dificil prevenir un "paro cardiaco". Si el ataque fisico al corazén es dificil de prevenir,
icuanto mas lo serd el espiritual!

Tal como hemos visto, el Rebe Najman ensefid que el corazdn corresponde al Espacio
Vacio. En este Espacio Vacio hay muchas preguntas que exigen respuestas; sin embargo, las
respuestas no siempre estan a mano; Esto se debe |la paradoja del Espacio Vacio: "Dios estd alli...".
"El no esta...". "El debe estar...". Reina la confusién, lo cual puede "oprimir el corazén", dado que
todas las preguntas que surgen de la paradoja del Espacio Vacio deben por necesidad anular las
respuestas. Es extremadamente dificil encontrar a Dios en estas preguntas; en este tema uno debe
basarse en la fe para "aliviar" el peso del corazén, pues Dios existe incluso (y especialmente) alli
donde hay pregunta s sin respuesta. Incluso la persona que sufre de "opresién al corazén" puede
encontrar a Dios, si toma fuerzas de la fe (Likutey Moharan |, 64:6).

Los problemas de fe, junto con otras cargas, tales como los problemas financieros y las
dificultades en el hogar, oprimen pesadamente sobre el "corazén que comprende". Muchas veces,
tales presiones constantes pueden contribuir a generar un a condicién inestable del corazén. A
veces un "cambio de dieta," tal como un cambio de los materiales de lectura, eligiendo aquéllos que
sean mas conducentes a la fe que a la herejia, puede ser suficiente para aliviar la presién. Otros
remedios pueden ser una "medicacién" - una dosis diaria de plegaria, por ejemplo.
Desdichadamente, hay veces en que se requiere de un "bypass" o de una operacién "a corazén
abierto," haciendo necesario que la persona cambie radicalmente de estilo de vida para alcanzar la
espiritualidad.

En el proximo capitulo veremos cédmo las preguntas pueden ocasionar un corazén dividido.
El Rebe Najman enseid que debemos reforzar nuestra fe para alcanzar un nivel de paz interior. Esta
paz interior es la respuesta a todas las preguntas heréticas que puedan presentarse en nuestros
corazones (Likutey Moharan |, 62:2).

Es costumbre levantar las manos luego de lavarse las manos para comer pan y antes de secarlas. Al
hacerlo, uno atrae santidad
Oraj Jaim 162:1; Sha'ar HaMitzvot, Ekev



El versiculo dice (Salmos 134:2), "Levanta tus manos en santidad y bendice a Dios". Esto
indica que cuando levantamos las manos a la altura de los ojos o de la frente (es decir, de la mente),
indicando Jojm3, somos capaces de atraer bendiciones hacia el corazén (Bind) (ver Sha'ar Hamitzvot,
Ekev p.91).

El Rebe Najman. ensefa que la principal fuente de fe estd en el corazdn, pero la fe se vuelve
una verdadera conviccién cuando se expande a través de todo el cuerpo (Likutey Moharan |, 91).
Explica el Rebe que somos capaces de atraer santidad hacia nosotros al levantar las manos y creer
gue levantar las manos es el acto que lo logra. Esto es lo que quiere decir el versiculo (Salmos
119:86), "Todas Tus Mitzvot son fe"- debemos tener fe en que al observar las Mitzvot, atraemos.
hacia nosotros divinidad desde el Cielo. En este sentido, extendemos nuestra fe hacia afuera del
corazon, hacia las manos (que son los "vehiculos" a través de los cuales atraemos la influencia desde
Arriba). Asi una persona puede extender su fe de modo que todo su cuerpo pueda experimentarla
y transformar su fe en verdadera fe. Aquél que alcanza verdadera fe eleva efectivamente su
intelecto a un nivel superior, y puede verdaderamente comprender lo que antes sélo conocia a
través de la fe. Esto es lo que significa ser capaz de atraer santidad (Jojma) hacia el corazén (Bina).

La fe es fundamental para el fortalecimiento de la capacidad de mantenerse firme frente a las
tribulaciones de la vida, pero es necesario que uno tenga la voluntad de trabajar para alcanzar tal
nivel. Trabajar sobre la fe no es tarea facil. Es un trabajo que involucra todo el cuerpo.

Plegaria e Hitbodedut: Meditaciones del Corazén

Servid a Dios con todo vuestro corazén.
Deuteronomio 11:13

¢Cudl es devocién que se cumple con el corazén? jLa plegaria!
Taanit 2a

En la estructura de las Diez Sefirot, Jesed (Bondad) hacia la derecha y Guevura (Juicios)
hacia la izquierda, vienen inmediatamente después de Bina(ver Apéndice C).Bind, directamente por
sobre Guevurd, es de hecho la fuente de todos los juicios, como en (Proverbios 8:14), "Yo soy Bin3;
la fuerza [Guevurd] es mia". Mas aun, sabemos que Bind esta enraizada en el corazdn, que se sitla
levemente hacia la izquierda del cuerpo (Zohar I, 10b; Likutey Moharan |, 41). A partir de esto
podemos comprender que Bina, como fuente de Guevura (fuerza), indica que el corazdn tiene un
tremendo poder que, apropiadamente canalizado, es capaz de dirigir a la persona hacia Dios. El
Rebe Najman ensefia asi que cuando alguien despierta su corazén para servir a Dios, tanto la fuerza
como los juicios (que se encuentran en el corazdn) lo inspiran con calidas palabras.

Conceptualmente, los juicios que uno enfrenta son los sufrimientos que uno debe soportar
(por ejemplo, los problemas familiares, la confusion, las dudas, la adversidad; ver también mas
arriba, Capitulo 9, "El Torrente Sanguineo"). Estos juicios inspiran a la persona para que examine sus
pensamientos y sus acciones, para ver si estdn enraizados en el bien o, Dios no lo permita, en el mal.
Una vez que el sujeto ha contemplado la verdad de sus acciones, y se ha visto estimulado a cambiar
su comportamiento, o bien sus buenas acciones lo han inspirado a realizar mas actos buenos, puede
entonces llorar ante Dios, con calidas palabras de plegaria y con absoluta verdad (Likutey Moharan
1, 38:5; ver también ibid. 15:2). Este despertar del corazén en la plegaria mitiga los juicios, pues



servir a Dios con verdad en el corazén revela la eleccién (es decir, el buen juicio y sinceridad) de los
deseos de la persona. Sus palabras de verdad actuan de guia para llevarla por el sendero que
finalmente aliviara sus sufrimientos. Asi el acto de orar nos confiere el poder de traer al mundo
abundante bondad y bienestar, lo opuesto al juicio (Likutey Moharan 1, 45, 46).

El Rebe Najmdn ensefia que la plegaria es el medio mas efectivo para alcanzar una
revelacion de Divinidad dentro del corazén. Esto explica por qué la plegaria de la Amida (las
Dieciocho Bendiciones) es recitada en silencio: porque expresa el mas profundo anhelo del corazén,
que es algo oculto (Likutey Moharan |, 49:2, 4).

Una de las mas fuertes recomendaciones del Rebe Najmdn consiste en aislarse en
hitbodedut todos los dias, sin falta. Hitbodedut es la expresion de las propias plegarias privadas y
comunicacion con Dios, dichas en un lugar apartado. Cada persona debe elegir un momento del dia
para reflexionar sobre sus actos pasados; debe meditar sobre su situacién presente y orar por el
futuro. El Rebe sugiere disponer de una hora diaria para este propdsito, pero uno puede (y deberia)
comenzar con periodos mas cortos de tiempo, incluso cinco o diez minutos y mas tarde, al ir
avanzando, aumentar el tiempo. Las plegarias que se recitan durante el hitbodedut deben ser
expresadas en la lengua madre, pues (Likutey Moharan 1l, 120) "al orar en la lengua madre, las
plegarias fluyen mas facilmente desde el corazén".

En un sentido, practicar hitbodedut es también una manera de mitigar los juicios en el
corazon. No hay nadie que no sienta confusion, frustracion, iray culpa, y rara vez la gente encuentra
una manera de expresar esto sin herirse a si misma o a los demas, que en la mayoria de los casos
son las personas mds cercanas. La prescripcion que da el Rebe del hitbodedut, juzgdndose uno
mismo, asi como los propios pensamientos y acciones, permite expresar estos sentimientos de una
manera segura y positiva.

Asi ensefié el Rebe Najman:

El corazéon es la fuente del juicio. La practica del hitbodedut rectifica el corazén; ella
establece el sentido adecuado del juicio dentro de la persona, al tiempo que reduce su potencial
para el mal (Likutey Moharéan |, 59:2).

Esta forma de plegaria es un poderoso instrumento que ayuda a alcanzar la espiritualidad.
Permite que el individuo le exprese a Dios todo aquello que le pesa en el corazdn, sus sentimientos
mas profundos: su dolor, su alegria, su agradecimiento, su pena - todo aquello que se acumula en
el corazén. A través del hitbodedut, la persona puede recolectar sus pensamientos, confrontarse a
si misma de manera directa y analizar su rutina diaria. Puede juzgar sus actos pasados, determinar
su situacion actual y prever su futuro. Y mas importante aun, a través del hitbodedut puede articular
estos pensamientos en una plegaria ante Dios.

El hitbodedut es una poderosa forma de auto expresion que no con lleva el sentimiento de
verglienza que se experimenta al confesarle las faltas a otra persona. El hitbodedut ayuda a eliminar
las frustra iones que surgen de la presién de las emociones, sin tener donde descargarlas. Dios esta
siempre intimamente cerca, pues El reside en nuestro corazén - dentro de nuestro "espacio vacio".
Y Dios siempre escucha.



Capitulo 22
El Corazon Comprende

Los reyes, los presidentes y los primeros ministros son vistos por todos como los
comandantes en jefe de sus respectivas fuerzas armadas. Sin embargo, el comando efectivo de un
ejército le estd asignado al jefe del estado mayor, quien dirige todas las tropas cumpliendo las
ordenes genera les del comandante en jefe. En el cuerpo, la mente puede ser considerada el
comandante en jefe, mientras que el corazdén es el jefe del estado mayor; y para responder
apropiadamente a cada situacién, el corazdén debe ser capaz de comprender las necesidades de sus
tropas, es decir, del cuerpo.

Como jefe del estado mayor, el trabajo del corazén no es nada facil. Debe exhortar
constantemente a sus tropas para que rindan el maximo posible, manteniendo alta su moral y
bombeandoles vida y energia. Debe ser creativo y tener siempre "ideas nuevas" para mantener
juntos el cuerpo y el alma.

Ensefia el Rebe Najman:

Escuchar depende del corazén, tal cual esta escrito (Reyes 1, 3 :9), "Otérgale a Tu siervo un
corazdén que escuche [que comprenda] para juzgar a Tu pueblo y para distinguir entre lo recto y lo
incorrecto". Silas palabras habladas no penetran dentro del corazén de quien las escucha, es como
si nunca hubieran sido oidas. En hebreo, el concepto de "prestar atencién" es llamado tsumat lev
[literalmente, "atencion del corazon"). Para poder realmente escuchar aquello que alguien nos esta
diciendo - y no sélo sus palabras, sino sus intenciones - el corazdn debe estar atento. [Esta idea
puede aplicarse a la] plegaria, el "servicio del corazén " (Taanit 2a; ver Likutey Moharan |, 22:9).
Cuando oramos debemos concentrar la atencién de nuestro corazdn y escuchar las palabras que
estamos diciendo para que puedan penetrar dentro de nuestros corazones. Sélo entonces el Santo,
bendito sea, "escucha" y presta atencion a nuestras plegarias (ver Likutey Moharan 1, 29:1).

Asi ensefié el Rebe Najman:

El corazén "oye". El proceso de escuchar comienza con los oidos, pero debe terminar con el
corazén comprendiendo aquello que esta siendo dicho. El maestro debe hablarle al corazén del
alumno, y el alumno debe ocuparse de prestar atencion y grabar esas palabras en su propio corazén
(Likutey Moharan 11, 91:1).

Asi, la comprensidn esta enraizada en el corazdn y es una herramienta importante en su
papel de "jefe del estado mayor" del cuerpo.

Bina (Comprension)

Tal como hemos visto (arriba capitulo 16), Jojma es la sabiduria que aprendemos de los
demas a través del estudio, de la observacién demas. Ella representa la capacidad de dominar un
lema Y de integrar sus axiomas fundamentales dentro de nuestros procesos mentales. Bind es
la capacidad de extraer datos adicionales de aquella informaciéon que ya ha sido integrada y
comprender o distinguir una cosa de la otra. Esto estd relacionado con la palabra hebrea bein, que
significa "entre". En este sentido Bina implica distancia y separacion: para poder observar algo de



manera objetiva, uno debe ubicarse a una cierta distancia. Asi Bina es la capacidad de examinar todo
lo que se ha aprendido través de Jojma, de distanciarse emocional e intelectualmente de esa
informacidn y de estudiarla e investigarla.

Cada ser humano posee mente y corazon, los que corresponden respectivamente a las
Sefirot de Jojma y Bind. Cada uno de nosotros posee su propio recurso bdsico de conocimiento sobre
el cual actua la mente y de acuerdo con lo cual dirige al cuerpo. Sin embargo, las directivas de la
mente son en esencia impulsos neurales, que consisten de respuestas automaticas. Es en el corazén
(Bind), que focaliza de una manera distinta a la mente, donde llegamos a apreciar y a comprender
plenamente una situacion dada. La manera en la que nuestros corazones "escuchen" vy
"comprendan" una situacién, sera la que determinard la forma en la cual reaccionemos.

El hombre es instintivamente consciente de esto: es muy comun escuchar que alguien tiene
"un corazén de piedra," "un corazén de oro," "un corazoén frio" o "un corazén comprensivo". El
corazdn es susceptible a todos los diversos dolores experimentados por el cuerpo. También siente
las alegrias y las aprensiones y responde al amor y al temor. Con respecto a la comprensién del
corazdn, ensend el Rebe Najman:

El corazdn es Bina, lo que se refiere a la comprension. Cuando una persona sufre, el corazén
“"comprende" el sufrimiento y lo siente de la manera mas aguda. Esto se debe a que cuando todo el
cuerpo enfrenta el peligro, la sangre fluye hacia el corazén - su comandante en jefe - buscando
consejo. El corazdén intenta "empujar" este exceso de "sangre invasora" que ha corrido hacia él, y es
por eso que el corazén late mas rapido al enfrentarse al peligro (Likutey Moharan Il, 2:2).

Dice el versiculo, "Aguas profundas son los consejos en el corazén de un hombre, pero un
hombre de entendimiento las extraerd" (Proverbios 20:5). Las "aguas profundas" del corazén son
las ideas [es decir, las nuevas ensefan zas y percepciones], elaboradas légicamente, que aconsejan
a la persona cdmo alcanzar el objetivo en su vida (Likutey Moharan I, 61:5).

Mantener el control sobre todo el cuerpo, con todas sus complejidades, no es una tarea
facil. Como hemos visto, en el cuerpo se encuentran muchas fuerzas contrarias, causantes de
sufrimiento, cada una empujando al individuo en una direccién diferente. El corazén debe por tanto
ser un érgano muy especial como para ser capaz de comandar sus "tropas". Debe jugar un papel
muy activo, dirigiendo todas Las actividades del cuerpo a enfrentar y superar los desafios que
amenazan el bienestar del cuerpo.

Pero a veces pueden presentarse circunstancias en las cuales el corazéon como jefe del
estado mayor no funciona como un lider efectivo, sino que se vuelve pedn de aquéllos sobre los
cuales gobierna. En tal instancia, el corazén cede su posicion de comando. Se vuelve (Eclesiastés
10:2) "un corazdn tonto" - un corazén lujurioso - anhelando las pasiones autoinducidas del cuerpo
(producidas por los diferentes érganos internos, que devuelven la sangre envenenada al corazdn).
(Ver arriba, Capitulo 10, donde tratamos sobre el higado y su influencia sobre el corazén).

Todo esto se manifiesta dentro de la estructura fisica del corazén. Sus cdmaras a la derecha
y a la izquierda albergan las buenas y malas inclinaciones; de este modo, es el corazén quien
contiene el potencial para elegir entre lo correcto y lo incorrecto. El lado derecho del corazén expele
el mal (diéxido de carbono) y genera el bien (bombeando la sangre hacia los pulmones y tomando
de alli el vital oxigeno fresco para enriquecer la sangre). Espiritualmente hablando, la tarea de



dispensar el bien recae entonces en el lado izquierdo del corazén, lugar de residencia de la
inclinacién al mal, cuya tarea es oscurecer el bien y tentar a la gente a que haga el mal. Si el "corazén
comprensivo" ha de cumplir adecuadamente con sus funciones, como se espera que haga, debera
mantener entonces el control sobre sus soldados, bombeando su sangre de manera tal que
produzca resultados espirituales beneficiosos.

Ensefia el Rebe Najman:

La mayor fuerza del hombre radica en su corazén. Aquél que posee un "corazén fuerte" no
le temerd a nada. Tal persona puede lograr muchas victorias. Esto es lo que quiere decir la
ensefianza de nuestros Sabios (Avot 4:1), "éQuién es fuerte? Aquél que conquista su inclinacién"
(Likutey Moharan 1, 249).

Con un corazén fuerte podemos mantener el control en cualquier situacidn y superar todos
los obstaculos. Cuando superamos nuestra inclinacién al mal, logramos una tremenda victoria. Asi
ensefié el Rebe Najman (Likutey Moharan 1l, 43), "Aquél que tiene un corazon fuerte [una fuerte
voluntad y determinacién] no temera entrar en la batalla [contra el malo]".

Exploremos ahora algunos de los efectos que tiene la mala inclinacidn sobre el corazén vy las
"armas" con que contamos para combatirlo.

Tratamiento para un Corazon Obstruido

Una obstruccién en el corazén puede ser fatal. A veces tal condicidn requiere tratamiento
quirdrgico. Lo mismo se aplica a la condicidon espiritual de un corazén obstruido.

Ensefid el Rebe Najman:
Los malos pensamientos obstruyen el corazén (Likutey Moharan |, 49: 1).

Los deseos se originan en el corazdn; las personas malvadas son controladas por los deseos
de su corazdén (Likutey Moharan |, 33:7-8). Las tres pasiones mads importantes que impiden al
corazoén sentir temor y amor por el Santo, bendito sea, son: la avaricia, la lujuria y la gula. Los deseos
ardientes por el placer material son sentidos primariamente en el corazén; ellos blogquean
efectivamente nuestros sentimientos de espiritualidad (Likutey Moharan Il, 1:4).

Pero aunque estos obstaculos parezcan insuperables, existe un tratamiento; existe una
"cirugia" para el caso. El Rebe Najman ensefia que "el 'corazén de piedra' hace referencia aaquéllos
qgue estan distantes de la caridad, mientras que el 'corazén misericordioso' se aplica a la persona
caritativa" (Likutey Moharan 11, 15:1). Los actos de caridad pueden aliviar los efectos de un corazén
espiritualmente obstruido.

Asi, el Rebe en sefa que la caridad es una cura general para las enfermedades espiritual es
del corazén. Pero muchos pueden preguntar, iqué pasa si uno no tiene los medios para practicar la
caridad ? Ensefia el Talmud (cf. Suka 49b) que la caridad tiene muchos niveles, que pueden dividirse
en dos categorias principales: tzedaka (caridad) y guemilut jasadim (actos de bondad). Aunque la
caridad implica generalmente un regalo monetario, esto no es siempre asi. También puede adoptar



la forma de otros tipos de ayuda, tales como recolectar fondos, realizar trabajos voluntarios y
demas.

Mas aun, explica el Talmud (ibid.) que guemilut jasadim (actos de bondad) son considerados mds
grandes aun que los regalos monetarios en tres aspectos:

. La caridad sélo implica asistencia financiera. En cambio, el acto de bondad puede ser
realizado con el cuerpo de la persona, con su dinero o con cualquier otra cosa que tenga.

o La caridad sdlo se les da a los pobres. El acto de bondad puede ser realizado tanto para un
rico como para un pobre.

. La caridad sélo se les da a los vivos. El acto de bondad puede ser realizado tanto para los
vivos como para los muertos.

A partir del Talmud podemos comprender que el uso que hace el Rebe Najman del término
"caridad" no se limita a las contribuciones financieras para causas dignas (aunque éstas son muy
importantes cuando existe la posibilidad de realizarlos).

Toda accién caritativa y todo acto apropiado de bondad sirven para "abrir" el corazén de la
personay "hacer lugar" en él para las necesidades del otro. Esto se debe a que la caridad es un acto
de amor, una accién compasiva. Esto es lo que alivia al corazén de su "obstruccién" espiritual.

De hecho, los beneficios de la caridad son de largo alcance. Ensefia el Rebe Najman
gue existe un noam elidn, una satisfaccion exaltada, que emana de la Fuente Divina, y
qgue desciende constantemente a este mundo para beneficio del hombre. Para poder ser receptor
de esta gran satisfaccidon, uno debe elevar primero su propio corazén con un genuino amor por
Dios. Este amor se despierta a través de los actos de caridad. La caridad en general y particularmente
aquélla que beneficia a la Tierra de Israel, le garantizan al donante una gran porcién de esta
satisfaccion Divina (Likutey Moharan I, 7) :7).

Division Y Controversia
Ensefia el Rebe Najman:

El Corazdn contiene dos inclinaciones, una hacia el bien y la otra hacia el mal. Esto produce
una divisién dentro del corazén. [Un ejemplo de esta divisidn tiene lugar] cuando la persona siente
que "sabe" que el Santo, bendito sea, estd siempre presente, pero aun asi no utiliza el tiempo de su
plegaria para hablar realmente con el Santo, bendito sea. Si realmente siente la presencia del Santo,
bendito sea, ciertamente deberia orar con todas sus fuerzas. El hecho de que uno no se esfuerzay
no se dedica a orar con una completa concentracién demuestra que parte de él "no reconoce" la
presencia del Santo, bendito sea. Esto es resultado de un Corazén "dividido" (Likutey Moharan |,
62:2).

El conflicto, definido de forma simple, es una falta de acuerdo entre dos partes. Dos paises
pueden discrepar entre si; lo mismo puede ocurrir con dos familias o dos individuos. El conflicto
gue existe dentro del propio corazdn es resultado de una divisién entre el lado derecho, que busca
la espiritualidad y el lado izquierdo, que se inclina a lo material. Aquél que aun no ha llegado a



purificar completamente su corazén siempre sentira esta "lucha interior". Los problemas de fe y la
confusidon con respecto tanto a los objetivos inmediato s como a los de largo plazo son sintomaticos
de un corazdn dividido. El Rebe Najman lo explica de esta manera:

El mundo estd lleno de conflictos. Existe la guerra entre los grandes poderes del mundo. Hay
conflictos entre las diferentes ciudades. Existen discusiones entre familias. Hay discordia entre
vecinos. Hay friccion es dentro de una misma casa, entre el marido y la mujer, entre padres e hijos.
La vida es corta. La gente muere un poco cada dia. El dia que pasa ya no vuelve y la muerte estd mas
cerca cada dia. Pero la gente continua peleando sin recordar su objetivo en la vida.

Todos los conflictos son idénticos. Las fricciones dentro de una familia son la contraparte de
las guerras entre las naciones. Cada persona de la casa es el equivalente de una potencia mundial y
sus peleas son las guerras entre esas potencias. También los rasgos de cada nacién se ven reflejados
en los individuos. Algunas naciones son reconocidas por su célera y otras por su crueldad. Cada una
posee un rasgo particular. Y todos esos rasgos pueden encontrarse también dentro de cada casa.
Uno puede querer vivir en paz. No tiene deseo alguno de luchar. Pero aun asi se ve forzado a la
disputa y el conflicto.

El hombre es un mundo en miniatura. Su esencia contiene el mundo y todo lo que hay en
él. El hombre y su familia contienen a las naciones del mundo, incluyendo sus batallas. Si un hombre
vive solo, puede volverse loco, pues su personalidad se ve forzada a centralizarse en las diferentes
"naciones beligerantes" dentro de él y asi no encuentra paz. Cuando llegue Mashiaj, todas estas
guerras serdn abolidas (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najmdan de Breslov #77) .

Y si el corazén de una persona estd dividido, ¢ qué puede hacer para "unirlo"?

El Rebe Najman puso mucho énfasis en el estudio de los Cddigos de la Ley. Los Cédigos
abundan en discusiones, a veces muy acaloradas, entre los diversos Sabios con respecto a lo que
esta permitido y a lo que estd prohibido, lo que es puro y lo que es impuro y demas. El objetivo del
estudio debe ser clarificar las opiniones de los Sabios, trayendo "paz" a los puntos de vista opuestos
y llegando a una conclusién clara. Este método de estudio que implica examinar los puntos de vista
opuestos y llegar a una solucién pacificadora, puede producir un efecto profundo y duradero en el
caracter de la persona. Utilizar Bina (Comprension) para resolver un conflicto de ley en la Tora puede
traer "paz" al corazén dividido de la persona, el corazén dividido entre las dos inclinaciones (ver
Likutey Moharan 1, 62:2). Aunque este método de estudio es avanzado y ciertamente presenta
dificultades para aquéllos que no estan familiarizados con el sistema de estudio Talmudico, la
directiva del Rebe Najman con respecto al estudio de los Cédigos para alcanzar un beneficio
duradero es universal. En diversas lecciones, el Rebe habla sobre la importancia de estudiar y
conocer los Cadigos para andar en la v ida por el sendero correcto.

Ensefié ademas el Rebe Najman:

La buena inclinacion es conocida como (Eclesiastés 4:13), "un nifio pobre pero sabio" [pobre,
porque pocos lo escuchan; sabio, porque nos lleva por la senda de la vida]. La mala inclinacion es
comparada a (ibid.), "un rey viejo y tonto" [la gente tiende a escucharlo porque es el Rey, pero su
consejo es necio]. Estas dos inclinaciones representan el reino de la santidad y el reino de la
impureza. Aquél que estudia la Tora con dedicacidn fortalece el reino de la santidad (Likutey
Moharén I, 1:2).



El Ari solia dedicarle un tremendo esfuerzo al estudio de los Cédigos. Tanto se esforzaba
que llegaba a transpirar (Shaar HaMitzvot, Ve'Etjanan p.79).

El Rebe Najmdn ensefia que el consejo que proviene de una fuente impropia abruma el corazény lo
pudre. El corazén es comparado entonces a un retrete; el consejo de ese corazén es maloliente
(Likutey Moharan |, 61:4). El Rabi Jaim Vital explica (Shaar HaMitzvot, loe. cit.) que el Ari se esforzaba
en sus estudios hasta transpirar, para quebrar los poderes ilusorios de la mala inclinacidn que
rodean al corazén. Hemos visto (Capitulo 12) cdmo el exceso de productos de desecho envenena el
sistema y cdmo transpirar es una manera de purificar al cuerpo de estos desechos. Hemos apuntado
(Capitulo 6) que los 613 mandamientos de la Tora son llamados los "613 preceptos de consejo". Este
tipo de consejo trae también armonia al corazdn, librandolo de la division.

Capitulo 23
El Asiento die la Emocion

El corazdn es el asiento de las emociones, y el amor y el temor (miedo) abarcan el conjunto
de todas nuestras emociones. El amor a Dios es el nivel mas elevado en el servicio a Dios, pero es
inalcanzable a no ser que uno logre primero el nivel de temor a Dios.

Una de las 613 mitzvot de la Tord es honrar y respetar a los ancianos y a los sabios, tal cual
esta escrito (Levitico 19:32), "Honra a los ancianos...Y teme a tu Dios". Preguntan nuestros Sabios,
con su penetrante comprensién del comportamiento humano: "éQué sucede con aquél que cierra
los ojos y simula no ver al anciano para no levantarse y honrarlo? [Ellos responden:] Por esta razon,
concerniente a cada pensamiento oculto dentro del corazdn estd escrito, 'Teme a tu Dios' " (Kidushin
32b; ver Likutey Moharan 1, 14:7).

Rashi explica que todo individuo sabe en lo profundo de su corazdn si ha decidido honrar a
una persona o si ha decidido ignorarla. Es posible que pueda engafiar a los demas simulando que no
la ha visto; puede llegar incluso a enganarlos haciéndoles pensar que él es muy recto, pues "se pone
de pie para la ocasion" siempre que los demas lo estén mirando. En verdad, sin embargo, este
individuo es inescrupuloso. Por esta razén esta escrito, "Teme a tu Dios": dado que Dios conoce
todos los pensamientos, si el hombre Lo teme nunca dejara de lado las mitzvot (ibid., v.i. davar). Es
posible que pueda engafiar a los demas haciéndoles pensar que esta cumpliendo con una mitzva,
pero no puede engaiiar a Dios.

El amor y el temor (o el miedo) son los dos aspectos del servicio a Dios que mas comun
mente se registran en la literatura de la Tora. La mayoria de las fuentes indican que ambos compren
den virtualmente todas las demds ensefianzas de la Tora. El amor corresponde a los 248
mandamientos positivos, pues la persona se dedicara con fervor a cumplir con una mitzva cuando
la realice por amor. Por otro lado, el temor y el miedo corresponden a las 365 prohibiciones, pues
en general es sélo el temor lo que impide que la persona transgreda (Tikuney Zohar #21, p. 51a).

Este temor puede ser el temor a Dios, o puede ser el temor a ser descubierto dedicdndose
a una accion ilegal o inmoral, o el temor a una pérdida monetaria o a una enfermedad. Sea cual
fuere la razoén, en general es el temor el que impide que la persona cruce la linea al enfrentarse con
el pecado. Asi, recomiendan nuestros Sabios que cada vez que nuestros pensamientos deban ser



controlados, o cuando nuestras convicciones mas profundas se vean enfrentadas por emociones
confusas, uno debera focalizarse en el temor a Dios en el corazon.

Jerusalem: Temor Perfecto

Abraham llamd al lugar [donde iba a sacrificar a ltzjak]IRa [temor]. Shem lo llamé SHalLeM
[perfeccién]. Por lo tanto, declaré el Santo, para no avergonzar a ninguno de estos Tzadikim, su
nombre serd IRuSHalLaiM [lerushalaim]. Bereshit Rabah 56:10

¢Qué podria ser mas emocionante que el hecho de ser testigos de la reconstruccion de
lerushalaim? Tras dos milenios de guerras y de desolacidn, lerushalaim esta siendo construida mas
rapidamente que cualquier otra ciudad en el mundo. Estos eventos fueron previstos por nuestros
Profetas y predichos por nuestros Sabios para que no llegaran como una sorpresa total. iPero el
aspecto mds emocionante de la reconstruccién de lerushalaim consiste en saber que cada persona
puede hacer su propia contribucion personal a la reconstruccién, en cada momento de su vida!
¢Como es esto posible?

Ensefia el Rebe Najman:

La fuente del temor se encuentra en el corazén. Todos deben tratar de desarrollar este
temor al Santo, bendito sea. La perfeccién del temor al Santo, bendito sea, produce en efecto la
reconstruccién de lerushalaim, pues lerushalaim es leruShalem [literalmente, "temor perfecto"]
(Likutey Moharan JI. 1:4).

Esta ensefianza sintetiza algunas de las lecciones mds importantes del Rebe Najman. Una
de las mitzvot basicas que se nos requiere realizar continuamente es la de Irat HaShem (temor,
reverencia, miedo a Dios), manteniendo en todo momento una conciencia y un temor a Dios
constantes. Esta mitzva se aplica en todo momento, sin importar lo que estemos haciendo, asi
estemos dedicados a la busqueda espiritual o a algo mas mundano.

¢Como podemos llegar a estar conscientes de la presencia de Dios en forma constante? A
lo largo de los discursos del Rebe Najman, encontramos ensefianzas referidas a elevar el nivel de
nuestra percepcion de Dios trabajando sobre el control de los impulsos de nuestro corazon.

En la misma leccion ensefia el Rebe Najman:

La reconstruccion de lerushalaim no es el Unico beneficio generado por el desarrollo del
temor al Santo, bendito sea. "La profecia desaparecid luego de la destruccidn del Santo Templo" (cf.
Baba Batra 12b) y sélo volvera con la reconstruccion de lerushalaim. Dado que la fuente de la
profecia es el temor al Santo, bendito sea, cuando este temor se perfecciona, la profecia se eleva 'y
se revela en el mundo. Esta cadena de eventos crea un angel que puede efectuar la profecia (Likutey
Moharan Il, 1:6).

Existen tres factores principales que opacan el sentimiento de temor en el corazén. Ellos
son las tres pasiones: la avaricia, la inmoralidad y la gula. El ardiente deseo del corazdn por estas
pasiones desplaza el potencial para el temor al Santo, bendito sea. Para rectificar estas pasiones,
uno debe traer Jojma, Bind y Daat a su corazdn. Estos tres mojin se corresponden respectivamente



con las tres pasiones del corazén. [Esto nos ensefia que] el poder del intelecto puede ser utilizado
para superar los aspectos negativos de las emociones (Likutey Moharan 11, 1 :4-5).

En esta leccidn, el Rebe Najman continta explicando que cada una de estas tres pasiones
puede ser rectificada a través de una de las Tres Festividades. En el momento del Exodo, los judios
recibieron una gran riqueza, y de alli derivamos que la festividad de Pesaj puede rectificar la avaricia.
Antes de la Revelacién en el Monte Sinai, los judios recibieron el mandamiento de abstenerse de
relaciones maritales; asi Shavuot rectifica el pecado sexual y la inmoralidad. Sukot es el momento
del afio en el que se recogen los granos; asi es inherente a Sukot el potencial de rectificar la gula.
No es coincidencia que en cada una de estas Festividades se nos haya ordenad o ascender a
lerushalaim: en un nivel mas profundo, esto indica que rectificando estas pasiones, podemos
ascender al nivel del temor a Dios. Dado que cada Festividad posee sus propias y Unicas
caracteristicas, podemos deducir que en cada una de ellas se revela un nuevo nivel del intelecto o
una nueva revelacién de Divinidad. De esta manera, los tres mojin pueden contrarrestar los efectos
de las tres pasiones.

Aqui vemos nuevamente cuan importante es que el corazén mantenga su comando sobre
el cuerpo. Son estas fuertes pasiones las que impiden que el corazén alcance un miedo perfecto,
y retardan la reconstruccion de lerushalaim. Estas pasiones, que emanan de las emociones
descontroladas, afectan al corazén en forma directa. Pero controlar los deseos nos lleva a obtener
un corazén puro y un temor perfeccionad o, mediante los cuales podemos experimentar la
Divinidad. Esto logra un nivel en la reconstruccion de lerushalaim, pues cuando lerushalaim sea
reconstruid a, la presencia de Dios serd revelada y todos la podran percibir. Como continua
ensefiando el Rebe Najman, al "reconstruir lerushalaim"- rectificando el temor a Dios en nuestros
corazones - se crea un angel (Likutey Moharan IT, 1:6), el que a su vez le da a la persona poderes
espirituales y cualidades angélicas.

La Llave del Tesoro

Y serd la estabilidad de Tus tiempos una fortaleza de salvacidn, sabiduria y ciencia: y el temor del
Sefior serd Su tesoro.
Isaias 33:6

Al hablar de los problemas y las tribulaciones que debera enfrentar el pueblo judio antes de
la Redencion Final, Isaias profetizd que la capacidad de mantener la fe en Dios dependera del nivel
de temor a Dios que tenga la persona. El temor es asi llamado "el tesoro de Dios," pues es una fuente
inagotable de fortaleza en tiempos de necesidad. Nuestros Sabios apuntan que el versiculo
mencionado contiene seis términos clave seguidos por un séptimo. Los seis corresponden a los seis
ordenes de la Mishna (y las seis Sefirot desde Jesed a lesod). El séptimo, nuevamente, es el "temor
a Dios," Su tesoro (correspondiente a Maljut). El versiculo ensefia asi que, sin el temor a Dios uno
no puede esperar alcanzar las profundidades de la Tord. Sin temor a Dios uno no puede entrar al
precinto interno de la Tord. Las puertas se mantienen cerradas. Asi, "aquél que estudia la Tora sin
temor al Cielo es comparado con uno que tiene las llaves del cuarto interior pero no las llaves de la
puerta de calle. ¢Como podra entrar?" (Shabat 3 1a).



Alegria
El corazén es el asiento principal de la alegria. Likutey Moharan |, 24:2.

De todas las emociones del hombre, la alegria es la mas estimulante y también la mas
esquiva. Aquél que siente alegria en el matrimonio, en su trabajo y en su medio querra continuar
productivamente en ese sendero elegido. Por el contrario, la depresién, lo opuesto a la alegria, es
el peor enemigo del hombre y el obstaculo mas grande para sus logros.

El Rebe Najman ensefia que la alegria y la felicidad pueden liberar a la persona de las
restricciones que la aferran al mundo material. "Uno no puede alcanzar ishuv haDaat [calma
mental, serenidad y cuidadosa consideracion, juicio sobrio] salvo que logre primero un estado
mental de alegria" (Likutey Moharan TT, 10). Esta alegria a la cual se refiere el Rebe Najman no es
una "risa superficial" o un estado general de diversién. Debe ser una poderosa alegria que penetre
las barricadas que han sido establecidas por los muchos problema s y confusiones de la vida y que
pueda asi encontrar su camino hacia el corazén. El versiculo nos dice (Isafas 55:12), "Dejaran [el
exilio] con alegria...". Con alegria podemos dejar detras nuestras frustraciones y esperar la ayuda y
la salvacién de Dios.

El poder de la alegria es tan intenso que puede hacer que uno llegue a percibir una
revelacion de la Divinidad dentro de su corazdn. El Rebe Najman ensefia ademds que, en un sentido,
la Divina Presencia corresponde a la alegria del corazén. Aquél que cumple las mitzvot con alegria
eleva a la Divina Presencia desde su exilio (Likutey Moharan |, 24:2; ver arriba, Capitulo16). De esta
manera, se es capaz de "ver" a Dios, jpues Su Presencia se revela!

Pero la depresidn, lamds comun de las aflicciones de la humanidad, se cruza en el camino.
Ya hemos visto cdmo la depresién surge desde adentro - tanto desde el deseo de excesos como de
las expectativas poco realistas de perfeccién (Capitulo 19). Cuando la persona experimenta un "mal
dia," sus emociones se deterioran; surge la ira y se desgastan los nervios. La persona cierra
automaticamente su mente y su corazdn a todo sentimiento potencial de alegria. Y aunque en ese
momento busque activamente la felicidad, esta tiende a evadirlo.

Ensefia el Rebe Najman que de todas las devociones necesarias para servir a Dios, la
alegria es la mas dificil de alcanzary, una vez lograda, la mas dificil de mantener (ver Sabiduria y
Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov #20). Cuando uno se encuentra acuciado por las dificultades,
rodeado de problemas financieros, familiares o de salud, pareceria no haber otra alternativa mas
que caer en la depresion. Pero precisamente en ese momento el corazén debe ser el asiento de la
alegria. Como "jefe del estado mayor" del cuerpo humano, el corazdn tiene la capacidad de superar
las penas y la depresion; él puede volver a despertar nuestro espiritu e inspirarnos a retomar
nuestras responsabilidades en la vida.

El Rebe Najman ensefia que este fendmeno puede advertirse en innumerables situaciones.
Cuando la persona siente una intensa alegria, puede llegar al punto en que comience a bailar y
aplaudir. Este espiritu proviene de un corazén alegre (Likutey Moharan r,10: 1,6) pues cuando
abunda la alegria, se eleva el espiritu. Las manos y los pies reciben mensajes positivos desde el
corazony actlan en concordancia. Mas aun, nos dice el Rebe, "un corazdn pesado [lleno de tristeza,
de envidia, etcétera] genera un rostro triste," mientras que "jun corazén alegre mejora nuestro
aspecto!" (Likutey Moharan |, 60:6; ver ibid. Il, 5:11).



Anhelo

Ensefia el Rebe Najman:

El corazén siempre anhelay arde. A veces es un anhelo de santidad; otras, de deseos fisicos,
por ejemplo, de avaricia. Existe un rdaj que puede descender y "enfriar" ese corazén ardiente. Este
rdaj es comparado con la Divina Presencia y es atraido hacia el corazén mediante la caridad (Likutey
Moharan |, 13: 1).

El deseo y el anhelo son innatos a la naturaleza humana. Todos experimentamos los
acuciantes dolores de la necesidad, pero sera la naturaleza de los deseos profundos de la persona
la que determine si su anhelo sera la espiritualidad o las gratificaciones materiales. Mas aun, los
deseos pueden crecer y llegar a ser inmanejables. Hemos visto (mas arriba, Capitulo 21, "Paro
Cardiaco") que incluso el deseo por lo espiritual puede ser peligroso, como cuando la persona
intenta alcanzar una espiritualidad para la que no estd preparada intelectual o emocionalmente.
Asi ensefia al Rebe Najman (Likutey Moharan I, 9:2), "El espiritu [rUaj] de la persona debe ser
controlado de modo que el corazén pueda arder [por Dios] de la manera apropiada".

Enseiia el Rebe que el corazén puede a veces inflamarse por la espiritualidad, y otras, arder
de deseos por lo mundano; el estudio de la Tora tiene el poder de regular ambos tipos de deseos
ardientes (Likutey Moharan |, 78:4). Mas aun, cuando alguien tiene un ardiente anhelo de Dios en
su corazon, si desea estudiar Tora o elevar una plegaria, pero por alguna razén, es incapaz de hacer
lo (por ejemplo, se encuentra en un lugar deshabitado o no tiene libros a su alcance), entonces este
solo deseo ardiente inscribe Arriba una [nueva] ensefianza de Tora. El deseo ardiente de Tora y de
espiritualidad permite que uno pueda recibir de la espiritualidad del Corazén Superno (Bina) (Likutey
Mohardn |, 142). Hemos visto también (en los Capitulos 24-25) que la Tora consiste de Cinco Libros,
correspondientes a los cinco ldbulos del pulmén. Dado que los pulmones tienen un "efecto
refrescante" sobre el corazdn, se desprende que el estudio de la Tora puede ayudar a "enfriar" y
controlar los ardientes deseos de materialismo o de anhelo de un nivel de espiritualidad que se
encuentra mas alla de nuestra capacidad.

Ensefia también el Rebe que la caridad tiene el mismo poder que la Tord para ayudar a
superar las pasiones. El Rebe ilustra esto con el caso de una persona que esta llena de avaricia, de
un ardiente deseo por riquezas y posesiones materiales. Si esta persona da caridad, muestra su fe
en Dios, su fe en que es El Quien provee. Al dar caridad supera temporariamente sus deseos
materiales y se hace merecedora de ayuda en el logro de una verdadera espiritualidad.

Amor

El amor es quizds la mds poderosa de las emociones. El amor puede ser tan abrasador que
nada puede interponerse en su camino. El Rey Salomén comprendié muy bien esto cuando dijo
(Cantar de los Cantares 8:7), "Mucha s aguas no pueden extinguir el amor". Esto se debe a que el
amor humano esta enraizado en el Atributo Divino de Jesed (Bondad). Debido a que Dios derrama
constantemente Su bondad sobre la Creacidn, los sentimientos de bondad y de amor abundan
siempre en el mundo. Ellos pueden llevar al hombre hacia alturas increibles, o hacia el mas profundo
de los abismos.



El amor al dinero puede llevar a una persona a poner en riesgo su propia vida - o la vida de
aquéllos que se encuentren en su camino. La inmoralidad sexual es una perversion del amor;
generalmente trae como resultado la destruccién de los hogares e hijos ilegitimos o no deseados. El
amor al poder, tan frecuente en los anales de la historia, ha ocasionado guerras y derramamiento
de sangre en gran escala. Por el contrario, el mismo atributo de amor, aplicado correctamente,
puede construir un matrimonio saludable y un hogar cédlido y comprensivo. Puede llevar a la persona
a las alturas de la creatividad en beneficio de toda la humanidad.

Asi, el tremendo poder del amor - tanto en sus aspectos constructivos como destructivos
— puede explicarse mejor en el hecho de la cercania de Jesed con Bina (Jesed se encuentra
inmediatamente detrds de Bina; ver Apéndice C). Las Sefirot superiores (Keter, Jojma y Bin3, las
"mentalidades") estan ocultas y la primera manifestacidn de sus tremendos poderes en las Sefirot
inferiores, se produce en la Sefira de Jesed, que implica salir hacia los demds y avanzar hacia los
otros para su beneficio. Visto de otra manera, Jesed estd mas arriba que Guevura, indicando que se
encuentra "mas arriba y mas alld" de la restriccidn, lo que evidencia el gran poder del amor. Como
hemos visto a lo largo de este libro, existe un equilibrio entre el bien y el mal - sea cual fuere el
poder que existe para el bien, ese mismo potencial existe para el mal. Asi, si el amor no es
debidamente controlado - a través de Guevura, es decir, del temor a Dios - puede llegar a ser muy
destructivo. Si el amor es adecuadamente controlado, se vuelve la herramienta mas efectiva para la
construcciéon de la humanidad y de la paz. Asi dice el versiculo (Salmos 89:3), "El mundo se construye
con Jesed".

Cuandotratemos el sistema respiratorio (Parte 6), examinaremos con mas detalle el poder
del atributo del amor. Concluimos esta seccidon con una de las ensefianzas del Rebe acerca del amor:

Aquél que difunde el amor y trae la paz entre las personas produce grandes rectificaciones
Arriba (Likutey Moharan |, 75:4).

Capitulo 24
El Pulso

La sangre transporta todo aquello que circula por el cuerpo. Si se presenta una enfermedad,
Dios no lo permita, ella puede ser detectada a través del pulso, que reacciona ante cada
enfermedad, variando segln los casos. Asi, las variaciones del pulso pueden ser utilizadas para
diagnosticar enfermedades especificas que necesitan ser tratadas. Aunque este método no es
reconocido en la medicina moderna occidental, se lo practica activamente en la medicina oriental y
en algunas formas de medicina alternativa donde ha demostrado ser sumamente efectivo.

Como hemos visto, el flujo de sangre se ve afectado por la manera en la que introducimos
oxigeno al torrente sanguineo. El pulso, que posee diez modalidades, corresponde a los Diez
Mandamientos. Los pulmones, que poseen cinco |ébulos, corresponden a los Cinco Libros de Moisés
(Tord) y a los Cinco Libros de los Salmos (Plegaria). Asi, la Tora y la plegaria resultan beneficiosas
para el pulso (Likutey Moharan |, 8:9).

La fuente de la ensefianza de los diez modos del pulso se encuentra en el Tikuney Zohar
(#69, p. 108).



Las Diez Sefirot estdn representadas por las diez vocales del alfabeto hebreo. De acuerdo
con el pulso, uno puede diagnosticar la enfermedad.

En el Zohar, los diez modos son vistos como paralelos de las Diez Sefirot, las que a su vez
corresponden a los diez tipos de signos vocales utilizados en el lenguaje hebreo (de hecho, existen
nueve, siendo el décimo la ausencia completa de toda vocal, tal como Maljut, de la cual se dice que
no posee una luz propia y que sdlo refleja las diferentes energias de las Sefirot superiores al fluir a
través de ella). Estos signos vocales sirven como una especie de Cdédigo Morse. El cédigo es muy
simple: un signo vocal puede estar compuesto por uno, dos o tres puntos (colocados en diferentes
posiciones), por un guion con un punto debajo o por un guion solo. Al comparar el ritmo del pulso
en un lugar particular del cuerpo, con los diferentes puntos vocales, uno puede identificar la fuente
espiritual de la enfermedad que yace detras de todo sintoma fisico. Asi afirma el Zohar:

A veces, un pul so estd compuesto por un golpe corto y simple. Si su golpe es bajo, es un
Jirik (un punto simple ubicado debajo de la letra). Si esta arriba, corresponde a Jolem (un punto
simple ubicado sobre la letra). Si estd en el centro, corresponde a Shuruk (un punto simple ubicado
en el medio de la letra)... A veces, el pulso estda conformado por dos golpes iguales, uno
inmediatamente después del otro. Esto corresponde a Tzeiri (dos puntos ubicados uno al lado a lado
del otro, debajo de la letra). Si un golpe es fuerte y el otro débil, esto es Shva (dos puntos, uno sobre
el otro, ubicados debajo de la letra) ... A veces un golpe sube y otras veces baja... A veces, un golpe
es largo, (como un guion) y uno corto...

Para el propésito de nuestro estudio acerca del pulso, recapitulemos algunas de las
correspondencias bdsicas Kabalistas. Recordemos que las Diez Sefirot corresponden a las cuatro
letras del Tetragramaton, IHVH y al dpice de la letra lud. Desde arriba hacia abajo, Keter corresponde
a este apice, Jojma corresponde a la lud misma, Bina es la primera Hei, las Seis Sefirot desde Jesed
a lesod corresponden a la Vav; y Maljut corresponde a la Hei final.

Por extensidn, estos cinco niveles corresponden a los cinco niveles del alma - lejida, Jai3,
Neshama, Ruaj y Néfesh - y a los cinco universos - Adam Kadmoén, Atzilut, Bria, letzird y Asia.
Finalmente, estos corresponden a los Cinco Partzufim - Arij Anpin, Aba, Ima, Zeir Anpin y Nukva de
Zeir Anpin (Maljut) (ver arriba, Capitulo 3).

Ahora, centrémonos en el Partzuf de Aba, que como hemos visto, corresponde a la Sefira
de Jojma, el Universo de Atzilut y al nivel del alma de Jaida. Una hermosa alusidn a la conexion entre
Jojma (Sabiduria) y Jaia (Esencia de Vida) puede verse en el versiculo (Eclesiastés 7: 12), "Jojma t
'jaié ba'alea - la Sabiduria le da vida a quien la posee". Basado en esta conexidn, el Ari explica que,
oculta dentro de la Sefird de Jojma, se encuentra la Esencia de Vida de Dios, que le da vida a todos
los niveles que estan debajo de Jojma.

La expansion del Tetragramaton asociada con Jojmda -Aba- Jaid (cuando estd escrito
mediante el método de ajoraim) sum a 1 84 (ver Apéndice C). Este es el valor de la palabra DoFeK,
qgue en hebreo designa el pulso: dalet (4), pé (80), kuf (100). Asi, la Esencia Vital, que le provee vida
al hombre, puede hallarse y sentirse en el pulso. El Rabi Jaim Vital registra que su maestro, el Ari,
era efectivamente capaz de determinar la deficiencia espiritual o la enfermedad de una persona
a través de su pulso (Shaar Rua) HaKodesh, p. 14).



Hemos visto que el cuerpo esta compuesto por cuatro elementos basicos: fuego, aire, agua
y tierra. Existe un calor natural (fuego) del cuerpo; la sangre lleva oxigeno (aire) a través del sistema;
una gran parte del cuerpo es liquida (agua) y el cuerpo mismo estd hecho del elemento tierra.
Cuando cada parte del cuerpo trabaja apropiadamente, prevalece la armonia y uno goza de buena
salud. Si alguno de estos elementos comienza a comportar se de manera erratica, surge entonces la
enfermedad. Esta enfermedad, estando presente en el cuerpo, encuentra su camino hacia el
torrente sanguineo; de alli que puede ser detectada facilmente en el pulso. Continuda el Zohar:

Un solo golpe grave corresponde al signo vocal jirik, indicando que el elemento agua [los
fluidos del cuerpo y sus fuentes] no es estable. Si el golpe del pulso es agudo [es decir, jolem], el
elemento fuego [el calor del cuerpo y sus fuentes] es demasiado fuerte. Un golpe triple,
correspondiente a kubutz, denota que el elemento aire esta soplando mal, agitando los fluidos del
cuerpo o desequilibrando la temperatura del cuerpo. Otros golpes dobles corresponden a tzeiriy a
shva. Cada uno significa que cierto elemento esta desequilibrado, produciendo la enfermedad. Pero
un pulso firme corresponde a pata) o kamatz, que significan curacion y salud (Tikuney Zohar #69,
p.108a).

El Zohar continta con otros ejemplos mas que explican el significado de las pausas entre los
golpes del pulso. Estas pausas permiten la obtencidn de la fuerza vital espiritual en etapas (es decir,
un aumento pausado de la conciencia), dandole asi al hombre la capacidad de asimilarla. El Ari
explica también cdmo, con cada punto vocal - con cada golpe del pulso - uno puede detectar cual
de las Sefirot es la dominante en un momento determinado, reconociendo asi el pecado especifico
cuya influencia prevalece dentro de la persona, permitiéndonos asi su rectificaciéon (Shaar Ruaj
HaKodesh, p.15; ver Apéndice C).

Cierta vez un médico se vanaglorié ante el Baal Shem Tov de su capacidad de diagnosticar
cualquier enfermedad a través del pulso. El Baal Shem Tov le dijo que también él sabia diagnosticar
las enfermedades de manera similar. El Baal Shem Tov tomé la mufieca del médico, sintid su pulso
y le diagnosticd correctamente su enfermedad. Entonces el medico tomd la mufieca del Baal Shem
Tov, sintié su pulso, pero no pudo interpretarlo de manera apropiada. Después de que se fue, el
Baal Shem Tov dijo, "Yo sufro de una enfermedad que él no comprende: 'Estoy enfermo de amor
[por Dios]' (Cantar de los Cantares 2:5). El médico no conoce esta enfermedad; ipor eso no puede
diagnosticarla!"

La Princesa y el Castillo de Agua

Quizas una de las mas famosas historias del Rebe Najman es la de "Los Siete Mendigos" (Los
Cuentos del Rabi Najman p. 203- 242). Aqui presentaremos extractos de esta historia, junto. con
algunos comentarios del Rabi Natdn , que ofrecen profundas ideas con respecto a la dimensién
espiritual del pulso.

Dijo el Rebe Najman, "Les contaré cémo solia alegrarse la gente".

El cuento trata acerca de un nifio y una nifia perdidos en un bosque. Cada dia y durante siete
dias los nifios se cruzaron en el bosque con siete Mendigos, cada uno de los cuales tenia una
"deformidad" diferente. Cada Mendigo les daba un poco de pany de aguay luego los bendecia para
qgue fuesen "como él". Segln su orden de aparicidn en la historia los Mendigos eran: un ciego, un
sordo, un mudo, uno con el cuello deformado, un jorobado, uno sin manos y uno sin pies.



Finalmente los nifios pudieron salir del bosque y retornaron a la civilizacién, donde se juntaron con
los demads mendigos. Poco después el nifio se casd con la nifia.

En la fiesta de bodas y durante los siete dias siguientes, los nifios recordaron las bondades
de Dios cuando, por medio de los Mendigos, El los proveyé de comida en el bosque. Recordaron a
los Mendigos y anhelaron volver a verlos. La historia relata que, en cada uno de los siete dias
siguientes, se hizo presente uno de los Mendigos para festejar junto a ellos. Cada Mendigo tenia
una historia para contar, en la cual explicaba que su deformidad no era en realidad una falla, sino
su tesoro mas grande, lo que explicaba por qué cada u no de ellos habia bendecido a los nifios para
que "fuesen como él".

También hubo alegria el sexto dia y anhelaron diciendo, "¢Cémo podriamos hacer ven ir a
aquél sin manos?" De pronto éste aparecid y dijo, "iHeme aqui! iHe venido a su boda!" Y les habld
de la misma manera que los otros Mendigos, besandolos también.

Y dijo entonces: "Ustedes piensan que hay algo malo en mis manos. De hecho, no tienen
nada malo y mads aun, tengo un gran poder en ellas. Pero no utilizo su poder en este mundo fisico
pues necesito este poder para algo totalmente diferente. Respecto a esto tengo la palabra del
Castillo de Agua".

El Mendigo Sin Manos relatd entonces cdmo estaba cierta vez sentado con un grupo de
hombres que se vanagloriaban de lo que podian lograr con sus manos. Afirmando que él tenia mas
poder en las manos que ellos, el Mendigo Sin Manos relatd la increible historia de la Princesa y del
Castillo de Agua.

Habia una vez un rey que deseaba a la Hija de la Reina. [Este rey] intentd secuestrar [a la
joven] por todos los medios posibles, hasta que finalmente tuvo éxito y la tomé cautiva. [Pero]
entonces el rey tuvo un suefio. [En el sueno] la Hija de |la Reina estaba de pie sobre él y lo mataba.
Al despertar [el rey] tomo el suefio en serio y lamd a todos sus intérpretes. Ellos le dijeron que eso
se haria realidad en su sentido m3s literal y que ella [terminaria] por matarlo. El rey no decidia qué
[actitud] tomar con ella. Si la mataba sentiria pesar. Si la expulsaba, otro hombre llegaria a poseerla
y eso era algo que le resultaba insoportable y que lo frustraria sobremanera, dado que habia
trabajado mucho para conseguirla y entonces ella seria de otro hombre. Mas aun, si la desterrabay
ella terminaba con otro hombre habria una posibilidad mayor de que el suefo se hiciera realidad.
Con un aliado le seria mas facil matarlo. Pero seguia temiendo a causa del suefio y no queria tenerla
cerca. De manera que el rey no sabia qué hacer con ella. Como resultado del suefio, su amor por [la
joven] fue decreciendo gradualmente y con el tiempo su deseo por ella fue menguando cada vez
mas. Y lo mismo sucedia con ella. Suamor por él fue declinando mas y mas hasta que llegd a odiarlo.
Y [termind] finalmente por huir. El rey envid hombres en su busqueda quienes, al retomar, le
informaron que ella se encontraba cerca del Castillo de Agua. Este era un castillo hecho de agua.
Tenia diez paredes, una dentro de la otra y todas hechas de agua. Los pisos dentro de este castillo
eran de agua y también habia arboles y frutas, todos hechos de agua. Estd de mas decir cuan
hermoso y fuera de lo comun era el castillo. Un castillo de agua es de hecho algo hermoso e inusual.
Es imposible que alguien entre al Castillo de Agua, pues esta hecho todo de agua y cualquiera que
entrase en él se ahogaria. Mientras tanto, la Hija de la Reina, que habia huido hacia ese castillo
rondaba alrededor del Castillo de Agua. El rey fue informado que ella rondaba alrededor del castillo
y tomando su ejército salid para capturarla. Cuando la Hija de la Reina los vio venir decidié huir hacia



el castillo. Preferia ahogarse antes que ser capturada por el rey y tener que quedarse con él.
También existia la posibilidad de que pudiese sobrevivir y ser capaz de llegar hasta dentro del
Castillo de Agua. Cuando el rey vio que huia hacia el agua, dijo, "Si asi es como son las cosas...", y
dio érdenes de dispararle, [diciendo], "Si muere, que muera". [Los soldados] dispararon contra ella
y la alcanzaron con las diez clases de flechas, untadas con las diez clases de venenos. Ella corrié hacia
el castillo y entré en él. Atravesé los portales de los muros de agua, (pues los muros de agua tienen
tales portales), paso a través de las diez paredes del Castillo de Agua y llegé a su interior, donde se
desplomd inconsciente.

Antes de relatar la historia de la Princesa, al describir su encuentro con los hombres que se
vanagloriaban del gran poder de sus manos, el Mendigo conté sobre uno que afirmaba poder
recuperar una flecha incluso luego de que ésta habia sido disparada y habia llegado a su objetivo. El
Mendigo Sin Manos le preguntd si era capaz de recuperar todos los diez tipos de flechas, es decir,
diez flechas embebidas en diez tipos de veneno, cada uno mas tdxico que el otro. El hombre admitié

gue sélo podia recuperar un tipo de flecha. "Si es asi," concluyé el Mendigo Sin Manos, "no puedes
curar a la Hija de la Reina".

Otro se vanagloriaba del poder de su caridad, pues siempre que recibia algo de alguien, él
(en lugar de recibir) de hecho le estaba dando a esa persona. El Mendigo Sin Manos le informd que
existian diez tipos de caridad y le pregunté cual de ellos era capaz de dar. El hombre respondié que
él daba diezmos. "Si es asi," concluyd el Mendigo Sin Manos, "no puedes curar a la Hija de La Reina.
No puedes siquiera acercarte a donde esta ella; no puedes siquiera atravesar una sola pared". El
agua se asemeja a la caridad como en (Isaias 48: 18), "Tu caridad es como las olas del mar". Asi, él

no podia atravesar las diez paredes del Castillo de Agua y salvar a la Princesa.

Un tercero se vanagloriaba de su poder para conferirles sabiduria a los demas a través de
sus manos. El Mendigo Sin Manos le preguntd, "éQué tipo de sabiduria puedes conferir con tus
manos? Existen diez tipos de sabiduria". El otro respondié que solo, podia conferir un tipo de
sabiduria. EI Mendigo le replicd, Se este es el caso, no puedes curar a la Hija de la Reina. Pues no
puedes comprender su pulso, dado que existen diez tipos de pulso". El sélo podia conferir un tipo
de sabiduria y por tanto sélo comprendia un tipo de pulso.

Un cuarto se vanagloriaba de su capacidad para retener con sus manos los vientos
tormentosos. Podia hacer girar el viento y hacerlo soplar apropiadamente, de modo que fuera
beneficio so. El Mendigo Sin Manos le dijo que existian diez clases de vientos correspondientes a los
diez tipos de melodias (ver Pesajim Il 7a): Dado que solo podia controla r un tipo de viento, tampoco
era capaz de salvar o curar a la Princesa.

Finalmente, todos los presentes le pidieron al Mendigo Sin Manos que revelase qué
habilidad poseia. El respondid, "Yo puedo hacer lo que ustedes no pueden. [En cada uno de los casos
gue ustedes presentaron] existen nueve que ustedes no pueden lograr. Yo puedo lograrlos todos".
El Mendigo Sin Manos procedié entonces a contar la historia de la Princesa. Retomamos ahora la
historia cuando la princesa yace inconsciente en el Castillo de Agua, habiendo sido herida por las
diez flechas envenenadas.

Y yo la curé. Aquél que no posee las diez clases de caridad no puede atravesar las diez
paredes, pues alli se ahogaria en el agua. El rey con su ejército intentd perseguirla, pero todos se
ahogaron. Yo, por otro lado, fui capaz de atravesar las diez paredes de agua.



Estas paredes de agua son como las olas del mar que se yerguen como una pared. Los
vientos mantienen las olas y las elevan. Estas olas constituyen las diez paredes que se yerguen alli
de manera permanente, elevadas y mantenidas por los vientos. Pero yo fui capaz de entrar a través
de esas diez paredes.

También fui capaz de extraerle a la Hija de la Reina las diez clases de flechas. Yo conocia
también las diez clases de pulsos y pude detectarlos con mis diez dedos. Cada uno de los diez dedos
tiene el poder de detectar una de las diez clases de pulsos. y pude entonces curarla mediante las
diez clases de melodias.

Y asi pude curarla. De manera que yo tengo este gran poder en mis manos y ahora se lo doy
como un regalo.

[Al terminar su relato] hubo gran alegria y tremendo regocijo.

El Mendigo Sin Manos representa al gran Tzadik. El es capaz de entrar al del Castillo de Agua
sin ahogarse pues posee los diez tipos de caridad. El es capaz de extraer las diez clases de flechas
(que generan la enfermedad) y detectar el problema a través de los diez modos del pulso. El
Mendigo Sin Manos puede entonces efectuar la cura a través de los diez tipos de canciones, pues la
alegria representa salud y curacion.

La Princesa es el alma capturada por el rey, que es la malainclinacion. Al comienzo ella
se siente comoda, pero gradualmente comienza a comprender que hay algo mas en la vida que las
gratificaciones materiales, de modo que huye. Pero la mala inclinacion es implacable.
Constantemente la persigue. La Princesa comprendid que debia elegir entre una vida de
materialismo y una vida de espiritualidad. Asi como los judios eligieron entrar al Mar Rojo al ser
perseguidos por los Egipcios, de la misma manera la Princesa eligié entrar al Castillo de Agua, antes
que ser atrapada por la mala inclinacién. El Castillo de Agua representa el verdadero conocimiento,
como en (Isafas 11:9), "El mundo estara lleno del conocimiento de Dios tal como las aguas cubren
el mar". Pero para poder atravesar estas paredes, para alcanzar el conocimiento de la Tora, uno
necesita dar caridad; de otra manera puede caer y ahogarse en las sabidurias ajenas.

Sélo el verdadero Tzadik posee el conocimiento necesario para entrar con seguridad dentro
de las paredes del castillo. El puede sentir el pulso del alma, determinar con precisién su enfermedad
espiritual y curarla mediante los diez tipos de melodias. El Rebe Najman ensefia que estos diez tipos
de canciones se encuentran en los Salmos, en la alabanza a Dios y en el acto de relatar Sus bondades
y Su caridad para con nosotros. En ultima instancia, sélo el "Mendigo Sin Manos," el verdadero
Tzadik es capaz de leer correctamente el pulso de la Princesa y curarla.

(Los Diez Tipos de Melodias estan tratados mds abajo en la Parte 6, "El Sistema
Respiratorio").

El pulso es un factor dominante para determinar el estado de salud de la persona, tanto
espiritual como fisica. ¢Cémo puede establecerse un apropiado flujo de la sangre? iMediante la
alegria! Y la alegria se logra mediante los diez tipos de melodias. Estos diez tipos de melodias regulan
los diez tipos de pulso, desbloqueando el sistema sanguineo de modo que la sangre pueda fluir
suavemente a través de las arterias y las venas. El pulso sano - tanto fisico como espiritual - es sefial
de buena salud.



Anatomia
del
Alma

Por
Jaim Kramer

Con
Abraham Sutton

Traducido al Espaiol por
Guillermo Beilinson

VOLUMEN 11
Publicado por

BRESLOV RESEARCH INSTITUTE
Jerusalem/New York



PARTE SEIS
EL SISTEMA
RESPIRATORIO

Capitulo 25
Los Pulmones

El aire fresco que pasa a través de la nariz y de la boca desciende a los pulmones, donde su
oxigeno vital, absorbido por el sistema circulatorio, es canalizado a través del corazén y distribuido
por la sangre. El oxigeno es consumido en las células, dando como resultado el didxido de carbono,
gue es un material de desecho enviado a través de la sangre nuevamente a los pulmones para ser
exhalado. El funcionamiento general de los pulmones, en conjunto con el corazén, ya ha sido tratado
mas arriba (Capitulo 20). En esta seccidn, trataremos con mds profundidad el aspecto espiritual de
la relacién entre el corazén y los pulmones, asi como la relacién de los pulmones con la boca y la
nariz (los érganos de la respiracion), la traquea, la laringe y el cuello. También nos referiremos al
poder del habla.

Al tratar el sistema respiratorio, la palabra hebrea rdaj aparece en forma repetida. Ruaj es
un término que posee muchos significados. En el mundo fisico, rdaj puede referirse a un viento que
sopla, o al aire que se transforma en viento cuando lo respiramos. En el mundo metafisico, ruaj
puede ser un espiritu o puede ser la espiritualidad misma; el rdaj del hombre es la esencia espiritual
basica de su personalidad. La persona también puede estar poseida por un ruaj (espiritu)
desencarnado, por un ruaj de desesperanza o por un ruaj de alegria. El riaj Divino puede descender
sobre un profeta. El Riaj HaKodesh (inspiracién Divina) puede iluminar su mente, o un rdaj serd (una
tormenta, es decir, una confusién mental y emocional) puede amenazarlo con desarraigar su fe.

El Mashiaj (Mesias) serd bendecido con seis clases de ruaj: "El riaj de Dios estara sobre él -
un ruaj de sabiduria y comprension, un rdaj de consejo y poder, un rdaj de conocimiento y de temor
de Dios" (Isaias 11:2). Es por ello que (creer en) el Mashiaj es literalmente el ruaj apeinu ("el aliento
de nuestras narices") (Lamentaciones 4:20). Antes de la aparicién de Mashiaj, un ruaj de ateismo
arrasara el mundo. Cuando finalmente él llegue, un rdaj de Divinidad limpiara nuestros corazones,
liberando al mundo del rdaj de impureza que nos impide ver y experimentar a Dios (Cf. Zacarias
13:2).

Al estudiar las ensefianzas del Rebe Najman sobre el corazén y los pulmones, serd necesario
tener en mente todas estas acepciones. A veces, el Rebe parecera mezclar los significados, hablando
al mismo tiempo sobre el ruaj fisico y el rdaj espiritual. Esto es intencional: para el Rebe Najman, los
dos son inseparables. Las realidades fisicas y espirituales estan siempre interrelacionadas entre si.

Ensefia el Rebe Najman:

El Tikuney Zohar (#13, p.27) afirma, "Los canales de la sangre en el corazon estan regulados
por el riaj [que surge de los pulmones]. Este es el significado de (Ezequiel 1:12), 'Ellos [los angeles
vivientes] se movian hacia donde fuera el ruaj)'. [Los dngeles vivientes corresponden a los canales
sanguineos en el corazon; el ruaj corresponde al oxigeno que entra al corazén a través de los
pulmones]. Pues sin el rdaj que es creado por las kanfei rei'd ["alas", es decir, los I6bulos de los



pulmones] abanicando constantemente y enfriando el corazén, su calor consumiria todo el cuerpo"”
(Likutey Moharan 11, 9:1).

El Rebe Najman hace notar en esta leccién cémo a veces un poderoso ruaj (viento) puede
extinguir una llama, mientras que otras puede reavivar una brasa moribunda. El Rebe explica en
detalle qué sucede cuando un viento aviva una llama que esta por apagarse debido a la falta de
oxigeno, cdmo la llama de pronto se enciende y recobra vida.

El Rebe quiere que recordemos, a lo largo de esta leccién, que el alma del hombre es
semejante a una vela. Asi como la vela cuya llama esta por extinguirse puede volver a encenderse,
de la misma manera el toque mas sutil del riaj de Dios sobre el alma de un hombre puede devolverlo
a la vida y encender nuevamente su amor y temor a Dios de modo instantaneo.

Volviendo a la metdfora del corazén y de los pulmones, el Rebe Najmdn asemeja a los lideres
espirituales del pueblo judio con el rdaj creado por el batir, como de alas, de los I6bulos de los
pulmonesy a los judios mismos con el corazén. La tarea de los lideres es, dice el Rebe, soplar el ruaj
de vida sobre el corazén de cada uno de los judios.

La tarea de los pulmones es regular las actividades del corazén, haciendo que este trabaje
de manera suave, evitando que se inflame en demasia o que se enfrie. También en un sentido
espiritual, es igualmente necesario abanicar la flama Divina en el corazén, para que nuestras
devociones no se vuelvan secas y sin vida. Al mismo tiempo, debemos cuidar de mantener nuestro
equilibrio, no sea el anhelo espiritual se vuelva demasiado poderoso y amenace con "consumir el
cuerpo entero". Tal como dice el Rebe Najman (Likutey Moharan Il. 9:2), "El rdaj debe ser regulado
para que el corazén se mantenga encendido [por Dios] de la manera apropiada". El flujo del ruaj
debe ser regulado de acuerdo al nivel del propio entusiasmo, no sea que el anhelo ardiente de
nuestro corazén pueda llegar a extinguirse o a inflamarse en demasia.

Pero ¢cdmo es regulado el aire -y el espiritu - que entra en los pulmones? Cuando el corazén
esta en peligro, los pulmones deben actuar con rapidez. Ellos traen aire fresco y himedo para enfriar
el corazén y asi ayudarlo a mantener la temperatura del cuerpo. El Rebe Najman ensefia que el
hombre también se beneficia del mismo sistema en su vida espiritual. Debemos hacer el esfuerzo
de respirar aire humedo - no sélo aire fisico, sino el himedo aire espiritual de la Tor3, pues la Tora
es comparada con el agua (ver Suka 52b). Y de hecho, debemos inhalar Tora y luego exhalar esa
misma Tord en la forma de plegaria. Respirar Tord y plegaria les da a nuestros pulmones la capacidad
para regular el "ardiente deseo" del corazdén por servir a Dios, y evitar asi 'consumirse"
espiritualmente.

Ensefia el Rebe Najman:

El hombre toma su fuerza de vida del atributo Divino de Maljut [Reinado], que es la raiz
misma de la existencia, pues Maljut es el aspecto de Ruaj HaKodesh, el nivel de (Esther 5:1), "Y
Esther vestida de Maljut", concerniente a lo cual dijeron nuestros Sabios (Meguila 14b), no esta
escrito ""Vestida con ropas de Maljut' sino 'Vestida de Maljut', aludiendo al hecho de que el Ruaj
HaKodesh habia descendido sobre Esther".

La vida depende del aliento. ¢Y qué es el aliento? Es inhalar y exhalar el oxigeno vital, lo que
puede compararse al versiculo (Ezequiel 1:14), "Los angeles vivientes iban y volvian como la



semejanza de un rayo". [Nuevamente, los angeles vivientes se refieren al corazén, que bombea vida
atodo el cuerpo]. Cuando la persona se une al santo Maljut del Santo, bendito sea, diciendo palabras
de Tora y de plegaria, inhala y exhala Rlaj HaKodesh espiritu Divino. Este es el significado de
(Ezequiel 32:26), "Pondré un ruaj santo dentro de ti". Este rdaj no es otro que el espiritu Divino que
uno inhala cuando respira palabras de santidad. [Este espiritu entra en el corazén y lo mantiene
constantemente encendido por Dios].

Esto se encuentra implicito en el versiculo (Génesis 1:2), "El rdaj de Dios sobrevolaba sobre
las aguas". Cuando una persona estudia la Tord, que es comparada con el agua, entonces el ruaj del
Santo, bendito sea, que es Ruaj HaKodesh, sobrevuela sobre ellay le da un aliento de vida. Pues [tal
como es imposible vivir sin aire] es imposible vivir sin Tora, como hemos aprendido (Tikuney Zohar
#13), "Sin el rdaj de los l6bulos de los pulmones abanicando y enfriando constantemente el corazon,
su calor consumiria todo el cuerpo". Y hemos aprendido también (Zohar Ill, 218a), "Los pulmones
representan la cualidad del agua, el agua de la Tord". Sin este "agua" [0 aire himedo, como se
mencioné mds arriba] el ardiente deseo de un judio por acercarse al Santo, bendito sea, terminaria
por consumirlo. Pero cuando su deseo se viste con las palabras de la Tord y de la plegaria, entonces
esta protegido... (Likutey Moharan 1, 78:1).

Esta leccion enfatiza la importancia de un hablar sagrado, que es un acto de inhalar y exhalar
rdaj. Cuando uno respira un rdaj santo", tal como cuando se ora o se estudia Tor3, o cuando se dicen
palabras buenas y compasivas, uno esta respirando espiritualidad. El aire que se respira es
considerado entonces 'ruaj santo". Esta es la clase de rdaj que "enfria" los ardientes deseos del
corazon.

Pulmones Saludables

Teniendo en mente que las palabras de la Tora resultan beneficiosas para los pulmones y el
corazoén, podemos comprender la ensefianza del Rebe Najmdan que conecta la festividad de Shavuot
con los pulmones.

Ensefia el Rebe Najman:

La festividad de Shavuot es una cura para los pulmones. Los cinco Iébulos de los pulmones
corresponden a los Cinco Libros de la Tora. Anualmente, en Shavuot, recibimos la Tord nuevamente.
Por lo tanto Shavuot es un tiempo especialmente beneficioso para nuestros pulmones; en este
tiempo podemos recibir "nueva vida" (Likutey Moharan |, 276).

Pero el solo estudio de la Tora no es suficiente. Debemos también cultivar un alto nivel de
fe. Cuando Moisés volvié por primera vez a Egipto y hablé con los judios respecto de su futura
redencién, ellos se negaron a escucharlo. Explica el versiculo (Exodo 6:9), "Ellos eran incapaces de
escuchar a Moisés debido al kotzer ruaj y a la dura labor". Las palabras kotzer rdaj significan
literalmente, "corto de aliento". El Rebe Najman explica que en ese momento los judios carecian de
fe en la promesa de Moisés. De aqui ensefia el Rebe que una falta de fe indica un dafio en los
pulmones - "'coito de aliento". Asi, fortalecer nuestra fe ayuda a rectificar los pulmones (ver Likutey
Mohardan 11, 5:16; ibid. Il, 86).

Los pulmones saludables aseguran mucho mas que el bienestar fisico. Hace falta oxigeno
suficiente para mantener el cerebro trabajando adecuadamente. El Rebe Najman ensefia que



‘pulmones saludables mejoran la visién y ayudan a que la persona alcance un Daat [Intelecto]
mayor" (Likutey Moharan I, 7:12). Esto es lo que afirma el Talmud (Julin 49a), "éPor qué los
pulmones son llamados Rel'A? iPorque ellos melRA [iluminan] los ojos!" Cuando la persona esta
confundida, su intelecto no puede "ver" bien y su capacidad para la deduccién se ve dafiada. Del
mismo modo en que el pulmdn sano mantiene el cerebro con el suficiente oxigeno, el pulmdn
espiritual sano puede abrir nuestra mente.

Capitulo 26
Respirando

La respiracidon es el modo mediante el cual el cuerpo inhala y exhala el aire. Respiramos a
través de la narizy de la boca. Estas entradas de aire estdn conectadas con la faringe, que se extiende
hacia la trdquea, ramificdndose en los bronquios. A través de éstos, el oxigeno pasa hacia los
pulmones. La laringe, donde se encuentran las cuerdas vocales, es adyacente a la faringe. Asi como
todos estos érganos estan conectados fisicamente, también estan interrelacionados en el plano
espiritual.

Respirar, si bien es algo comun y natural, es de hecho un proceso muy complejo. Ello implica
tres funciones basicas: inhalar, exhalar y la pausa entre ambos. El proceso de inhalacién tiene
también tres fases: diafragmatica, intercostal y clavicular. Estas tres fases representan los
movimientos de los pulmones para facilitar la entrada de aire fresco, a nivel del abdomen, en el
centro de la caja tordcica y cerca de la parte superior de los pulmones.

El esfuerzo fisico produce una respiracion agitada, mientras que el nerviosismo y la tension
acortan el proceso respiratorio, produciendo un aliento entrecortado y poco profundo. La
compostura y la tranquilidad estan asociadas con un respirar mas suave y profundo. Dado que
sabemos que se necesita de un adecuado suministro de oxigeno para mantener el cerebro, se
desprende que si la respiracién es correcta, el cerebro recibird la medida apropiada de oxigeno
necesaria para su funcionamiento 6ptimo. Se han llevado a cabo muchos estudios sobre la
efectividad de los ejercicios respiratorios y existen varias guias conducentes a un respirar apropiado
(ver también Bajo la Mesa p. 110-126). Sin embargo, las implicancias espirituales de un respirar
correcto son mucho mas especificas e importantes.

El Suspiro

Y acontecio que, pasados muchos dias, murid el rey de Egipto; entre tanto los hijos de Israel
suspiraban a causa de la servidumbre y clamaron y subié a Dios su clamor, a causa de su
servidumbre. Y oyd Dios los quejidos de ellos; y acorddse Dios de Su pacto con Abraham, con Itzjak
y con laacov. Y mird Dios a los hijos de Israel y Dios supo Ique el tiempo de la salvacion habia llegado].
Exodo 2:23-25

Es de notar que estos versiculos no mencionan ni la plegaria ni la palabra. Sélo hablan de
suspiros, clamores y quejidos (Zohar I, 19a). Cuando el Faradén murid, los judios tuvieron un corto
respiro: en lugar de trabajar, fueron forzados a asistir al funeral de su "benevolente" gobernante.
Ellos no podian hablar - pues estaban profundamente hundidos en su esclavitud. Pero nunca
perdieron su capacidad de suspirar y gemir ante Dios. El funeral del Faradn les dio la oportunidad
perfecta para expresar sus intensos sentimientos. Los egipcios pensaron que los judios estaban



tristes por la muerte del Faradn, pero en verdad ellos gemian por la ayuda Divina. De esta manera
fueron capaces de despertar la misericordia de Dios. Inmediatamente después de esto, la Tord relata
la historia de Moisés con la zarza ardiente, cuando Dios le anuncid la redencidn. Esta yuxtaposicion
de eventos en la Tora no es arbitraria. De hecho, el viaje espiritual de los judios desde la esclavitud
hasta la Revelacion en el Sinai comienza con este suspirar.

Ensefia el Talmud (Berajot 58b), "Suspirar quiebra el cuerpo de la persona". El Rebe Najman
explica que suspirar con el deseo de alcanzar la espiritualidad quiebra las toscas barreras fisicas del
cuerpo y fortalece el alma, permitiendo que la persona se embarque en un ascenso espiritual.

En su juventud, el Rebe Najmdan se dedicé a muchas devociones dirigidas a quebrar su
cuerpo, con el objetivo de alcanzar niveles superiores de espiritualidad. Entre estas actividades se
encontraba el suspirar. Ensefia el Talmud que "suspirar quiebra el cuerpo de la persona". El Rebe
Najman se dedicaba por tanto a suspirar periddicamente ante el Santo, bendito sea. Registraba
entonces sus reacciones fisicas. Muchas veces se encontraba incapaz de mover sus brazos luego de
una sesién de suspiros (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov #167).

Mas tarde ensefié el Rebe Najman, "Suspirar en aras de la santidad beneficia a la persona
mas que la auto mortificacion" (Likutey Moharan I, 109:2). "Suspirar profundamente es similar a la
circuncision. Asi como el retiro del prepucio es una rectificacidn, de la misma manera el suspiro
profundo en aras de la espiritualidad elimina el prepucio del corazén (Likutey Mohardn |, 22:5).
Hemos visto (Capitulo 23) que el corazdén es el asiento de muchas de las mas profundas emociones
del hombre. El Rebe Najman ensefia que suspirar no sélo ayuda a trascender estas emociones, sino
también a transmutarlas y dirigirlas hacia la espiritualidad.

Con la palabra de Dios fueron hechos los cielos; y con el aliento de Su boca, todas sus
huestes.
Salmos 33:6

Ensefid el Rebe Najman:

El mundo entero fue creado mediante el aliento - el aliento del Santo, bendito sea. El aliento
Divino sostiene la vida. Si falta el aliento, falta la vida. De modo que, si uno siente que le falta algo
en la vida, esto indica una falta de "aliento", el aliento que es el espiritu del Santo, bendito sea, que
creay sostiene todo (Likutey Moharan I, 8:1).

El Rebe Najman continlda explicando que suspirar profundamente elimina este sentimiento
de "carencia" en la vida y genera un sentimiento de plenitud. Dado que la falta de aliento indica una
carencia, el acto de inhalar profundamente puede llenar esa carencia. Dado que lo que uno tiene -
o le falta - en general se siente en el corazon, aquello que falta puede completarse a través del acto
de suspirar. Con un suspiro, uno atrae hacia el corazon el espiritu, la vida y la vitalidad, llenando el
vacio. iRespira profundamente y suspira! Dite a ti mismo, "Yo quiero traer una mayor fuerza de vida
hacia mi corazdn. Yo quiero traer a Dios a mi vida".

Respirar apropiadamente es un arte. Con un respirar apropiado es posible llenar el vacio en
nuestras vidas. Sin ello, el vacio puede amplificarse y devastar potencialmente el equilibrio
emocional y/o espiritual. Al suspirar, uno realiza una larga y profunda inhalacién, trayendo el
espiritu de Dios que El ha soplado dentro de nosotros cuando fuimos creados. Mds aln, a lo largo



de nuestras vidas todos cometemos errores y nos desconectamos, hasta cierto grado, de nosotros
mismos y del espiritu de Dios. Suspirar con arrepentimiento por los pasados errores nos vuelve a
conectar.

Pero, sin embargo, si hemos cultivado un deseo por los logros materiales y gemimos y
suspiramos por nuestra falta de capacidad en alcanzarlos, esos suspiros impurifican nuestro aliento
y nuestro espiritu. Entonces desesperamos y nos deprimimos por no haber alcanzado nuestros
objetivos materiales. De esta manera sélo nos distanciamos aun mas de Dios y de la perfeccion. Al
igual que el comerciante que ha alcanzado el éxito en sus negocios pero que constantemente anhela
y desea mayores riquezas, nos es mas facil ver cuanto nos falta en vez de cudnto tenemos.

Enseia por lo tanto el Rebe Najman que el arte de respirar concentrada y profundamente
es la férmula para una vida completa y plena. Uno puede practicar este respirar profundo en si
mismo o en aras del "espiritu". El beneficio fisico serd el mismo en ambos casos; pero suspirar e
inhalar profundamente con la intencién de alcanzar la espiritualidad nos une de hecho con nuestra
Fuente, que no es otra que Dios Mismo.

El Conducto de Vida

Ensefia el Rebe Najman:

Para poder respirar, uno debe tomar aire. Existen dos "conductos de vida" de los cuales la
gente puede tomar su subsistencia: uno es el canal de la santidad; el otro es el canal de la impureza.
Los rectos toman aire puro, mientras que los malvados toman aire impuro. Uno no puede sobrevivir
sin tomar aire de alguno de estos dos canales. Si la persona lamenta sus malas acciones y desea
arrepentirse, corta entonces su unién con esta fuente de aire impuro. Ahora puede comenzar a
respirar un aire nuevo y fresco proveniente de la Fuente de santidad. Por el contrario, aquél que
desea el mal y suspira cuando es incapaz de alcanzarlo, se separa de la Fuente de aire puro y se une
automaticamente a la impureza (Likutey Moharan I, 109:1).

Asi ensefa el Rebe Najman, "Por un simple [y malsano] deseo que pondra contenta a la
persona durante un cuarto de hora, puede perder toda su participacion en este mundo y en el
Mundo que Viene" (Likutey Moharan 11, 108).

Reb Shmuel Isaac (m. 1827) fue uno de los mas cercanos seguidores del Rebe Najman. Cierta
vez el Rebe Najman aferrd la chaqueta de Reb Shmuel Isaac cerca de su corazén vy dijo, "éPor un
poco de sangre en tu corazén [malos deseos] perderds este mundo y el préximo? Krejtz es ois! [i
Suspiralo bien lejos de ti!]" (Tzadik #441).

La Narizy la Boca

La nariz es el canal mas importante para la entrada del aire. Contiene varios filtros
compuestos de membranas mucosas y de microscopicas proyecciones semejantes a cabellos,
llamados cilios, que purifican el aire al entrar al sistema. Tal como hemos visto (Capitulo 8), el cuerpo
humano tiene muchos sistemas para filtrar y eliminar las sustancias de desecho. La nariz también
actua como filtro, reteniendo las impurezas del aire y desviando la materia de desecho, la que
finalmente sera expelida.



Af; una de las palabras hebreas para designar "nariz" también significa "ira", como en
(Deuteronomio 9:19), "Yo temo el af [la ira]". En otro sentido, la nariz representan paciencia, como
en (Exodo 34:6), "Erej Apaim" - literalmente "nariz extendida", es decir, de largo aliento, lento para
la ira, paciente. El Rebe Najman habla en profundidad sobre el valor de la paciencia y de los
beneficios de "dejar pasar" la ira. El Rebe compara la ira con el soplar de una violenta tormenta de
viento que finalmente se calmard. La paciencia nos ayuda a dejar pasar tales tormentas y volver a
conectarnos con el "largo aliento" de Dios, la Fuente de toda Vida. (Likutey Moharan |, 8:3).

(La importancia de la paciencia en nuestra lucha espiritual ya ha sido explicada mas arriba
[Capitulo 8] en conexidn con el proceso de purificacion. La funcién adicional de la nariz, el sentido
del olfato, sera tratada mds abajo en la Parte 7. Los capitulos de esta seccidn se centrardn en la boca
como parte esencial del sistema respiratorio. El cuello, la garganta y la traquea seran tratados en el
Capitulo 28 y la boca en su relacion con la palabra, en el Capitulo 29).

Maljut es la boca - la Tord de la boca [la Tord Oral].
Tikuney Zohar p. 17a

Maljut es el principal Atributo a través del cual el hombre puede interactuar con Dios. A
veces Maljut es también llamado Shejing, la Presencia Divina de Dios. Nuestra aceptaciéon del Maljut
(Reinado) de Dios es el requerimiento primordial y mas importante para el reconocimiento de Su
soberania y para Su servicio. La razén por la cual Maljut esta asociado con la boca es que un melej
(rey) gobierna principalmente a través de la palabra. Sus edictos, que surgen de los pensamientos
de su mente, deben ser expresados para que puedan ser obedecidos por los subditos; estos
pensamientos del melej se hacen publicos sélo a través de las palabras, que sirven para descubrir
las intenciones del rey.

La misma correlacién se aplica a la Tord Escrita y al cuerpo de las ensefianzas orales del Sinai
gue la acompafian. La Tord Oral, que esta asociada con Maljut, nos permite comprender la Voluntad
de Dios tal como estd expresada en la Tord Escrita. La Ley Escrita contiene una gran cantidad de
Mitzvot que no estdn claramente explicadas. Unicamente a través de la Tord Oral podemos
comprender qué es lo que quiere Dios de nosotros, lo cual nos permite servirlo apropiadamente. Es
por esto que Maljut se refiere tanto a "la boca" como a la Ley Oral, pues ella es la revelacién de la
Voluntad de Dios (ver Likutey Mohardn |, 18:6). Asi ensefia el Rebe Najman:

La boca corresponde a la Ley Oral. Aquél que estudia la Tora en aras del Santo, bendito sea,
y por Su honor, rectifica su boca. Merece una intima cercania con la Shejina del Santo, bendito sea
[que corresponde a Su boca]. De manera inversa, aquél que estudia Tora para alcanzar sus propios
objetivos de honor, riqueza, etcétera, hace que la Presencia Divina salga al exilio [es decir, que se le
oculte] (Likutey Moharan |, 12:1; ibid. 101:1).

Tal es el poder de la boca en nuestra busqueda por la espiritualidad. Con motivaciones
puras, las palabras que decimos pueden ser utilizadas para crear la mas intima conexion con Dios.
Por el otro lado, palabras dichas con motivos ulteriores, no expresadas en aras de Dios sino para la
propia ganancia personal o para dafio de alguna otra persona, hacen que la Presencia Divina se nos
oculte. Y esto es claro: las palabras que se contraponen al propésito de la Creacion son equivalentes
a ocultar a Dios y a arrojar el yugo de Su soberania. Si nos sentimos distantes de Dios, eso es una
clara sefial de que Lo hemos ocultado a través de nuestras palabras. Cuando enviamos la Presencia



Divina al exilio (explicado arriba, Capitulo 16), detras de ella ird nuestro propio exilio espiritual y
fisico.

La Traquea y la Laringe: Constriccion

La sabiduria se expresa a través de la palabra. Pero no todos los pensamientos pueden o
deben ser articulados en su totalidad. Uno debe considerar sus pensamientos antes de expresarlos,
decidiendo si ha de comunicarlos o retenerlos. Este principio se encuentra representado en la
constitucioén fisica de la traquea y de la laringe. Debido a su angostura, existe una presién de succién
durante la respiracién, por lo que es necesario que estén reforzados por anillos de cartilago que
impiden su colapso.

Ensefia el Rebe Najman:

La trdquea, a través de la cual pasa el aire, es llamada en hebreo kané. La palabra hebrea
kané tiene también otros significados: puede ser traducida también como "adquirir" o "cafia". Uno
de sus significados es utilizado en (Proverbios 4:5), "K 'Né [adquiere] sabiduria". Otro es (Salmos
68:31), "Reprende a la bestia salvaje del KaNa [cafiaveral]". Asi, KaNé representa en un sentido, la
sabiduria pura que, al ser adquirida, lleva hacia la espiritualidad; en otro sentido, representa las
filosofias ajenas que alejan de la espiritualidad y que estan representadas por las bestias salvajes
del caiaveral.

La trdquea puede ser utilizada para adquirir sabiduria, para decir palabras de espiritualidad;
o puede ser utilizada para el pecado, exponiendo "filosofias ajenas" e ideas inmorales. Uno debe
saber cuando es apropiado expresar sus pensamientos y hablar, es decir, aprender Tora y utilizar la
palabra para servir a Dios. De manera inversa, la persona debe saber cudndo contener su habla -
cuando tiene la urgencia de utilizar un hablar inapropiado o exponer filosofias que no representan
la verdad de Dios.

El Rebe Najman ensefia ademas que el estudio del Talmud corresponde a la laringe. El
Talmud, compuesto por las seis secciones de la Mishnd, corresponde a los seis anillos de cartilago
de la traquea (Likutey Moharan I, 3:1). (Existen de hecho nueve secciones de cartilago en la traquea.
Los "seis anillos" a los que se refiere aqui el Rebe son los tres pares de cartilagos: el aritenoides, la
cornicula y el cuneiforme). Este paralelo sirve para mostrarnos cémo debemos utilizar la laringe:
para el estudio de la Tord y para servir a Dios.

...Y la Creacion

Pues con IH, IHVH formé mundos.
Isaias 26:4
Pues con las letras lud y Hei del Tetragramaton, IHVH formé mundos - este mundo y el Mundo que
Viene.
Menajot 29b

Dios formo el mundo con las dos primeras letras del Tetragramaton (IHVH). Con la pequefia
letra lud, que corresponde a Jojma (Sabiduria), formé el Mundo que Viene. Con la letra Hei, que
corresponde a Bina (Comprensidn), formo este mundo.



lud y Jojma corresponden al nivel del pensamiento puro, el alma de la Tora que serd revelada en el
Mundo que Viene. Heiy Bina corresponden al nivel de la Tora que Dios utilizd para crear este mundo
mediante el "habla". El valor numérico de la letra Hei es 5 y corresponde a las cinco familias fonéticas
del alfabeto hebreo: guturales, labiales, palatales, linguales y dentales. Cuando articulamos nuestros
pensamientos de Tora, estamos despertando los poderes mismos de la Creacién.

Capitulo 27
Aire Puro

Imagine que se levanta por la mafiana y respira aire fresco y puro; sin polucién que irrite, ni
lluvia 4cida, ni mondxido de carbono, ni docenas de otras emisiones de desecho que envenenan el
aire - solamente aire puro y sano para respirar.

Desafortunadamente, la tecnologia moderna ha hecho de esta experiencia algo
virtualmente imposible, pues hasta la tecnologia mads bdsica utiliza fuentes de energia que
envenenan el aire que nos rodea. Los contaminantes son diseminados por automoéviles, fabricas,
plantas convencionales de energia y otros innumerables fendmenos tecnoldgicos de la vida
moderna. Hace falta viajar muy lejos de las metrdpolis para poder respirar aire fresco, pero ni
siquiera asi este aire sera absolutamente puro, pues la polucién ya ha afectado hasta los rincones
mas alejados del planeta. paraddjicamente, en nombre del progreso hemos hecho que el aire puro
sea una especie extinta como el ave dodo!

Hoy en dia todo el mundo esta preocupado por la pureza del aire. Los ecologistas claman
por politicas que fuercen a la industria a limpiar el aire y las fuentes de agua. Los gobiernos federales,
estatales y locales estan generando legislaciones en contra de los poluyentes. Pero, espiritualmente,
la "legislacion" en favor del aire puro hace mucho que fue decretada. A continuacién, nos
ocuparemos de estudiar la manera de adherirse a ella y como puede rectificarse la contaminacion
espiritual, levandola incluso a ser beneficiosa.

Ensefia el Rebe Najman:

El aliento de la persona lleva consigo sus mas profundos deseos y afecta a los que la rodean.
Los buenos sentimientos y deseos irradian buenos pensamientos a los demdas. Los malos deseos
influyen nocivamente sobre los demas (Likutey Moharan 1, 31:8).

Sabemos que cuando exhalamos, expelemos didxido de carbono, un producto de desecho;
pero es importante comprender que al mismo tiempo "exhalamos" también nuestros mas
profundos pensamientos y sentimientos. Estos sentimientos, una vez que estan afuera, quedan en
el aire y pueden ser llevados hacia los demas. Es posible que nos encontremos del lado receptor de
estas "emociones llevadas por el viento". Y, dependiendo de la fuerza detrds de esos sentimientos,
podemos a veces "leer" los pensamientos del otro, pues ya hemos absorbido sus sentimientos.

Podemos verificar esto observando la manera en que la gente reacciona entre si - tanto en
la forma en que irradian sus propios sentimientos, como en el modo en que responden a los
sentimientos de los demas.



ran

Enun "buendia", la gente irradia calidez. En un "mal dia
con su caracter....

, pueden ser beligerantes: "Cuidado

Dado que el corazdn es el asiento de las emociones (ver Capitulo 23), es de alli de donde
irradian los sentimientos. La constante actividad del corazén despierta los deseos, que se definen
como pensamientos. Estos pensamientos son "exhalados" constantemente, al tiempo en que son
"inhaladas" las ideas y emociones externas, del mismo modo en que el corazén recibe oxigeno de
los pulmones y expele a través de ellos el diéxido de carbono. Asi, junto con las ondas de radio, los
sonidos, las bacterias y otras minusculas particulas, el aire "lleva" pensamientos. Un aire
espiritualmente "limpio" depende de los deseos y emociones de los individuos que lo habitan. Alli
donde la gente busca el bien, todos pueden respirar aire fresco y puro.

Creando Almas
Nafshi (mi alma) me abandoné cuando El hablé.
Cantar de los Cantares 5:6

La palabra hebrea Néfesh se traduce como "alma" o como "deseo". Ya hemos visto (Capitulo
3) que Néfesh es esa parte del alma que se encuentra en interfase con el cuerpo. A través del Néfesh
el alma puede alcanzar una conciencia del cuerpo fisico como un receptaculo para lo espiritual. En
diversas lecciones, el Rebe Najman trata sobre la conexidn etimoldgica entre los conceptos de
"deseo" y de "alma", tal como se encuentran en el término Néfesh, mostrando cémo los deseos de
la persona pueden de hecho crear almas.

La esencia de este fendmeno proviene de las ideas expresadas mas arriba: que la persona
"exhala" los deseos de su corazén. Lo importante, sefiala el Rebe, es cdmo se expresan los deseos
de la persona. "Mi alma (Nafshi) me abandoné cuando El hablé". "Nafshi" denota "mi deseo";
"hablé" se refiere a la articulacidn verbal de esos deseos. La forma en que una persona expresa sus
deseos mas intimos - asi sean por lo espiritual o por objetivos materiales - determinara cémo se
materializaran esos deseos. El objetivo real del individuo, que siempre es de alguna manera una
creacidon nueva, es equivalente a "crear nuevas almas". ¢ Cémo es que el Rebe Najman llega a este
paralelo?

Explica el Rebe Najman que el hecho de que los deseos o pensamientos puedan ser
"llevados" a través del aire, creando almas, puede ser un potente catalizador para el bien o una
mortifera fuerza del mal. El Rebe relaciona este concepto con la estructura linglistica del idioma
hebreo, que es llamado Lashén HaKodesh, "La Lengua Sagrada" (ver Likutey Moharan |, 31:6-8). A
diferencia de los alfabetos de muchas lenguas que poseen tanto vocales como consonantes, el
alfabeto hebreo sélo tiene consonantes. Estas consonantes, al igual que la materia inanimada, son
incapaces de "moverse", es decir, no pueden dirigir al lector respecto de cdmo pronunciar las
palabras que forman. De esta manera se corresponden con el cuerpo que necesita de un alma para
dirigir sus movimientos. Sélo es posible conocer su conecta pronunciacién con la ayuda de los signos
vocales, los puntos y guiones que formas las "almas" de las letras. Ellos determinan no sélo la
pronunciacién de las palabras, sino también sus significados y usos. Consideremos, por ejemplo, las
letras de la palabra I-SHV. Dependiendo de cémo se ordenen las vocales, la palabra que forman
puede ser pronunciada laSHaV, loSHeV o leSHeV, que son diferentes tiempos verbales de
"sentarse"; o también laSHuV, 1aSHiV, laSHoV o luSHaV, diferentes aspectos de "retornar".



...Collares de oro con nekudot hakesef [puntos de platal.
Cantar de los Cantares 1:11

Un cuerpo sin alma carece de vida. De la misma manera, las letras hebreas carecen de vida
sin sus vocales. Para crear la "vida" del lenguaje hebreo, uno debe crear también los signos vocales.
Esto se logra a través de las nekudot hakesef: Nekudot se traduce como puntos (o vocales), mientras
que kesef proviene de la raiz liksof, "anhelar" o "desear". Es el deseo del individuo el que crea los
puntos vocales, que son las almas que les dan vida a las letras. Dependiendo de lo que él desea que
digan esas letras, elegira las vocales que creardn esas palabras. De la misma manera, ensefia al Rebe
Najman, el aliento de la persona, que lleva sus deseos, crea una fuerza de vida que tiene el poder
de elevarla espiritualmente o de vaciarla. Como hemos explicado, este mismo aliento viaja hacia los
demas, afectdndolos también.

Una visita al Muro Occidental en lerushalaim, por ejemplo, puede evocar pensamientos de
Divinidad hasta en aquéllos carentes de todo antecedente espiritual. De alguna manera, cuando la
gente esta frente al Muro, se ve llevada a llorar ante Dios, o a expresar un simple pensamiento de
comunicacion con su Creador. Las piedras mismas estdn impregnadas con las ldgrimas, con las
plegarias y con la devociéon de millones de personas que han llegado alli a lo largo de miles de afios.
Por el contrario, si la persona se encuentra en un lugar inmoral, debera hacer un esfuerzo para evitar
contaminarse con lo que la rodea.

Asi enseina el Rebe Najman:

Cuando uno desea el bien, crea un buen sentimiento que puede ser compartido y expresado
de diferentes maneras para buenos propdsitos. Los malos deseos crean un efecto opuesto. Uno
debe articular sus buenos deseos para extender sus influencias (Likutey Mohardan |, 31:6-7).

El Rebe Najman indicé que muchas veces la persona tiene deseos no satisfechos. Esto en si
mismo es algo asombroso, pues la abundancia de Dios desciende constantemente al mundo. Explica
el Rebe que este hecho de que las personas experimenten deseos insatisfechos se debe a que no
poseen los "recipientes" adecuados para recibir la abundancia. Al concentrarse conscientemente en
los sentimientos mas profundos y dirigirlos hacia "afuera"”, mediante la articulacién de las palabras,
uno puede crear los recipientes necesarios para recibir las bendiciones.

¢Qué pasos deben darse cuando alguien trata de crear los recipientes adecuados, pero adn
no ve cumplidos sus "suefios"?

Ensefid el Rebe Najman:

Si una persona desea verdaderamente algo [de valor espiritual], pero no logra alcanzarlo,
no debe consolarse con el hecho de que parece inalcanzable. Debe desear y anhelar
constantemente hasta que merezca cumplir con sus deseos y alcanzar su objetivo. Articular los
deseos hace que el objetivo se acerque a la realidad (Likutey Moharan |, 66:8).

Asi como la persona puede inspirarse y despertar espiritualmente al observar las devociones
de los demas, también puede inspirarse por sus propios lamentos y deseos de servir a Dios (Likutey
Moharan [, 270).



En otra leccion agrega el Rebe:

El deseo de viajar para estar con el Tzadik crea un recipiente en el cual se recibe la bendicidon
(Likutey Moharan |, 185:2).

Polucion del Aire

Los pensamientos (formados dentro del ambito de Daat, que también corresponde a los
pulmones) son manifestaciones de la voluntad de la persona, fundamentada en Keter. Cuando la
persona siente buenos deseos es una sefal de que su voluntad, que es un reflejo de su Keter, se
encuentra a tono con la espiritualidad. Hemos visto que los buenos pensamientos y deseos purifican
el aire del ambito espiritual que nos rodea, mientras que los malos pensamientos y deseos
contaminan el ambiente. Ensefié el Rebe Najman que "el estudio de la Tord, que es una
manifestaciéon de los buenos deseos de la persona, puede beneficiar al mundo" (ver Likutey
Moharan |, 159). Por el contrario, tal como hemos apuntado, los malos deseos estropean el aire.

La burla, el lenguaje profano y las habladurias son considerados dafios del alma que
envenenan el ambiente. Pueden encontrarse muchos y obvios ejemplos de un lenguaje dafiado en
los medios de comunicacién que se alimentan del sensacionalismo en las noticias, presentando las
enfermedades sociales bajo el barniz de un "reportaje objetivo". Esto no significa que todas las
noticias estén degradadas, sino que hace falta una gran discriminacion para separar el "oro" de la
"escoria". En el interin, los medios de comunicacion ejercen una poderosa influencia sobre la forma
en que la gente piensa y siente, arrastrandola desde una "noticia importante" a la siguiente,
involucrdndola en una acalorada discusién tras otra, todo en nombre de la "libertad de expresion".
Desde un punto de vista espiritual, los medios de comunicacidn distraen la atenciéon de la gente de
aquello que es realmente importante y envenenan el aire con mas y mas palabras que oscurecen la
verdad e impiden que la gente comprenda el drama Divino que se esta desarrollando delante de sus
mismos ojos. Esta es una peligrosa forma de polucidn del aire que debe ser erradicada.

¢Qué sucede si se es incapaz de pensar las palabras apropiadas o siquiera manifestar una
corta plegaria? Puedes sentir un fuerte deseo hacia lo espiritual, pero eres incapaz de articularlo.
Para esta situacion, el Rabi Natdn ofrece el siguiente consejo: "El deseo es tan potente que incluso
si no puedes articular una palabra, incluso si te ves impedido de expresarte de manera alguna, tu
deseo se mantiene como una poderosa arma; aunque eres incapaz de decir aquello que estd en tu
mente, nadie podrd quitarte nunca tu deseo por el bien" (Likutey Halajot, Hejsher Keilim 4:18).

Capitulo 28
El Cuello: Exilio y Exodo

Los conductos del aire conectan con la faringe, que se extiende hacia la traquea vy, a través
de los bronquios, hacia los pulmones. Claramente, el cuello y la garganta juegan un papel crucial en
el sistema respiratorio. Y dado que la garganta cobija a las cuerdas vocales y esta relacionada con la
capacidad del habla, posee muchas implicancias espirituales.

Ensefia el Rebe Najman:



Para que un pensamiento pueda ser actualizado, es necesario expresarlo. Toda accién sigue
un proceso de tres etapas: pensamiento, habla y accién. Los pensamientos se originan en la mente,
se articulan en la palabra y luego son llevados a la acciéon. Ensefia el Zohar que "todos los
pensamientos son expresados" (Zohar lll, 294a). Asi, aunque la persona no sea consciente de este
proceso, sus pensamientos son articulados, muchas veces de manera sutil. Debe por tanto tener
cuidado de vigilar sus pensamientos, dado que ellos finalmente llegaran a ser palabra hablada. Los
pensamientos se resumen y constrifien en la palabra. La palabra surge a través del "estrecho pasaje
de la garganta" y finalmente se expresa en acciones (Likutey Moharan |, 66:4).

La incapacidad para actualizar los buenos deseos se debe en general a un "hablar
incompleto". Por lo tanto, uno debe enunciar claramente sus deseos y expresarlos delante del
Santo, bendito sea. Los pensamientos emergeran entonces de sus restricciones, del "estrecho
pasaje de la garganta" y llegaran a ser completos en su expresion. El habla completa y perfeccionada
permitira que la persona cumpla sus deseos y realice sus objetivos (Likutey Moharan |, 66:9).

En hebreo, el cuello es llamado mitzar hagardn, el pasaje estrecho de la garganta. Esto
representa el concepto del tzimtzum, la contraccién - especificamente la contraccidon que debe
ocurrir antes de que el pensamiento y la palabra puedan manifestarse (ver arriba Capitulo 21, sobre
el concepto del tzimtzum relativo al Jalal HaPanui). Este tzimtzum es precedido por otro tzimtzum
anterior que tiene lugar entre el pensamiento y su expresion verbal, dado que el pensamiento debe
ser canalizado a través del habla. Las palabras deben entonces pasar a través de la garganta antes
de llegar a ser actualizadas. Articular ideas y expresarlas en palabras, cristaliza los pensamientos,
llevandolos mas cerca de su realizacion.

El Descenso a Egipto

La Tora relata que Abraham viajo desde la Mesopotamia a la Tierra de Canaan. Poco después
de su llegada, una hambruna se establecio en la tierra, lo que lo obligé a viajar mas hacia el sur, a
Egipto. Al acercarse a Egipto, Abraham decidid ocultar a su esposa Sara en un gran badl. Los guardias
fronterizos egipcios la descubrieron y se asombraron de su belleza, que sobrepasaba la de todas las
mujeres que hubieran visto. Decidieron entonces entregarla al Faradn para su placer.
Comprendiendo lo que esto significaba en términos de peligro para su propia vida, Abraham les dijo
que Sara era su hermana.

Esa noche, el Faradn intentd acercarse a Sara, pero se vio impedido por una fuerza
sobrenatural. Cada vez que se acercaba a ella, lo golpeaba una poderosa fuerza. Comprendiendo el
significado de la situacion, llamé a Abraham por la mafiana. 'é¢Cédmo pudiste hacerme esto a mi?"
se quejd. "éPor qué no me dijiste que era tu esposa? iPor qué dijiste que era tu hermana,
haciéndome pensar que podia tomarla para mi como esposa?" El Faradn le devolvid a Saray lo envio
cargado de regalos (Génesis, Capitulo 12).

El Rebe Najman interpreta esta historia con una leccidn que se aplica a los judios de todas
las generaciones. Abraham representa a todo individuo que busca la santidad. Alli donde va, busca
la Divinidad. Como resultado, es llevado a la Tierra de Canaan, con su tremendo potencial para la
revelacion de la Divinidad. Su "esposa" y compafiera de toda la vida es el poder del habla,
representado por Sara, cuyo nombre deriva del hebreo Sar (oficial o gobernante) y se relaciona
conceptualmente con "Maljut peh" (el Reinado pertenece a la boca). Sin embargo, cuando el



"hambre" se establece, indicando alguna dejadez en su espiritualidad, "Abraham" desciende a
"Egipto".

Egipto, MiTZRaim en hebreo, representa el area del cuello y la garganta, como estd indicado
por MeiTZaR hagardn. En Egipto, la cualidad del habla refinada estaba en el exilio. PHaRAG, término
genérico utilizado para designar a todos los gobernantes egipcios, comparte las letras de OrePH, la
nuca y también de PeH-RA, un habla maligna. El principal exilio en Egipto lo constituyd la prisién del
poder del habla por parte del Faradn y su pueblo. (En un sentido, el Faradén puede ser considerado
como el "duefio de los medios de comunicacion" de la antigliedad, quien intercepta la palabray la
esclaviza bajo su ideologia; ver Capitulo anterior).

Hay veces en que uno desea decir palabras de espiritualidad representadas por Sara - pero
de alguna manera éstas son interceptadas y no pueden manifestarse en un habla virtuosa. Mas bien,
los oficiales del Faradn la "entregan” al Faradn quien, al ver la belleza del potencial que hay en estas
palabras, toma a "Sara" para si mismo. Sus oficiales y ministros representan las klipot (fuerzas del
mal) que tratan de atrapar este hablar sagrado.

Cuando alguien lamenta su erréneo compromiso con el mundo material y busca
arrepentirse, es entonces que el "Faradn", quien pensd que tenia el control sobre lo espiritual,
comienza a afligirse. Y no sélo el Faradn (los deseos por lo material) debe devolverle a "Sara" (un
hablar santo) a Abraham (el buscador de espiritualidad), sino que también debe entregarle
"regalos", es decir, chispas de santidad adicionales, caidas en las garras del Faradn y de sus oficiales
como resultado de nuestro mal uso del poder de la palabra (ver Likutey Mohardn |, 62:5; ibid. 163).
Si los deseos y las palabras son buenos en su intencidn es posible elevar el habla a un nivel de
santidad, aunque se haya caido presa del "Faradn y sus consejeros". La busqueda de lo espiritual se
vuelve entonces un verdadero proceso de purificaciéon, limpiando el almay trayendo incluso mérito
y purificacion a otros que pudieran haber estado atrapados en el exilio.

Es por esto que PeSal - la festividad que conmemora el Exodo de la restriccion representada
por Egipto - es llamada en la Kabala Peh SaJ, "la boca que habla", indicando un "habla libre". Un
hablar puro lleva hacia la libertad; un hablar denigrado corresponde al exilio. Si rectificamos nuestro
hablar, merecemos el "Exodo"; nos volvemos un pueblo libre, una creacién elevada. Tal es el gran
valor y el poder del habla.

Por supuesto que el concepto de "hablar libre" puede ser mal interpretado. No es necesario
ir muy lejos para ver la confusién que se cobija bajo la bandera de la "libertad de expresion". Estas
tres palabras han arrasado a la sociedad hasta su misma médula, permitiendo que cualquiera diga
cualquier cosa, sin importar quién pueda ser dafiado, ofendido o afectado.

El Talmud da otra definicidn para el "habla libre". Un hablar libre es aquél que puede ser
expresado sin insultar, causar malestar en los demdas o despertar pasiones negativas. Asi
aprendemos (Arajin 15b), "Dijo el Rabi lossi, 'Yo nunca dije nada de lo cual tuviera que pedir
disculpas"'. Rashi ofrece dos explicaciones a las palabras del Rabi lossi (v.i. v 'jazarti): "Nunca tuve
gue mirar para ver quién estaba a mi alrededor" (pues nunca hablé en contra de nadie), o "Nunca
tuve un motivo para negar haber dicho algo". Esto es un hablar libre, del cual uno nunca tiene que
avergonzarse.



Afirman nuestros Sabios (Bereshit Rabah 14:11), "Con cada aliento, uno debe alabar a Dios".
Comenta el Rebe Najman (Likutey Moharan I, 55:7), "Con cada aliento, con cada palabra expresada,
uno puede invocar el honor del Santo, bendito sea". Hablar con propiedad, incluso al tratar sobre
temas mundanos - y evitar un hablar degradado - lleva al hombre cada vez mas cerca de Dios. Este
es el significado de un "hablar libre": palabras que la persona puede decir dondequiera que estéy
en cualquier situacién que se encuentre. Estas son palabras mediante las cuales merecemos el
"Exodo". Mediante ellas, nos volvemos hombres libres.

Capitulo 29

Sonido Terapéutico

No todo lo que expresamos con nuestros labios es digno de ser llamado "habla". El Rebe
Najman ensefia que sélo aquellas palabras que son aceptadas pueden ser consideradas "habla".
Esto se comprende a partir del versiculo (Salmos 19:4), 'No es considerado ni habla ni palabras
cuando [lo que es dicho] no es escuchado". Si nuestras palabras contienen "bien", seran aceptadas,
pues la gente tiende por naturaleza a buscar el bien. Las palabras que carecen de bien son en general
rechazadas. Para saber qué es el bien, necesitamos Daat. Sélo si introducimos Daat en nuestro
hablar serdn aceptadas nuestras palabras (Likutey Moharan 1, 29:1).

Aqui el Rebe Najman ensalza laimportancia del buen hablar. "Bueno" es un término relativo.
Uno puede recorrer todo el espectro de la vida y encontrar que el "bien" tiene innumerables niveles.
En muchos casos el mal puede disfrazarse de bien, lo que da como resultado todas las mentiras que
son aceptadas junto con un hablar verdadero y bueno; pero todos estdn de acuerdo en que las
calumnias y otras clases de hablar denigrado no son "buenas". Estas clases de habla ejercen un
fuerte efecto negativo sobre la persona que las articula - aparte del dafio que causan a quien las
escuchay a la persona calumniada. Por ende, es necesario definir el "bien" que uno debe introducir
en su hablar.

Cuando el Rebe Najmdan habla de "introducir Daat dentro del habla", se refiere al
conocimiento y al reconocimiento de Dios. Existen muchas maneras de acceder al reconocimiento
de Dios, incluso en temas mundanos. Uno puede llegar a reconocerlo a través de la alegria, del
temor, de la plegaria, del amor o de cualquiera de las muchas emociones - e incluso frustraciones -
gue una persona puede experimentar. Es necesario estimular conscientemente nuestro intelecto
para reconocer a Dios. Con la conciencia de Dios, automdaticamente introduciremos Daat en
nuestras palabras.

La Voz

La voz también posee un gran poder, tal como ensefia el Rebe Najman:

. La voz de aquél que ora con vigor y profunda concentraciéon se asemeja al trueno. Este
"trueno" despierta en el corazdn el temor al Cielo. Con el temor al Cielo, la voz puede también
despertar a las demas personas al servicio del Santo, bendito sea (Likutey Moharan 1, 5:3).

. Cuando una persona estudia una ensefianza de Tora y menciona el nombre del Tzadik que
la reveld por primera vez, ese Tzadik, aunque esté en el Gan Edén [Paraiso], escucha la voz de la
persona (Likutey Moharan I, 12:3).

. Cuando una persona alcanza la pureza, entonces el Santo, bendito sea, la ayuda, incluso sin
palabras [es decir, aunque la persona clame a Dios sélo con lamentos y suspiros y sin articular
palabras] (Likutey Moharan |, 27:5).



El Rebe Najman ensefa también que estudiar Tora con amor y temor a Dios corresponde a
las dos primeras letras del Tetragramaton, lud y Hei. (El amor y el temor estan contenidos en Jojma
y en Bind, que corresponden a las letras lud y Hei; ver Tikuney Zohar #10, p.25b). Extraer las palabras
desde dentro de uno es comparado con la letra Vav, cuya forma se parece a un "canal" o conducto.
El aire que se expele junto con las palabras corresponde a la Hei final del Tetragramaton. Asi, el
estudio articulado de la Tora corresponde al Tetragramaton completo (Likutey Moharan |, 77).

La Cancion

En cierto sentido, la cancién tiene mucho mds poder que el habla para expresar nuestros
pensamientos profundos. Es por eso que encontramos canciones que reflejan todos los estados
emocionales: canciones alegres, melodias tranquilas y tonadas melancdlicas. Como tal, la cancién
puede jugar un papel importante en nuestro bienestar emocional y fisico, como expresién de
nuestros sentimientos mds profundos.

Ensefia el Rebe Najman:

Existen Diez Tipos de Canciones (ver Pesajim 117a). Estos diez tipos de canciones les dan
vitalidad a los diez modos del pulso (ver arriba, Capitulo 24). Cuando la alegria [expresada mediante
la cancidn] es degradada, el pulso es afectado de modo negativo. La enfermedad puede entonces
surgir de la tristeza y la melancolia (Likutey Moharan |, 24:1; ver arriba, Capitulo 24; ver también
Wings of the Sun Parte 3; El Tikun del Rabi Najman publicado por el Breslov Research Institute,
donde se trata sobre los Diez Tipos de Canciones y los Diez Salmos revelados por el Rebe).

El Rebe Najmdn alentd a sus seguidores a que cantasen en Shabat muchas zemirot (melodias
cantadas en la mesa del Shabat). El Rebe mismo canté las zemirot hasta que enfermad de tuberculosis
unos afios antes de su muerte (Likutey Moharan 11, 104).

Ensefid el Rebe Najman:

o Cantar mitiga los decretos (Likutey Moharan I. 42).

Mediante la cancién y la alegria, uno puede guardar y preservar su memoria y llegar a recordar el
Mundo que Viene (Likutey Moharan |, 54:12).
. Cada tipo de sabiduria tiene su propia canciéon y melodia. La sabiduria de la Tord tiene sus
propias melodias, lo mismo que la sabiduria herética. Existe una cancién especial que corresponde
a la fe (Likutey Moharan |, 64:5).

El Rebe Najman solia hablar del poder que tiene la cancién para movilizar a la persona en el
servicio a Dios:

Es bueno hacerse el habito de inspirarse con una melodia. Existen grandes conceptos en
cada melodia santa que pueden despertar el corazén y llevarlo hacia el Santo, bendito sea. Y si no
sabes cantar bien, aun asi puedes inspirarte, cuando estés solo, con una melodia cantada de la mejor
manera que puedas. Lo elevado de una melodia es algo que estd mas alla de toda medida (Sabiduria
y Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov #273).



Terapia del Habla

Mucha gente tiene defectos en el habla. Algunos defectos pasan inadvertidos, mientras que
otros son desafortunadamente muy evidentes. Incluso Moisés, el Tzadik mas grande de todos los
tiempos, tenia dificultades en el habla. Asi como la terapia puede ser un remedio para los
impedimentos fisicos del habla, de la misma manera una terapia apropiada elimina los bloqueos
espirituales del habla, pues de hecho existen impedimentos del habla en un plano espiritual. Lo que
sigue son algunas sugerencias del Rebe Najman para superar los impedimentos espirituales a un
"hablar libre".

. No siempre los pedidos de la gente son otorgados y ello se debe a una falta de elocuencia
en sus palabras, de modo que esas palabras no entran en el corazén de aquél a quien estan dirigidas.
La Tord es llamada (Proverbios 5:19), "graciosa gacela", pues su elocuencia da gracia y encanto a
aquéllos que la estudian con diligencia (ver Eruvin 54a). Concentrarse en el estudio de la Tora
expande el intelecto y da elocuencia a la persona permitiéndole expresarse. Entonces sus pedidos
son aceptados, asi sean plegarias y suplicas al Santo, bendito sea, o pedidos a los amigos y a la familia
(Likutey Moharan |, 1:3). Es por esta razdén que uno debe acostumbrarse a articular las palabras de
Tora. No basta con leerlas en silencio (Likutey Moharan |, 56:3).

o Hay veces en que una persona decide orar, pero su mente se encuentra nublada con
pensamientos oscuros y extrafios. Para poder "ver" la salida de esta oscuridad, deberd expresar las
palabras de su plegaria con absoluta sinceridad y verdad. La existencia del Santo, bendito sea, es
verdad y El es la luz mediante la cual uno puede ver un sendero a través de la oscuridad. Cuanto
mas verdad se dice, mas cerca esta uno de la Verdad Absoluta. Asi, decir la verdad lleva a un estado
de habla rectificada (Likutey Moharan I, 9:3).

o La caridad rectifica el habla (Likutey Moharan |, 2:4).

o La caridad eleva a la persona hacia el verdadero nivel de un ser humano. La diferencia mas
importante entre el hombre y el animal yace en el poder del habla. Incluso los animales tienen un
“lenguaje”, compuesto por sus propios sonidos, pero enunciar palabras, pronunciadas
apropiadamente y con coherencia, es algo uUnico de la raza humana. Ensefian nuestros Sabios
(Deuteronomio 23.24), ""Mas lo que hubiere salido de tus labios' - esto se refiere a la caridad" (Rosh
HaShana 6a). Asi la caridad rectifica los labios y a través del ellos el poder del habla - que es el
indicador que establece nuestro nivel como seres humanos (Likutey Moharan |, 225).

. Dar caridad crea una atmésfera tranquila. Ayudar y ser ayudado genera sentimientos de
cercania entre las personas. Esta tranquilidad aumenta el poder del habla permitiendo que las ondas
de sonido se muevan mas eficientemente y viajen a distancias mayores. Con la caridad, aquél que
ha perfeccionado su habla puede llegar a un espectro mayor de personas y despertarlas al servicio
del Santo, bendito sea (Likutey Moharan |, 17:5).

Lashon HaKodesh: La Lengua Sagrada

El idioma hebreo es llamado generalmente "el lenguaje sagrado", pero lashén en hebreo
significa lengua, de modo que el término indica que la propia lengua debe mantenerse sagrada. En
el contexto de las lecciones del Rebe Najman, queda claro que cuando él habla de una lengua



sagrada, se refiere al uso del habla para propdsitos sagrados, tales como Tord, plegarias y palabras
bondadosas y de aliento. Por el contrario, uno debe evitar el hablar profano, la calumnia, la burla 'y
demas, que son lo opuesto de la santidad y no le dejan lugar. Si bien es verdad que la gente debe
usar el habla en su vida diaria, todo lo mundano puede ser encarado con la intencidon de aumentar
la espiritualidad. Esta actitud mejora el habla y |a eleva a un nivel de santidad (ver Likutey Moharan
I, 19:3-5).

Es posible alcanzar elevados niveles de pureza mediante el desarrollo de una "lengua
sagrada", como ensefia el Rebe Najman:

El valor de la "lengua sagrada" es de hecho muy grande. Ella es la esencia del lenguaje que
el Santo, bendito sea, utilizé en la Creacidon del mundo (Rashi, Génesis 2:23). Por lo tanto todos
deben esforzarse en alcanzar una lengua sagrada. Pues en proporcion al nivel de la lengua sagrada
gue uno alcance, serd posible despertar el poder especifico que el Santo, bendito sea, utilizé para
crear el mundo (Likutey Moharan |, 19:3,6-8)

El Rebe Najman ensend que el exilio judio es un reflejo del habla degradada.

Las setenta almas originales del pueblo judio (Génesis, Capitulo 46) estdn enraizadas en las
setenta facetas de la Torda. Por contraste, las setenta lenguas son la fuente de las setenta naciones
del mundo, hundidas en los setenta rasgos negativos del caracter. Estas setenta lenguas estan muy
alejadas de las setenta facetas de la Tora. Caer en el rasgo negativo particular correspondiente a
una de las setenta lenguas es similar a caer en el exilio bajo el yugo de la nacién enraizada en esa
lengua (Likutey Moharan |, 36:1).

El Rebe Najman ofrece entonces un antidoto para aquéllos que han caido en un hablar denigrado:

En hebreo, el nombre Java [Eva] puede referirse al habla, como en (Salmos 19:3), "Noche a
noche iJaVé [expresard] Daat". Por lo tanto Eva, que fue creada por el Santo, bendito sea, mediante
la lengua sagrada, representa un habla pura. Dado que Eva fue (Génesis 3:20), "la madre de toda
vida", comprendemos que el habla de una persona la acompafia durante toda su vida, asi como una
madre acompafa a sus hijos hasta en los lugares mas sucios. Por tanto, si alguien se empefia en
alcanzar la santidad del habla, aunque descienda a los niveles mas bajos, su habla sagrada [es decir,
Eva] lo acompanara y le recordara constantemente la presencia del Santo, bendito sea (Likutey
Moharan |, 78:3).

Mashiaj

Todos anhelan los dias que vendran tras la llegada de Mashiaj. Serd una época de genuina
alegria, de buena salud, riqueza, contento y una expandida conciencia de la espiritualidad. Sera un
Shabat eterno, un tiempo de paz y de didlogos significativos entre marido y mujer, entre el hombre
y sus vecinos, entre el individuo y su comunidad, entre toda la humanidad - de hecho, entre el
hombre y toda la Creacion. El Rebe Najman ensefia que incluso hoy en dia es posible experimentar
un pregusto de este gran futuro, pues cada uno de nosotros tiene un poco de Mashiaj dentro de si.

Ensefia el Rebe Najman:



MasSHIaJ es un aspecto del habla, como en "MeSlal ilmim [Dios hace que el mudo pueda
hablar]" (Likutey Moharan Il, 83:1).

En la era de Mashiaj la gente sera capaz de expresarse libremente sin causarles dolor a los
demas, pues todos estaran dedicados a la busqueda de la paz y de la espiritualidad. El didlogo
significativo serd la expresién del anhelo del individuo por la verdad, del sincero deseo de ser capaz
de "ver" y "sentir" la Divinidad. Los medios para alcanzar este nivel del habla se encuentran en la
Tord, la manifestaciéon de la sabiduria de Dios. Asi, ensefia el Rebe Najman:

"El espiritu de Dios se cernia sobre las aguas" (Génesis 1:2) - esto se refiere al espiritu de
Mashiaj (Zohar I, 192b); "aguas" se refiere a la Tora (ver Capitulo 28). El versiculo nos dice que el
espiritu de Mashiaj se encuentra en la Tora. Aquél que articula su estudio de Tora, en especial sus
pensamientos originales de Tora, hace que el espiritu de Mashiaj se pose sobre él (Likutey Moharan
l, 118).

Cuando llegue Mashiaj, se completard el retorno de los exiliados. Todos los judios que aun
no hubieran encontrado su camino hacia la Tierra de Israel se juntaran entonces desde todos los
rincones del globo e irdn hacia la Tierra Santa, donde tendra lugar la revelacion mds grande de
Divinidad.

Incluso en esta era, es posible "saborear" la espiritualidad de la Tierra Santa.

La Tierra Santa
Ensefia el Rebe Najman:

El habla es un aspecto de Maljut, la Sefird mas baja, que corresponde a la tierra [como
opuesto a los cielos, que corresponden al pensamiento]. Cuando uno se dedica al habla sagrada,
este hablar corresponde a la Tierra Santa; cuando uno habla de temas mundanos, ese hablar
corresponde a las otras tierras. Por supuesto, hasta la recta debe a veces dedicarse a conversaciones
mundanas; sin embargo, cuando el Tzadik habla de temas mundanos, su intencién es elevar a
aquéllos que moran en "otras tierras" hacia el nivel de la Tierra Santa (Likutey Moharan I, 81:1).

Bajo el mismo concepto, hablar con santidad tiene el poder de atraer la espiritualidad de la
Tierra Santa hacia aquél que lo practica.

Mas aun, cuando llegue Mashiaj, él proclamara abiertamente el absoluto dominio de Dios.
La gente entonces descartara todas las formas de idolatria y sélo ird tras la Divinidad. Respecto de
los tiempos del Mashiaj, ensefia el Rebe Najman (Likutey Mohardan |, 62:4), "Cuando el habla es
purificada, se transforma en un hablar de fe. Este hablar difunde la fe entre las naciones". Asi, cada
persona, en el grado en que desee traer a Mashiaj, debe expresar continuamente su fe en Dios. Es
esta expresion de fe la que manifiesta el aspecto de Mashiaj dentro de cada uno de nosotros.

Ensefia el Rebe Najman:

La fe depende de la boca. Para fortalecer la fe, es necesario decir constantemente palabras
de fe, unay otra vez (Likutey Moharan Il, 44:1).



Hemos visto que "Maljut es la boca". Asi, decir palabras de fe, que es equivalente a aceptar
el Maljut de Dios, puede perfeccionar nuestra lengua. Las palabras de fe pueden hacer que la gente
se comunique mediante un "lenguaje" comun - el del servicio a Dios (Likutey Moharan |, 18:6).

Asi ensena el Rebe Najman:

En la actualidad, el hablar del hombre es imperfecto. Cuando toda la humanidad se vuelva
hacia el Santo, bendito sea, entonces el habla serd perfeccionada, como en (Sefonias 3:9), "Entonces
volveré a todas las naciones hacia una lengua clara, para que ellos puedan llamar a Dios y servirLo
de comun acuerdo" (Likutey Moharan |, 66:3).

Parte Siete
EL SISTEMA NERVIOSO PERIFERICO
La Cabeza, el Rostro y los Sentidos

Capitulo 30
Introduccion

En todo ejército, la capacidad del oficial al mando se mide segiin su manejo de los oficiales
subordinados y segun la manera como sus tropas se desenvuelven en la batalla. De la misma
manera, en el cuerpo, el nivel de competencia del cerebro (comandante en jefe) y el del corazén
(jefe del estado mayor) pueden ser juzgados sélo de acuerdo con la actuacidn de sus "oficiales" y
"tropas". Los 'oficiales" son los cinco sentidos - vista, oido, olfato, gusto y tacto - que comprenden
el sistema nervioso periférico. Las "tropas" son los otros sistemas del cuerpo.

Es significativo que cuatro de nuestros érganos sensoriales ojos, oidos, nariz y boca - se
encuentran localizados en la cabeza y el rostro. Ensefid el Rey Salomon (Eclesiastés 2:14), "Los ojos
del sabio estan en su cabeza, pero el necio camina en la oscuridad". Pregunta el Talmud (lerushalmi,
Sota 8:10), "¢ Acaso los ojos del necio estan en sus pies? Mas bien, el significado es que aun mientras
se encuentra en el proceso de planificar sus acciones, el hombre sabio ya esta pensando el resultado
final".

Los drganos sensoriales no fueron puestos al azar en nuestras cabezas. La cabeza representa
un propdsito y una accidn voluntaria, el concepto de que "la accidn final es concebida primero en el
pensamiento" (Plegaria de Leja Dodi). Dado que los érganos de los sentidos son esenciales para
decidir qué accidn se requiere en cada circunstancia, es apropiado que se encuentren localizados
en la cabeza, donde tiene lugar el pensamiento y la planificacidn del objetivo. Si nuestros ojos, oidos,
nariz y boca, en tanto que fieles oficiales del intelecto, cumplen de modo efectivo con sus
respectivos papeles, deberan entonces dirigirnos y guiarnos hacia ese objetivo final. Y el objetivo
ultimo que debe estar presente en nuestros pensamientos y guiar nuestras acciones en la vida es el
Mundo que Viene.

Comenzaremos esta seccidén con una descripcidon de las cualidades fisicas de los cuatro
sentidos ubicados en la cabeza y en el rostro. En los capitulos siguientes desarrollaremos el estudio
de las cualidades espirituales de estos sentidos. El sentido del tacto, aunque actia también en la



cabeza, estd asociado principalmente con otras partes del cuerpo y sera tratado en la Parte 8, "El
Sistema Esquelético y Muscular".

La Cabeza, el Rostro y la Frente

El cerebro estd ubicado dentro del crdneo, detras de la frente. Para alguien con una vision
espiritual penetrante, la frente de otra persona es como una ventana para su alma. El Ari, por
ejemplo, podia ver la historia de las encarnaciones previas de una persona grabada en su frente. En
el tratamiento que hace el Zohar de la fisonomia, la ciencia del rostro, hay una importante seccién
dedicada a metzaj (la frente) (Zohar I, 71b-72b). Tanto los rasgos de caracter como los
pensamientos y las acciones estan delineados en el tamano, forma, naturaleza, tipo y nimero de
arrugas y otras cualidades presentes en la frente de la persona. Incluso una persona no entrenada
puede ver como la frente refleja el estado mental de una persona. Trate de prestarle atencion a la
frente de la gente con la cual se encuentra. Muy pronto aprendera a discernir mucho mds sobre
ellos de lo que expresan sus palabras.

De manera similar, el estado mental de una persona puede ser facilmente detectado en su
rostro: la alegria brilla en la cara, lo mismo que la claridad de pensamiento; un estado depresivo,
por otro lado, se refleja en un "rostro oscurecido", faciimente percibido por los demds. Asi ambos,
la frente y el rostro, son un espejo de los pensamientos.

Los Organos de los Sentidos

El ojo esta cubierto por tejidos protectores conocidos como la esclerdtica (lo blanco del o0jo)
y la cérnea. Rodeando la esclerética estan los musculos exteriores. Estos musculos coordinan el
movimiento de los ojos, permitiéndoles funcionar y hacer foco en tandem. Aunque normalmente
no son visibles, los musculos exteriores son rojos. La pupila es una apertura circular negra en el
centro del ojo a través de la cual pasa la luz. El iris, la membrana coloreada que rodea a la pupila
estd compuesto por tejido muscular y regula la cantidad de luz que entra al ojo. Como una cdmara
de lentes ajustables, los musculos del iris dilatan o contraen la pupila, dependiendo de la condicién
de luz y del foco.

El oido estd compuesto por tres secciones: el oido externo, el oido medio y el oido interno,
a través del cual las ondas de sonido son transmitidas al cerebro mediante los nervios auditivos. Las
ondas de sonido entran a través del oido externo y son modificadas en el oido medio. Pasan
entonces al oido interno, donde los receptores sensoriales las convierten en impulsos nerviosos. En
el oido medio existen espacios con aire que ayudan a equilibrar la presién en el oido. Esta presién
es mantenida por el aire que entra desde afuera del oido y por la trompa de Eustaquio, que conecta
el oido medio con la garganta. Los fluidos que se encuentran en el oido interno ayudan a mantener
el equilibrio del cuerpo.

La nariz es el drgano del olfato y parte integral del proceso de la respiracion. Tiene células
sensoriales que transmiten los olores al cerebro a través del nervio olfativo. El proceso respiratorio
y sus implicancias espirituales ya fueron tratados mas arriba en la Parte 6 (El Sistema Respiratorio).
En esta seccidn trataremos principalmente de la capacidad de la nariz para discernir los diferentes
olores.



La lengua es el érgano principal del sentido del gusto, aunque también otras partes de la
boca estan involucradas en el gusto. Existen cuatro categorias principales de gusto - dulce, agrio,
salado y amargo - detectadas por las aproximadamente diez mil papilas gustativas de la boca. Varios
nervios estan involucrados en la transmisién del gusto al cerebro. El proceso comienza cuando
empezamos a masticar y las papilas gustativas requieren la asistencia de las glandulas salivales. De
modo que son varias partes del cuerpo las requeridas para crear la experiencia de saborear un
alimento.

Los receptores del tacto se encuentran localizados por todo el cuerpo. Aunque
generalmente asociamos el tacto con las manos y los pies, los receptores sensoriales que responden
al tacto, la presidn, el dolor, la temperatura y la vibracién se encuentran en toda la piel y en el
cabello. El sentido del tacto sera tratado brevemente en esta seccion como parte de los cinco
sentidos, pero el "poder del tacto" serd explicado mas adelante, en la Parte 8.

Capitulo 31
Las Siete LAmparas de la Menora

Cuando tu [Aardn] enciendas la Menora, sus siete [ldmparas deberdn iluminar hacia el centro
[literalmente, "rostro"] de la Menora.
Numeros 8:2

El Zohar compara la cabeza humana con la Menora (Candelabro) Edel Santuario. La Menora
tenia siete lamparas donde se colocaba el aceite. El aceite utilizado en la Menora correspondia a los
mojin (poderes intelectuales), mientras que las siete lamparas representan las siete aberturas de la
cabeza: dos ojos, dos oidos, dos orificios de la nariz y la boca (Tikuney Zohar, Introduccion, p.13b).

Ensefia el Rebe Najman (Likutey Mohardn I, 21:12) que las siete "lamparas" (aperturas) de
la cabeza sélo pueden irradiar la luz Divina si son santificadas. La santificacion de estas |lamparas
puede lograrse siguiendo las siguientes pautas:

o Los ojos: evitando mirar el mal y la tentacidn; prestando atenciény "viendo" el bien en todas
las cosas.

o Los oidos: escuchando al sabio y evitando escuchar la calumnia y un hablar malvado;
teniendo fe en los Tzadikim y eliminando los pensamientos heréticos.

o La nariz: buscando el temor al Cielo (como en, "El respirara con el temor a Dios", Isafas 11:3);
elevandose por sobre "la respiracién entrecortada" de los deseos materiales.

o La boca: diciendo la verdad y apartdndose de la mentira; utilizando palabras para construir

en lugar de herir o dafar a los demas; diciendo palabras de Tora, de plegarias, de aliento, etc.

Los sentidos son caminos de ida y vuelta. Utilizar los ojos para ver el bien genera buenas imagenes
en el pensamiento. Esto a su vez lleva la luz de la mente (es decir, el intelecto) hacia los ojos y
permite que uno pueda ver mejor aun. "Escuchar al sabio" refuerza la fe y afina el oido hacia la
Divinidad que nos rodea. El mismo principio se aplica a los otros sentidos. "Los cinco sentidos tienen
su raiz en la mente. Utilizarlos para el bien produce una gran rectificacion de la mente" (Likutey
Moharan ll, 5:14).



Rosh HaShana: El Juzgado de la Mente

Los ojos de Dios estan sobre ella [la Tierral desde la cabeza [comienzo] del afio hasta su final.
Deuteronomio 11:2

Ensefia el Midrash que el camino que debe seguir una nacién esta determinado por la
persona que se encuentra a la cabeza de esa nacién (Bereshit Rabah 89:4). También en términos
fisiolégicos, no hay nada que suceda en el cuerpo sin haber sido primero procesado (a la velocidad
de la luz) a través de las sinapsis neuronales. De manera similar, en el ciclo del tiempo, Rosh
HaShan3, el Afio Nuevo Judio, es literalmente la "cabeza" del afio. Durante el afio no hay nada que
suceda sin haber sido destinado, al menos de modo potencial, en la "cabeza".

Visualicemos el cerebro como un juzgado. El testimonio sera dado por los sentidos, mientras
que la mente, actuando como juez imparcial, pasard el dictamen.

La mente, en tanto que juez, realiza incontables y rapidas decisiones basadas en la
informacidn de los sentidos. Cuanto mas precisa sea esta informacion, mas posibilidad tendra de
llegar a una decisién correcta. La cantidad de informacidon que debe ser procesada en el cerebro
para poder cruzar una calle o conducir un automovil o una bicicleta es asombrosa. Las primeras
veces que una persona conduce esta mucho mds consciente de sus movimientos. Su reaccion usual
es, "¢Cémo podré concentrarme en mirar hacia delante, a los costados, hacia atras y a la vez mover
las manos y los pies (especialmente con el embrague y en una calle en bajada), todo a la vez y al
mismo tiempo?" Luego, y de manera milagrosa, el cerebro parece coordinar de alguna manera todas
estas actividades en un suave fluir. Pero, aun asi, cualquier detalle erréneo o dejado de lado puede
marcar la diferencia entre la vida y la muerte. Aunque no seamos conscientes de ello, nuestras vidas
estan literalmente en peligro veinticuatro horas al dia - y no sélo cuando nos encontramos en la
ruta. Un movimiento incorrecto de nuestra parte, basado en un error de cdlculo o una mala
interpretaciéon de la informacion entregada por nuestros sentidos, pueden llevar al desastre.
Podemos entonces comprender la importancia de la rectificacién y del ajuste de nuestros sentidos.

Las decisiones que basamos en la informacién procesada a través de nuestros sentidos
tienen consecuencias muy importantes, que pueden afectarnos directamente como individuos y
qgue pueden extenderse hacia aquellos que nos rodean: la familia, los amigos, los vecinos y los
compafieros de trabajo. De hecho, los efectos de nuestras decisiones pueden mantenerse por
generaciones enteras.

Ahora tratemos de imaginar el tribunal celestial en Rosh HaShana. De acuerdo con la
tradicién (Cf. Zohar Il, 32b), cada Rosh HaShana Dios "Se sienta" a juzgar, basandose en cdmo hemos
vivido nuestras vidas en el pasado, individual y colectivamente, y decidir aquello que necesitamos,
como individuos y en forma colectiva, para cumplir nuestras misiones particulares en la tierra en el
afio que esta por comenzar, ¢ COmo se realiza este juicio? ¢ Acaso debemos ser participantes pasivos
en un juicio que determina no sdlo el afio entrante, sino todos los siguientes afios de nuestras vidas
y, mas alla de la vida, la Eternidad? ¢Hay algo que podamos hacer para asegurar que seremos
inscritos en el Libro de la Vida en Rosh HaShana?

Hay algo que definitivamente podemos hacer. Podemos purificar nuestros sentidos, las
"lamparas de nuestra menorad" y, a través de ellos, nuestros pensamientos. ¢Por qué? Porque
nuestras acciones - todas las acciones del afio pasado y también aquellas de los afios precedentes -



son meramente manifestaciones de nuestros patrones de pensamiento. La manera en la cual nos
comportarnos es un resultado de la manera en la que nos percibimos a nosotros mismos y a nuestra
existencia en este mundo. Por lo tanto, el principal factor determinante que influye sobre nuestro
juicio en Rosh HaShana no es aquello que hemos hecho hasta ahora, sino cdmo pensamos - que es
el mds poderoso indicador de cdmo actuaremos de ahora en mas. En Rosh HaShan3g, todo "esta en
la cabeza". Son nuestros pensamientos los que determinan cdmo seremos juzgados en este santo
dia.

Tal vez esto parezca injusto. ¢Qué sucede si una persona no puede evitar pensar ciertos
pensamientos no adecuados en Rosh HaShana? ¢Quiere decir que estd condenada para siempre?
Por supuesto que Dios toma en cuenta las dificultades con las cuales El prueba a cada ser humano,
y es indulgente cuando es necesario. Pero esto no quiere decir que debamos tomar menos
seriamente nuestros pensamientos. Si un mal pensamiento llega a nuestra mente, es nuestra
responsabilidad absoluta desviarlo y arrojarlo fuera antes de que tenga la oportunidad de
desarrollarse. Al principio esto resulta muy dificil - hasta que llegamos a comprender cuan facil es.
Esta es la "tarea" de Rosh HaShana.

En esto subyace la clave de Rosh HaShana en tanto que la 'cabeza" del afio. Asi como la
semilla contiene en potencia un arbol completo, de la misma manera en Rosh HaShana se establece
la pauta para todo lo que sucedera durante el afio entrante. Asi como cada miembro del cuerpo esta
conectado con el cerebro a través del sistema nervioso, de la misma manera todos los dias del afio
pueden ser vistos como conectados a Rosh HaShand y derivando su fuerza vital de ese dia. En ese
sentido, encapsuladas dentro de la esencia de cada Rosh HaShana, se encuentran todas las lecciones
gue necesitaremos aprender durante el afo.

Por consiguiente, aquello que pensemos en el dia de Rosh HaShana serd de crucial
importancia, ya que el juicio del tribunal celestial no sélo estara basado en las acciones de los afios
anteriores, que no son tan importantes ni tan decisivas, sino en la calidad y el tema de los
pensamientos que nos ocupen la mente en Rosh HaShana. Si nuestros pensamientos son santos y
sabemos que podemos cambiar para mejor, no importa lo que hayamos hecho en el pasado, ellos
seran el factor decisivo en Rosh HaShana. Esto 'convencerd" a la corte celestial de que somos
sinceros en nuestro deseo de que esta vida sirva como un tikun (rectificacién), no sélo del afio
pasado, sino de todos los aiflos de nuestras vidas y de todas las encarnaciones previas. Esto nos
alineard con el plan ultimo de Dios para toda la creacion.

Estos conceptos tienen una aplicacion mucho mas amplia. Cada Rosh HaShana es sélo una "celda"
de un gran sistema de Nuevos Afios que en Ultima instancia se conectan con el primer Ao Nuevo
en el Jardin del Edén. (La tradicién nos dice que el Sexto Dia de la Creacidn, dia en que se cred a
Adan, fue Rosh HaShan3; ver Pirkey de Rabi Eliezer 8. Rosh HaShan4d es llamado iom harat olam, el
"cumpleafios del mundo", no por el mundo creado los cinco dias anteriores, sino por la creacion de
Adan, el microcosmos del mundo", por quien toda la Creacion fue traida a la existencia). De manera
similar, cada persona en este planeta es parte de una conciencia mayor que llamamos Adan
(humanidad).

En Rosh HaShana, todas las criaturas de la tierra son 'juzgadas"; es decir, su existencia y
mision son evaluadas con relacion a su parte en el drama colectivo de la vida sobre esta tierra. El
"veredicto" decretado es nada menos que aquello necesario para volverla a alinear con su propdsito
original. Por tanto, Rosh HaShana implica reconectar todo lo que existe en el mundo con la semilla-



pensamiento original de la creacién, en términos de por qué existe y cudl es su propdsito en relacion
al cuadro total de la vida.

Cuando el Rebe Najman habla de Rosh HaShand en términos de la "cabeza", todas estas
implicancias subyacen a sus palabras. Es por ello que enfatiza el hecho de tener pensamientos
buenos y santos durante Rosh HaShand, lo que requiere que seamos conscientes de cada
pensamiento que entra en la mente y lo utilicemos para alcanzar una mayor conciencia de Dios. Por
supuesto que también debemos prestar atencidén a nuestros pensamientos y mantenerlos puros
todos los dias del afio; sin embargo, en Rosh HaShan3, la cabeza del aio, el poder del pensamiento
aumenta cientos de veces.

Es por esta razén que el Rebe Najman enfatizé la importancia de viajar para estar con los
grandes Tzadikim en Rosh HaShana. Los Tzadikim son el rosh (cabeza), los verdaderos lideres de
Israel. En Rosh HaShana podemos rectificar y afinar nuestros sentidos juntando tres "cabezas":

. Rosh HaShana: la cabeza del afio.
. El Tzadik: el rosh y lider de Israel.
o El rosh del individuo: la mente de cada persona y sus pensamientos.

Cuando estas tres "cabezas" se juntan y forman una sola cabeza, se producen grandes
rectificaciones y se abre para nosotros una nueva dimension de vida, alli donde antes sdlo veiamos
una interminable repeticion del pasado.

Capitulo 32
Los Ojos: Ventanas Al Mundo

Los ojos son quizas los érganos mas importantes de todos de los sentidos. La vista introduce
al hombre a un dmbito de colores y formas - de hecho, al mundo entero que nos rodea. En un
sentido, el hombre puede oir, olfatear, saborear y tocar con los ojos: una experiencia sensorial
completa que no puede ser duplicada por ninguno de los otros drganos de los sentidos (a través de
la vista uno puede imaginar mas rdpidamente la reaccién de los otros sentidos). La vista nos permite
ver las maravillas y bellezas de la creacién fisica de Dios. Sin la visidon, nos desconectamos de la
realidad, alejados de un contacto verdadero y definido con nuestro mundo. También en un sentido
espiritual, "ver" connota mirar en profundidad dentro de las cosas y descubrir su esencia interna
(Likutey Moharan I, 1:2-4). Sin una buena "visidon", somos incapaces de percibir la Presencia de Dios
gue nos rodea.

En el transcurso de la vida diaria, debemos evitar que nuestros ojos vean aquello que
"queremos" ver, como opuesto a lo que realmente esta alli. Motivos ulteriores pueden distorsionar
facilmente nuestra percepcion. Esto estd indicado en el dictamen de la Tord (Exodo 23:8;
Deuteronomio 16: 9), "No aceptes soborno. El soborno ciega los ojos del sabio y pervierte las
palabras de los rectos". Cuando el juicio se ve enturbiado por motivos ulteriores, perdemos nuestra
capacidad para discernir las diferencias entre lo correcto y lo incorrecto, entre (Deuteronomio 25:1),
"librar al inocente y penar al culpable”. Hasta los rectos estan en peligro de que sus palabras "sean
pervertidas". Y si el sabio, cuya visién es penetrante, puede errar al definir aquello que ve,
ciertamente aquéllos de vision espiritual mas débil deben cuidarse mucho mas (Likutey Moharan |,
54:5).



Una buena visién corresponde a un nivel de conciencia expandida, de conocimiento y de
intelecto (ver Likutey Moharan I, 74:1). De acuerdo con la Kabal3, los ojos son una extension del
hemisferio derecho del cerebro, asociado con la Sefird de Jojma (ver Likutey Moharan II, 40:1).
Debemos por lo tanto preguntarnos, "éCédmo utilizamos nuestros ojos?" "éAcaso vemos la esencia
real de aquello que estamos mirando o juzgamos las cosas por su apariencia externa?" (Recordemos
que Jojma es "coaj ma", la esencia de algo; ver arriba, Capitulos 14 y 17). "éCodmo podemos acceder
a ese nivel de visidn y concentracion de 'pura Jojmd' que nos permita percibir la esencia interna de
las cosas?"

Cuando nos concentramos en un objeto, la pupila del ojo se expande o se contrae para
regular la entrada de luz. Esta expansion y contraccién permite que el ojo pueda ajustar el foco
apropiado sin causar danos a la retina. De manera similar, cuando nos embarcamos en la busqueda
de una mayor sabiduria espiritual, es importante limitarse al comienzo a un nivel inferior del
intelecto. Si durante las primeras etapas nos centramos en un avance gradual mds que en objetivos
futuros, ello permitird que el intelecto se expanda y contraiga" naturalmente, y asi podremos
alcanzar el logro gradual de un intelecto superior (ver Likutey Moharan |, 30:3).

Ensefia el Rebe Najman:

Los ojos estan expuestos constantemente a las mas asombrosas visiones. Si la persona
purificase suficientemente sus ojos, seria capaz de ver muchas cosas maravillosas provenientes
solamente en aquello que percibe con sus ojos. Pero las cosas pasan delante de nuestra vista con
tanta rapidez que no hay tiempo de concentrarnos en ellas y percibir todo aquello que uno ve...
Pero aquél que es digno de alcanzar un nivel superior de visidn es capaz de tener un atisbo de las
enormes maravillas que lo rodean. Debido a que los ojos de la mayoria de la gente no estan puros,
no pueden focalizarse apropiadamente, lo que les impide ver esas imagenes asombrosas (Likutey
Mohardn |, 254; ibid. I, 65:3).

El Rebe Najman se refiere aqui a las visiones del ojo de la mente. Estas visiones asombrosas
no sélo estan reservadas a los Tzadikim, quienes han fortificado sus sentidos y alcanzado los mas
elevados niveles de conciencia. De hecho, tales visiones forman parte de nuestras vidas, tanto
despiertos como dormidos. Los Tzadikim saben cdmo prestarle atencion a todo lo que sucede pues
ellos han purificado sus sentidos; ellos se han sintonizado al punto de poder percibir las cosas en
una diferente longitud de onda. Ellos saben cédmo "cambiar los canales" cuando una poderosa
imagen visual o un buen pensamiento llega a la mente. De esta manera son capaces de "ver" lo que
sucede delante del ojo de la mente y percibirlo antes de que desaparezca. Los grandes Tzadikim
eran expertos en esto - sus ojos eran tan puros que alli donde miraban podian percibir visiones
asombrosas y comprender profundas verdades. Como veremos, en muchas instancias jcerrando los
ojos los abrian a las mas grandes verdades!

Divina Providencia

Tal como hemos visto mas arriba (Capitulo 30), el ojo tiene cuatro colores: blanco, rojo,
negro y el color de iris. Estos cuatro colores corresponden a las cuatro Sefirot inferiores: Jesed
(Bondad), Guevura (Juicio), Tiferet (Belleza) y Maljut (Reinado).



Es en Maljut donde todas las Luces Superiores convergen y son percibidas (Zohar I, 204a).
Jesed, Guevurd y Tiferet actlan en conjunto para traer las bendiciones desde los mojin
(mentalidades) hacia Maljut, revelando asi la Providencia de Dios y Su Reinado en la creacidn. De la
misma manera, los tres colores del ojo, el blanco (representando Jesed), el rojo (Guevurd) y el iris,
la parte multicolor del ojo (Tiferet - representando la belleza de los diferentes colores), trabajan en
conjunto para regular la luz y dilatar la pupila negra (Maljut) de modo que pueda enfocar
apropiadamente y transmitir las imagenes de manera eficiente al cerebro.

El Rebe Najman solia decir que la busqueda mas importante en este mundo es la busqueda
de Dios y de las sefiales de Su Providencia y Sabiduria (ver Likutey Moharan |, 1:1; 13:14). Como
siempre, nuestro despertar desde abajo genera un correspondiente despertar desde Arriba. Cuando
utilicemos nuestros ojos como lentes a través de los cuales ver a Dios en todo lugar de este mundo,
cuando comencemos literalmente a ver a través del velo que nos separa de Dios, entonces Dios
Mismo volvera Sus ojos hacia nosotros. Si usamos nuestra vista para focalizarnos en El, Dios volverd
Su vista hacia nosotros, hasta que Su mirada y nuestra mirada converjan y estén perfectamente
focalizadas. Quizas ese sea el significado de la profecia (Isaias 52:8), "Ojo a ojo veras a Dios cuando
El vuelva a Sion".

'Ojo a 0jo" significa que nuestros ojos son un paralelo de los de Dios. Cuando hablamos de
la Providencia de Dios solemos pensar en Su constante "super-vision" de cada detalle de la Creacién.
Pero esto es sélo un "punto de vista" de las cosas. Cuando olvidamos o voluntariamente nos
negamos a focalizarnos en Dios, "desechamos la imagen" que completa el proceso de la focalizacion
de Dios. Dios siempre "mantiene su 0jo" sobre aquéllos que Lo buscan. "Desde el cielo El mira a los
hijos de los hombres, para ver si hay alguno que posea el entendimiento para buscarLo" (Salmos
14:2). También nosotros debemos volvernos hacia Dios, pues nuestra capacidad de discernir la
Divina Providencia completa el ciclo de la visién, estableciendo a través de nosotros una "visidn
perfecta”, la revelacién del Reinado de Dios (Maljut). Este es el significado de "Ojo a ojo veras a Dios
cuando El vuelva a Sién".

Comienza a entrenar a tus ojos para ver, por ejemplo, que tu sustento sélo proviene de Dios.
Como esta escrito (Salmos 145:15), "Los ojos de todos esperan en Ti, pues Tu dispensas el sustento
a cada uno a su debido momento". En ninguna otra parte es mds obvia la necesidad de "focalizarse"
en Dios, como lo es en la busqueda del sustento. Cuando estamos apropiadamente focalizados,
nuestra actitud es de absoluta confianza en Dios. Esto se refleja en el versiculo, "Los ojos de todos
esperan en Ti...". El primer paso consiste en dirigir nuestros ojos al cielo esperando el sustento.
Cuando nuestros "ojos" estan centrados en El - cuando se logra ese punto de contacto - se crea un
recipiente donde podemos recibir Su abundancia (Likutey Moharan |, 76:3, 4).

Para poder ver esta Providencia es necesario penetrar la fachada de las relaciones
materiales que parecen gobernar nuestras vidas. Debemos mirar mas alld de los diferentes
intermediarios que rodean nuestro sustento. Debemos ver la Mano de Dios en nuestra vida,
reconocer Su directa Providencia sobre nosotros y nunca darla por sentado. Debemos orar a Dios
para un sustento continuo; orar para ver Su Mano en nuestra vida; orar para llegar a tener total
confianza en El. Debemos aprender a confiar y tener fe en que nuestras plegarias seran escuchadas.
Esta es nuestra parte en la consumacion del ciclo de la Divina Providencia. Asi es como podemos
comenzar a mirarnos "ojo a ojo" con Dios.



La manera mas efectiva de fortalecer la confianza en Dios y la fe en Su Providencia es el
estudio de la Tord. Hemos visto que la Tora misma puede ser estudiada en cuatro niveles: pshat (el
significado simple), remez (las alusiones), drush (el significado homilético) y sod (el significado
secreto) (Capitulo 1). El mismo rollo de la Tord posee ademas cuatro niveles: ta 'amim
(cantilaciones), nekudot (vocales), taguim (coronas sobre las letras) y otiot (las letras mismas). En
un rollo de Tora los dos primeros niveles no son visibles; sélo pueden verse las letras negras y las
misteriosas coronas. Sin embargo, ocultas dentro de ellas se encuentran las vocales y las
cantilaciones, cruciales para la lectura de la Tord. Sin las vocales, no habria manera de saber como
pronunciar las letras y sin las cantilaciones, nunca sabriamos cdmo cantar las palabras de la Tord y
experimentar su verdadera dulzura.

Asi ensena el Rebe Najman:

Cuando el hombre sabio lleva la Tora a su pueblo, la Divina Providencia desciende al mundo.
Esto se debe a que la Tord contiene cantilaciones, puntos vocales, coronas y letras. Estos estdn
representados por los tres colores del ojo y la pupila... Cuando el hombre sabio trae ensefianzas
originales de Tord, hace descender sobre nosotros el "poder de la visién" de la Providencia de Dios
y cada persona, de acuerdo con el grado de su propia cercania con la Tord, experimentara la
Providencia de Dios. [Serd entonces mas capaz de "focalizarse" en Dios] (Likutey Moharéan [, 13:4).

Pero aun asi uno debe cuidar que su vision se mantenga 'verdadera". El Rebe Najman ensefia
(Likutey Moharan [, 51: 1; 6), "La mentira es dafiina para los ojos, tanto fisica como espiritualmente.
La mentira dafia la visidn y esta visidn dafada crea imagenes distorsionadas. La mentira engafiaala
gente, haciendo que un objeto grande parezca pequefio o que algin objeto simple aparezca como
una imagen doble o multiple. La verdad, al contrario, es Unica [es el sello de la Absoluta Unidad de
Dios] (Shabat 55a). Aunque la verdad es multifacética, ella es - y sélo puede ser - una'

La mentira es una afrenta directa a la Providencia de Dios. En un sentido, cuando mentimos,
estamos empujando a un lado a Dios con el fin de seguir nuestro propio camino. En respuesta, Dios
actua como si El estuviera desviando Su mirada de nosotros. El inico modo de restablecer nuestra
conexién con Dios es a través de la verdad. Sélo diciendo la verdad, creyendo en su poder y
viviéndola, podremos restaurar nuestra vision y volver a focalizarla en Dios y en Su Divina
Providencia. Entonces El volverd a restaurar Su directa supervisidon con mayor fuerza.

Foco: el Mundo que Viene

Como hemos visto, para obtener una visién espiritual mas sdlida, debemos ser capaces de
focalizar nuestra mirada en la Divinidad. Esto, a su vez, nos conduce a una Providencia Divina mas
directa. (Dios no tiene necesidad de que miremos hacia El para 'darse cuenta" de nosotros; aun asi,
El hace que Su Providencia dependa del grado en el cual nos volvemos hacia El).

La verdad es que la Divinidad permea toda la Creacidn, pues sin Divinidad nada puede existir.
Aun asi, como hemos notado, debemos trabajar para centralizar nuestro foco en la Divinidad, al
punto en que podamos penetrar la fachada de Este Mundo y encontrar la realidad oculta del Mundo
que Viene. En un sentido, necesitamos cerrar nuestros ojos a Este Mundo para poder ver detras de
su mascara; de otra manera, toda nuestra vida sera vivida sin sospechar siquiera que Dios estaba
presente alli todo el tiempo, justo bajo la superficie, donde menos esperdbamos encontrarlLo.



Ensefia el Talmud que el "tamafio" de la Tora es 3.200 veces mas grande que el del mundo
(ver Eruvin 21a). jPero aun asi es posible taparse los ojos con el pequeifio mefique y bloquear esta
gran luz! El Rebe Najmdn asemeja esto a una persona de pie frente a una gran montafia y que tapa
sus ojos con una moneda. La montaiia es millones de veces mas grande que la moneda, pero la
moneda la oculta por completo. De la misma manera, la Tora es tremenda y vasta, pero el "pequeiio
menfique" que es Este Mundo nos cubre los ojos y nos impide ver la gran luz de la Tord. Si bien es
verdad que Este Mundo es de hecho una mindscula creacién comparada con la inmensidad de la
Tord, el "mefiique" colocado directamente delante de los ojos puede bloquear la vision por
completo e impedirnos ver algo tan inmensamente grande (Baal Shem Tov sobre Pirke Avot 2:1,
#49; Likutey Moharan 1, 133:2).

Explica el Rebe Najman: "Entonces cuando el alma de la persona entra en Este Mundo, se
mantiene sumergida en un vacio sin sentido y le parece que no hay nada mas en la vida. De esta
manera, este pequefio y diminuto mundo le impide ver la inmensa y extraordinaria luz de la Tor3,
gue es miles de veces mas grande... Que retire entonces esta pequefia obstruccion de delante de
sus 0jos - que retire sus ojos del mundo y deje de mirarlo y considere todo aquello que se encuentra
mas alld de este mundo de obstruccién - y merecera ver la magnifica y extraordinaria luminosidad
de la Tord y de los Tzadikim... Esto he escuchado en nombre del Baal Shem Tov, quien dijo, 'iAy! El
mundo estd lleno de luces y de verdades misticas tremendas y asombrosas. Pero una pequefia mano
delante de los ojos obstruye la visién de estas grandes luminarias™'

En la misma linea del Baal Shem Tov, el Rebe Najman ensefia que si uno quiere alcanzar el
nivel del Mundo que Viene, incluso en Este Mundo, sélo tiene que cerrar los ojos. Durante unos
pocos minutos cada dia, cierra los ojos a los placeres mundanos y a las lamentaciones del mundo,
aleja con suavidad tu mente de todo aquello que te rodea y avanza hacia otra dimensién. Cuanto
mas "cierres tus ojos a Este Mundo", mas alcanzards la verdadera espiritualidad y traeras a tu vida
la esencia del Mundo que Viene (ver Likutey Moharan |, 65:3).

Este es el secreto que se esconde tras el mero de cerrar los ojos y cubrirlos al decir la plegaria
del Shema. Hasta cierto punto, el mundo revela a Dios, a Su Providencia, a Su Luz y a Su tremenda
Unidad. Pero mds alla de ese punto, el mismo mundo Lo oscurece. Debemos por lo tanto cerrar los
ojos y cubrirlos con la mano al recitar el Shem3, para atravesar la fachada de Este Mundo y dirigirnos
hacia la Unidad que se oculta detras de él. Cerramos los ojos y proclamamos, "Escucha Israel, IHVH
es nuestro Dios, IHVH es Uno".

Mirando Mas Alla

Prueba y ve que Dios es bueno.
Salmos 34:9

Dado que Dios es bueno, lo mas ldgico seria que no hubiera nada malo o malvado en el
mundo; sélo debiera existir el bien. Pero en verdad, el sufrimiento abunda, y mucho mas de lo que
a todos nos gustaria admitir. La gente sufre a diario alguna clase de dolor, asi sea producto de la
enfermedad, de la pobreza, de la angustia mental, de los problemas familiares o de sus muchas
preocupaciones (ver Likutey Moharan Il, 77).

Como hemos visto (arriba, Capitulo 15), "Cuando uno tiene comprensién [Daat], no le falta
nada". Esto se debe a que aquél que posee Daat es consciente de la Presencia de Dios en todo lo



que existe. Pero la presencia del dolor - asi sea propio o ajeno - constrifie nuestra conciencia de lo
espiritual. Nuestra prueba en Este Mundo es poder ver mas alld del dolor y del sufrimiento, y
comprender y sentir la bondad que alli existe.

Ensefia el Rebe Najman:

Cuando una persona se ve severamente afligida, la mayor angustia proviene [no del
sufrimiento fisico en si, sino] del hecho de que se le ha retirado el Daat [Comprensién]. Con Daat
uno comprende que todo lo que Dios hace tiene un propdsito y que siempre es para bien. Sin Daat,
uno pierde de vista esta verdad basica y como resultado siente angustia. Esta disminucion de su
conexion con el Santo, bendito sea, es la verdadera fuente de su sufrimiento.

El modo de aliviar esta angustia es mirar mas alla del sufrimiento y reforzar la fe en el Mundo
gue Viene. Vemos que el instinto natural de quien experimenta un intenso dolor es entrecerrar los
ojos, como si quisiera mirar a lo lejos a la distancia... Esto es porque instintivamente lo que estd
buscando es Daat, el gran Daat que serda revelado en el distante Futuro, en el Mundo que Viene,
cuando sera revelado el verdadero propdsito de todo (Likutey Moharan |, 65:3; ver también El Jardin
de las Almas. El Rebe Najman sobre el Sufrimiento).

El Mal ojo

Aguél que tiene un ojo generoso sera bendecido.
Proverbios 22:9
Existe un "ojo generoso" y un "mal ojo". Ambos términos han sido 'utilizados durante
muchos milenios y pueden encontrarse en las Escrituras y en el Talmud como indicadores de la
medida de un hombre. Abraham fue el paradigma del que posee un "ojo generoso". Siempre
buscaba el bien en los demds y no sentia celos ni odio por sus congéneres. Bilaam, por el contrario,
es el epitome de aquél que tiene un "mal ojo" - de aquél que siempre busca la falla en los demas y
siente celos de los bienes o de la posicidn de los otros (ver Avot 5:19).

El Talmud, al referirse al mal ojo, le adscribe poderes casi misticos. Mirar los bienes ajenos
con envidia en los ojos puede hacer que el mal recaiga sobre esa persona. Es por eso que la ley
Talmudica prohibe construir una casa muy cerca de la otra. La privacidad es muy importante, no sea
gue vayamos a mirar las posesiones de nuestro vecino con uno ojo envidioso. Los vecinos deben
mantener una distancia razonable entre si, 0 al menos, las casas deben construirse separadas y con
cierto espacio entre si (Bava Batra 3a).

Usualmente el "mal ojo" se entiende como mirar a la otra persona con intencién de que le
suceda algo malo. También incluye el envidiar las posesiones de otro, sentirse mal por su éxito
(como si su éxito de alguna manera disminuyera nuestra capacidad para lograr algo en la vida), la
mezquindad y demas. El Rebe Najman ensefia que el mal ojo lleva a una aceleracién del ritmo
respiratorio. De alguna manera, la envidia y la ira generados por el éxito del otro, hacen que uno
acelere su ritmo respiratorio (ver Likutey Moharan 1, 55:13).

Ensefia por tanto el Talmud (Sota 38b), "Debemos darle la copa [de vino, en la bendicidn]
de después de comer a alguien con buen ojo. Asi esta escrito (Proverbios 22:9), 'Aquél que tiene ojo
generoso serd bendecido'. No leas solamente 'serd bendecido’, sino 'bendecira...". Por el contrario,



uno debe tener cuidado de la gente con mirada envidiosa, como advierte el Rey Salomdn
(Proverbios 23:6), "No compartas pan con [aquél que posee] un mal ojo"

Esto no es meramente una cuestion de supersticion. Asi como el buen ojo bendice, el mal ojo
sustrae. La avaricia es la fuente del poder del mal ojo: cuando uno mira las posesiones de otra
persona con avaricia y la otra persona es de alguna manera culpable del mal uso de su dinero o es
indigna de la riqueza que posee, puede entonces perder sus bienes, Dios no lo permita. Claramente,
el modo en que miramos las posesiones del otro puede despertar el juicio Divino en su contra. De
la misma manera, cuando consideramos las posesiones de los otros de manera generosa, podemos,
con el mero "mirar de nuestros ojos' traerles bendiciones.

Cuando comprendemos que los ojos son las "ventanas de la mente", comprendemos
entonces la importancia del "mal ojo".

Ensefia el Rebe Najman:

La memoria depende de los ojos, como en (Exodo 13:9), "[Los tefilin serdn como] un
recordatorio entre tus ojos". Para cuidar nuestra memoria, debemos primero cuidarnos del mal ojo
- de los malos pensamientos sobre los demas, de la envidia y de todas las formas de la negatividad.
El mal ojo no sélo puede dafar a aquél a quien esta dirigido, sino también a aquél que lo que esta
dirigiendo, incluso en mayor grado. De la misma manera, tener un mal ojo va de la mano con el
olvido (Likutey Moharan |, 54:4).

Pero no debemos vivir con el temor constante del mal ojo, o de que los demds quieran
desearnos algun dafio. Ensefia el Rebe Najman que si nos sentimos incapaces de cuidarnos contra
el mal ojo, debemos entonces huir de él. Sin embargo, si podemos comprender la esencia del mal
0jo, nuestras acciones seran mucho mas efectivas: podremos rectificarlo.

Por ejemplo, una persona puede tener mal ojo contra la posicion social de otra persona.
Este mal ojo surge del atributo caido de Maljut (Reinado, que al dafiarse lleva a un descenso de la
autoestima y a la necesidad de disminuir a los demas para sobresalir). Para corregir este Maljut
caido, uno debe tratar de elevar el Maljut de Dios - mediante el estudio de la Tora o difundiendo el
Nombre de Dios en el mundo. De esta manera, uno demuestra su lealtad a Dios mas que a la propia
necesidad de auto engrandecimiento. Esto sirve para rectificar en su raiz el mal ojo del Maljut caido
(Likutey Moharan |, 54:4).

El Ojo Lujurioso

'0jo" en hebreo se dice ain, que se pronuncia exactamente igual que el nombre hebreo de
la letra ain. La guematria (equivalente numérico) de la letra ain es setenta, correspondiente a las
setenta almas de la Casa de laacov (Génesis, Capitulo 46) y a las setenta facetas de la Tora, y por
otro lado, a las setenta naciones arquetipicas del mundo junto con los setenta caracteres negativos
(ver arriba, Capitulo 10).

Entre todos los caracteres negativos de las naciones del mundo, la inmoralidad sexual es el
mas difundido y el mds dafiino. De modo que la nacidn de Israel estd obligada a mantener la pureza
sexual superando los deseos de lujuria. Es asi que se nos ordena en la plegaria del Shema (NUmeros



15:39), "No desviarte... detras de tus ojos". El Talmud (Berajot 12b) interpreta esto como una
directiva para cuidarnos de los pensamientos de inmoralidad sexual.

Esta es otra de las razones por la cual nos cubrimos los ojos al recitar el Shema. Cuando nos
cubrimos los ojos con intencién de superar nuestros deseos de lujuria, anulamos los poderosos
efectos de la inmoralidad de las setenta naciones. Al cubrir nuestros ojos "cubrimos" también el mal
ain de las setenta naciones, protegiéndonos de su influencia (ver Likutey Moharan I, 36:2-3).

Los tzitzit son otra herramienta para protegernos de la lujuria; es asi que durante el recitado
del Shema también miramos los tzitzit. Esto se debe a que la palabra TZITZit proviene de la misma
raiz que la palabra TZITZ, "mirar". Mirar los tzitzit, utilizando los ojos, sirve como poderosa
proteccion contra los pensamientos de lujuria (Likutey Moharan |, 7:4-5).

Capitulo 33
Oido, Olfato y Gusto

En la fisiologia humana, los oidos, la nariz y la garganta se encuentran muy
interrelacionados. El canal auditivo estd conectado con la cavidad nasal y varios pasajes unen los
oidos directamente con la garganta, la que esta conectada a la cavidad toracica. Ya hemos tratado
la relacidn que existe entre la boca, la garganta y los pulmones (Capitulo 28) y sobre la laringe y la
trdquea, que unen los pulmones con la garganta y con los orificios respiratorios.

También kabalisticamente existe una cercana asociacidn entre el oido, la nariz y la boca. El
Ari explica que en el mundo todo tiene su origen en los cuatro elementos bdsicos. Los cuatro
elementos derivan su esencia de las cuatro letras del Tetragramaton, que a su vez estan enraizadas
en el apice de la primera letra, la lud (ver arriba, Capitulo 4). Tanto estas cuatro letras del
Tetragramaton como los Partzufim (o Sefirot) y los niveles del alma, se reflejan también en la vista,
el oido, el olfato y la palabra del hombre.

Z

Tetragramaton Partzuf Nivel del Alma Organo
lud Jojma Jaid ojos
Hei Bina Neshama oidos
Vav Zeir Anpin Raaj nariz
Hei Maljut Néfesh boca
Los Oidos

Ensefia el Rebe Najman:

El corazdn "escucha". Aunque técnicamente hablando escuchamos a través de nuestros
oidos, el proceso debe completarse con el corazén, el que facilita nuestra comprension de aquello
gue hemos oido. Asi, un maestro debe hablarle al corazén de sus alumnos, a la vez que el alumno
debe poner su propio corazén (mediante su concentracion) en aquello que el maestro le esta
diciendo. Cuando el alumno no pone en su corazdn las palabras del maestro, cuando no trata de
concentrarse en comprender las lecciones de su maestro, de hecho se estd separando de la
sabiduria (Likutey Moharan 11, 91:1).



El maestro debe pesar muy cuidadosamente sus palabras. Aquéllos que lo escuchan deben
"oir" y aceptar sdélo lo necesario para su crecimiento espiritual - no mas. Cada alumno debe ser muy
cuidadoso sobre lo que se concentra, pues no todo lo que oye es necesariamente beneficioso para
él, todo aquello que escuche y que se encuentre mas alld de su actual nivel intelectual y espiritual
es considerado como un exceso y debe ser ignorado (Likutey Moharan Il, 47). Vemos entonces, que
es el corazdén el que "escucha", y asi los oidos estan asociados con Bina [el corazdén].

Mas arriba (Capitulo 31) hemos tratado sobre el oido en términos de su relacién con la fe
en los Tzadikim. Un estudio en profundidad del oido nos mostrara mas claramente cuan importante
es el lugar que tiene el oido en la aceptacién de las ensefianzas de los Tzadikim. Uno debe tener fe
en los Tzadikim para verdaderamente escuchar lo que ellos dicen y esta fe es un poderoso remedio
espiritual para curar el oido deficiente (Cf. Likutey Moharan 1, 21:2).

"El Despierta mi Oido... "

Hemos visto que el oido juega un papel crucial en el desarrollo espiritual. Lo que sigue son
varios extractos de las ensefianzas del Rebe Najmdan que tratan sobre la importancia de escuchar las
instrucciones directamente del Tzadik y algunos consejos con respecto a situaciones en las que esto
no es posible.

Escuchar ensefianzas de Tora directamente de un Tzadik es mucho mas beneficioso que
estudiar Tord solo. Esto se debe a que escuchar directamente del Tzadik une nuestra alma con la del
Tzadik (Likutey Mohardn |, 120; ibid. I, 20:4).

Es muy importante acercarse al Tzadik para escuchar de él ensefianzas de Tora. Pues con
respecto a toda ensefianza de Tora oida de una fuente distinta de quien la origind, cuanto mas
alejada esté la ensefianza de su fuente, menor sera su impacto sobre el que la escucha. Estudiar de
un libro impreso estda mucho mas lejos aun de la fuente de la ensefianza (Likutey Moharan 1, 19: 1).

Podemos apreciar laimportancia de escuchar la Tora del Tzadik de primera mano, pero équé
podemos hacer si nos resulta imposible viajar para estar junto al Tzadik? Y ¢qué sucede si no
sabemos hacia cual Tzadik viajar o si no sabemos quién es considerado un Tzadik?

Como alternativa dice el Rebe Najman (El Libro del Alef-Bet, Estudio de Tord, A:68),
"Despertarse muy temprano a la mafiana para estudiar Tora es beneficioso para los oidos". Esto se
basa en el versiculo (Isaias 50:4), "El Sefior me dio la lengua de instruidos, para saber sustentar con
palabras a los cansados; El despierta mafiana tras mafiana, despierta mi oido para oir como los
instruidos". Rashi explica que Isaias (un digno maestro) se despertaba cada mafiana muy temprano
para recibir la Inspiracidon Divina necesaria para ensefiar a los cansados y a aquéllos sedientos de
espiritualidad. Esta leccidn se aplica a todo aquél que busca la espiritualidad. Levantarse temprano
para servir a Dios, especialmente mediante el estudio de la Tora, rectifica el oido, permitiendo
experimentar inspiracidon espiritual. Y dado que el estudio de la Tord implica aprender las
ensefianzas de los Tzadikim, articular sus palabras durante el estudio es comparable a escuchar sus
ensefianzas directamente de sus bocas (Likutey Moharan I, 12:1-3).

Sin embargo, no todo lo que se dice es digno de ser escuchado; ni tampoco todo orador es
considerado un digno transmisor del mensaje espiritual. Como hemos visto (Capitulo 29), el Rebe
Najman cita el versiculo (Salmos 19:4), "No hay dicho, ni palabra, ni es oida su voz", para explicar



que estas palabras no califican como habla si la gente no puede "escucharlas". Esto hace referencia
a las palabras carentes de veracidad intelectual, o a aquellas palabras que distancian a la gente de
Dios (Likutey Moharan I, 29:1). Dice el Rebe con respecto a los maestros que usan ese tipo de
palabras, "Estan aquéllos que dan lecciones de Tord, pero que no son eruditos de la Tor3; sino mas
bien son demonios-eruditos de Torad. La gente se acerca a ellos para escuchar sus palabras,
asumiendo que recibiran ayuda y direccién sobre cémo servir al Santo, bendito sea. Sin embargo, la
Tord que estos maestros ofrecen esta degradada y no puede ayudarlos. Por el contrario, sus palabras
cansan a aquéllos que las escuchan, tanto espiritual como fisicamente (Likutey Moharan I, 28:1). Lo
mismo se aplica a los escritos de estos "eruditos".

Para crecer espiritualmente, no es suficiente con que uno evite escuchar la calumnia, las
palabras profanas y otras formas ofensivas del habla. Uno debe también ser selectivo con respecto
a quién escucha. Todas las palabras de la persona indigna, no importa lo que diga, pueden tener un
efecto negativo sobre la capacidad de buscar lo espiritual. Ademas es importante notar que no sélo
las palabras tienen un efecto beneficioso o deletéreo. Ensefia el Rebe Najman que "escuchar
canciones y melodias provenientes de los malvados es daiino para el alma, mientras que
escucharlas de gente recta es muy beneficioso" (Likutey Moharan |, 3:1). Asi, también es necesario
cuidarse en extremo con respecto al tipo de musica que uno escucha.

Fe en los Sabios

Ensefia el Talmud (Nedarim 20b) que hay cinco drganos que no se encuentran bajo el
absoluto control de la persona - los dos ojos, los dos oidos y el 6rgano sexual - pues todos ellos son
susceptibles a las influencias externas. Hemos visto que a través del sentido del oido uno puede
"escuchar las palabras de los sabios" y aumentar asi la fe en los Tzadikim. Pero el oido esta siempre
abierto también a los sonidos de las influencias destructivas y puede ser facilmente desviado de la
tarea de concentrarse en lo espiritual. Es asi que el oido es muy sensible a la disputa.

Ensefia el Rebe Najman que cuando una persona estd expuesta a palabras de disputa -
expresadas en general como argumentos en contra de la Tord y de los Tzadikim - debe comprender
qgue el mismo hecho de que haya debido escuchar esta discusién fue algo determinado por Dios,
para su propio beneficio. Debe comprender que las deficiencias a las cuales se alude en la discusion
son suyas y nada mas que suyas. Aquél que estad expuesto a una discusion debe aceptar que las
palabras que escucha contienen alusiones referidas a las areas espirituales que él mismo debe
rectificar. Aceptando nuevamente la Tord y fortaleciendo su fe en los Tzadikim, aprendera a superar
sus imperfecciones y a rectificar sus malas acciones (ver Likutey Moharan |, 5:4).

Shema Israel, Dios, nuestro Dios, Dios es Ejad [Uno].
Deuteronomio 6:4

Para que la fe alcance el corazén, uno debe primero escuchar cuidadosamente las palabras
qgue oye. De hecho, la proclama mas basica de nuestra fe en Dios comienza con la palabra "Shema"
(escucha). En la Tor3, el versiculo que abre con la palabra "Shema" y termina con "Ejad' (Uno), tiene
dos letras escritas con caracteres mas grandes que las demas: la Ain de shemA y la Dalet de ejaD.
Estas dos letras forman la palabra hebrea ED (testigo); mediante nuestra proclamacion de fe
testificamos la Unidad de Dios y Su Reinado sobre toda la Creacidn.

Si se quitasen la Ain y la Dalet, las restantes letras de la primera palabra del versiculo, SHeMa
y de la palabra final Elad, formarian la palabra ISMaJ, como en (Salmos 104:34), "Ismaj - me



regocijaré en Dios". Esto ilustra la idea de que "la alegria de Arriba es derramada sobre todo aquél
que proclama su fe diariamente" (Zohar Ill, 236b).

El Rabi Natan explica que la fe fortalece nuestra alegria y que nuestra alegria fortalece
nuestra fe. La alegria, entonces, es la esencia de nuestra fe. Todos debemos regocijarnos en Dios de
modo que esta alegria se vuelva la salvacién de cada individuo. Asi, todo judio debe regocijarse
diariamente en su proclamacion del Shema y en la intensidad de su fe. Esta es la eterna alegria y
esperanza del judio, pues en este mundo no hay nada que permanezca con la persona luego de su
muerte, excepto la alegria que logré a través de su fe en Dios y de la observancia de las Mitzvot
(Likutey Halajot, Hoda 6:75).

Para que nuestro recitado del Shema sea mas efectivo y para obtener el maximo beneficio
de nuestras palabras, debemos aguzar nuestros oidos y no recitar meramente el Shema de manera
pasiva; debemos "escuchar" nuestra propia proclamacién de fe y grabarla en nuestros corazones.
Esto constituye la mayor rectificacidn posible de los oidos.

La Nariz

La nariz es parte integral del sistema respiratorio. Es el principal érgano a través del cual la
persona inhala el aire fresco y el oxigeno necesarios para mantener su cuerpo. En esta seccién,
estudiaremos la nariz en su relacién con la paciencia y con la plegaria y su importancia como érgano
del olfato.

Paciencia y Restriccion

Hemos visto que la nariz representa tanto la ira como la paciencia (arriba, Capitulo 26). El
Rebe Najmdan compara la ira con una violenta tormenta de corta duracién. Aquél que a través del
ejercicio de la paciencia, puede "esperar hasta que amaine" la tormenta y la furia de los momentos
turbulentos de la vida, podra recibir vitalidad de la Fuente de toda vida (Likutey Moharan I, 8:3). Es
posible ver la conexién entre la paciencia y la rectificacion de y la nariz en el término utilizado para
describir refrenar la ira: arijat apaim, literalmente, "alargar la nariz". La ira es comparada con el
humo "saliendo por la nariz" (cf Il Samuel 22:9). Asi, controlar la ira mediante la paciencia puede
compararse a una larga y profunda bocanada de aire fresco para ayudar a evitar los devastadores
efectos que trae el perder la calma. Claramente, perfeccionar el atributo de la paciencia es un medio
para rectificar el aspecto espiritual de la nariz.

Ensefia el Rebe Najman:

Aquél que tiene el mérito de controlar su temperamento nunca temera perder nada de la
vida, pues tiene la paciencia necesaria para esperar [el bien] que le llegara (Likutey Moharan I.
155:1).

El hombre que no refrena su propio espiritu es (como) una ciudad abierta, sin una muralla
protectora.
Proverbios 25:28



La paciencia es verdaderamente una virtud, mientras que la ira y la irritabilidad no sélo son
dafiinas para la propia salud sino también para el alma. La paciencia, la restriccién y el autocontrol
son cualidades que colocan a la persona a una saludable distancia de su entorno, protegiéndola de
reaccionar de modo impulsivo en situaciones donde son necesarios un juicio maduro y lento y una
cuidadosa deliberacién.

El versiculo citado mas arriba ensefia que la ira también es daiiina para la propia
subsistencia, la "muralla protectora" de la seguridad financiera. De acuerdo con el Rebe Najman, la
recompensa por la restricciéon se manifiesta en un aumento de la seguridad financiera. De hecho, la
restriccion corresponde a una joma (pared) protectora. Si una persona se irrita, su JoMa se quiebra
debido a su JeMa (ira). Aunque la gente tiende a considerar sus posesiones como la base de su
seguridad, nadie se siente verdaderamente seguro salvo que también exista una "muralla
protectora" alrededor de sus pertenencias. Sin esta muralla protectora, la riqueza se ve en peligro.
Vemos aqui que la verdadera muralla protectora es la restriccion (Likutey Moharan 1, 59:5).

El Rebe Najman ensefia ademads que cuando el Malo ve que la persona estd por recibir una
abundante bendicién de riqueza, intenta transformar el JoM4 de la persona en JeMa. Por lo tanto,
si alguien siente que estd por sucumbir a la ira, debera comprender que ello es seial de que la
abundancia esta en camino. Controlando su ira podra recibir la riqueza (Likutey Moharan |, 68:2).

El deseo de riqueza, tal como la ira, es comparado con la idolatria (Zohar |, 27b; Likutey
Mohardn 1, 23:1), mientras que la paciencia corresponde a la fe, lo opuesto de la idolatria (ver
Likutey Mohardn |, 155:2). La fe es necesaria en dreas relacionadas con la subsistencia. Asi, cuando
laira toma el control, ella oculta la fe y la avaricia es inevitable.

Restringir la ira lleva también a la verdadera humildad (Likutey Moharan |, 21:6). Esto se
aplica particularmente a la persona que, en lo mas profundo de la ira, transforma esa ira en
compasion. Canaliza todas las fuerzas de su ira acumulada, transformandolas en compasién hacia
aquéllos que previamente despertaron su ira (ver Likutey Moharan 1, 18:2).

El Filtro

La nariz tiene dos fosas nasales que facilitan el proceso respiratorio. El Zohar (lll, 224a)
ensefia que asi como la derecha y la izquierda representan Jesed (abundancia, amor) y Guevura
(juicio estricto), de manera similar, la fosa derecha representa la idea de un aroma agradable,
mientras que la izquierda representa humo e ira. El Rebe Najman ensefia que al controlar la ira, la
persona filtra el "humo" de la ira y obtiene un aire limpio, puro y agradable, igual que la nariz filtra
el aire puro. Por ende, la restriccidon de la ira corresponde a filtrar el mal en nuestro espiritu,
reteniendo lo bueno.

Para acceder a lo agradable a partir de la propia ira es necesario alcanzar el autocontrol que
nos permite "respirar" aire puro. Hemos visto (arriba, Capitulo 3) que la nariz corresponde al nivel
del Ruaj (espiritu) del alma. Asi, utilizando nuestro ruaj - este espiritu puro que hemos filtrado -
podemos obtener la capacidad de transformar nuestro intelecto latente en una efectiva conciencia
de lo espiritual. Podemos entonces reconocer la diferencia entre "derecha" e "izquierda", entre el
bien y el mal (ver Likutey Moharan 1, 66:2).

El "Sentido" de la Plegaria



La poderosa influencia de la nariz se hace alin mas evidente en sus otros aspectos. Ensefia
el Rebe Najmdn que la plegaria es comparada con la nariz. Esta escrito (Isaias 48:9), "Por Mi Nombre
refrenaré miira; y por Mi alabanza, eJToM, [refrenaré]..." En hebreo, la palabra "nariz" se traduce
como af y como JoTeM. Basado en esto, "por Mi alabanza, eJToM' implica una conexién entre la
plegaria y la nariz. Aquél que se aboca a una plegaria sincera puede estar seguro de que merecera
compartir el "aliento de vida".

Esto también alude al importante lugar que ocupa la plegaria en nuestra vida diaria. Asi
como no se puede vivir sin respirar, lo cual se logra a través de la nariz, de la misma manera es de
vital importancia depender de la plegaria para la salvacion (Rabi laacov Meir Shechter). El Rebe
Najman agrega que la capacidad de olfatear aumenta debido a nuestras plegarias, pues la plegaria
y la nariz son conceptualmente una misma cosa (Likutey Moharan 1, 9:5).

La plegaria es comparada con la nariz en otro sentido mds: asi como es importante orar
continuamente para la salvacién, también debemos tener siempre una paciencia extrema
(representada por la nariz) mientras esperamos que Dios responda a nuestras plegarias.

Mashiaj corresponde a la plegaria y a la nariz (Likutey Moharan Il, 1:12; ver también arriba,
Capitulos 25 y 29). Los textos nos dicen que el poder excepcional de Mashiaj surgird de su nariz,
como en (Isafas 11:3), "El respirara el temor a Dios". Esto significa que su vitalidad vendrd a través
de su nariz, con cada respiracion.

Ademas ensefan nuestros Sabios (Sanedrin 93b), "Mashiaj sera capaz de 'olfatear' el engafio
y juzgar por su sentido del olfato". Como hemos visto, la plegaria se compara con la nariz; el arma
que utilizard Mashiaj para conquistar el mundo y administrar verdadera justicia no sera la espada,
ni la artilleria ni ninguna otra arma material, sino la plegaria (Likutey Moharan |, 2:1).

El Rebe Najman nos dice que todos tenemos "nariz y sentido del olfato" que reflejan, a un
nivel personal, la "nariz y el sentido del olfato" de Mashiaj. Asi, cada persona tiene dentro de si una
pequefia porcidon de Mashiaj, y dedicdndose a una plegaria sincera, puede despertar y cultivar esta
porcién, acelerando asi la llegada de Mashiaj. Esta es otra de las razones por la cual debemos
cuidarnos de la inmoralidad, pues los pensamientos y el comportamiento inmoral dificultan la
plegaria y asi dafian el propio aspecto de Mashiaj (para una explicacion mas detallada ver también
Mashiaj: ¢ Quién? ¢Qué? ¢Por qué? ¢Como? ¢Donde? y ¢ Cuando? Capitulo 7).

Un Puro Sentido del Olfato

La inmoralidad también tiene una base en la nariz. Anatdmicamente, el sentido fisico del
olfato esta asociado con el I6bulo limbico del cerebro, que es considerado como el lazo de unién
entre los procesos cognoscitivos y emocionales, es decir, entre los pensamientos y los sentimientos.
Dado que el impulso sexual es indudablemente una de las pasiones mas fuertes del hombre, la cual
impacta tanto en su mente como en sus emociones, fisiolégicamente la nariz y el deseo sexual se
encuentran interconectados.

En un sentido espiritual, el Rebe Najman ensefia que un sentido puro del olfato sélo puede
obtenerse a través de la pureza sexual (Likutey Moharan I, 2:8). Alli donde falta la pureza sexual, la



energia espiritual inevitablemente se desvanece. Esto, a su vez, afecta a la nariz, que representa la
capacidad de filtrar y separar lo puro de lo impuro, tal como hemos visto.

La conexién entre la nariz y la inmoralidad puede verse en las palabras utilizadas por la Tora
para prohibir el adulterio (Exodo 20:13), "Lo tinaf - No cometerds adulterio". Comentan nuestros
Sabios (Mejilla I1tré) que la palabra TiNAF es una comBinacidn de las palabras TeiN AF (da la nariz),
implicando la exhortacién: "ni siquiera huelas el perfume de [otra] mujer", pues esto lleva al
adulterio.

El Talmud (Berajot 43b) ensefa que el olfato esta intimamente relacionado con el alma. Esto
se basa en la similitud entre las palabras Ruaj (alma; espiritu) y Réial (perfume). El Rebe Najman
observa (Likutey Moharan Il, 1:12) que mientras un objeto con olor putrefacto es dejado quieto no
emite su terrible hedor, pero cuando se lo mueve, puede comenzar a oler mal nuevamente, y quizas
peor aun que antes. De manera similar, si un alma ha pecado, esta envuelta en un terrible hedor. Al
"mover" el alma hacia el arrepentimiento, el Tzadik debe saber cdmo presentar su amonestacién de
manera tal que pueda despefiarse el perfume natural del alma, pues una amonestacién abusiva
puede hacer que el alma "hieda" ain mas (Likutey Moharan Il, 8:1). En la lucha por la espiritualidad,
uno debe buscar el bien y lo agradable, mds que las restricciones y otros caminos que pueden
desanimar a la persona en su busqueda de la Divinidad. De esta manera uno alcanzara un nivel de
pureza, emanando perfumes fragantes y respirando la belleza de la vida espiritual.

El Gusto

La lengua y la boca poseen aproximadamente diez mil papilas gustativas. Hay ciertos gustos
especificos que son percibidos con mas fuerza en determinadas regiones de la lengua. El gusto agrio
es detectado principalmente a los costados, mientras que lo amargo se siente en la parte de atrasy
lo dulce y salado en la punta de la lengua. El sentido del olfato contribuye también en gran medida
al sentido del gusto, despertando las delicadas papilas gustativas y estimulando el apetito y los jugos
digestivos. También tiene una gran influencia sobre el deseo de paladear la comida. Como hemos
visto, un agudo "sentido del olfato" depende de la pureza, de modo que la persona que tiene
pensamientos y acciones puras experimentara un aumento en el sabor de su comida. (Muchos
aspectos del sentido del gusto ya han sido tratados en nuestra seccién sobre los habitos del comer;
ver mas arriba, Capitulo 10).

El Rabi Natan habla de los sabores "dulces y agrios" en un discurso que trata del comer
(Likutey Halajot, Netilat ladaim LiSeudd 6:98):

El mana contenia todos los sabores del mundo, pero es comparado principalmente con la
miel y el aceite (Exodo 16:31; Nimeros 11:8). El versiculo dice (Ezequiel 16:19), "Os alimenté con
harina, aceite y miel...". En estos tres items, que representan el almiddn, la grasa y el azlcar,
podemos encontrar los ingredientes y los sabores basicos de la mayor parte de las comidas. Esto se
debe a que necesitamos todos estos ingredientes para experimentar verdaderamente las maravillas
de la Creacién del Santo, bendito sea. De todos estos sabores, el pan es el mas basico y el mas
importante. Vemos asi que en la Tierra de Israel, el sabor del pan es muy agradable al gusto
(Deuteronomio 8:9; ver también Likutey Moharan |, 47).

Agrega el Rabi Natan que existe un problema inherente en los sabores dulces tales como la
miel. El pecado de Adan al comer del Arbol del Conocimiento se produjo porque la fruta se



presentaba deseable al paladar. La gente tiende a inclinarse por las comidas dulces. Los nifios en
particular y muchos adultos también, desean los dulces. Para rectificar el pecado de Adan, uno debe
dominar el apetito por lo dulce y aprender a mezclarlo con toda clase de sabores. Experimentar y
disfrutar diferentes tipos de sabores eleva al hombre hacia el nivel de "la Tierra Santa", donde es
posible paladear en el pan todos los sabores.

El Rabi Natan concluye que no es bueno buscar sélo alimentos dulces; y que tampoco es
necesaria una amplia variedad de comidas. Mas bien, uno sélo necesita dirigir el sentido del y
gusto hacia los aspectos espirituales de la comida, tal como hacia el Simple en el cuento del Rebe
Najman (Los Cuentos del Rabi Najman #9; ver también arriba, Capitulo 10). Ante cada comida pedida
por el Simple, su esposa le alcanzaba una rebanada de pan. Aun asi, al comerla, el Simple sentia en
ella todos los sabores posibles. De la misma manera, al comer como experiencia espiritual, la
persona puede sentir todos los sabores del mundo... jen una sola rebanada de pan!

Capitulo 34

El Rostro: La Verdadera Imagen del Hombre
Las cualidades espirituales del rostro son asombrosas. Mientras que existen muchas
maneras de identificar a una persona - por su porte, su contextura, sus voz y demas - el rostro es
claramente el elemento mas discernible: es el verdadero retrato del ser esencial de la persona.

Escribe el Rabi Natan:

La manera mds importante para identificar algo y determinar su valor es mediante su
"rostro". Una persona puede ser reconocida al instante por su rostro. Mas aun, sus pensamientos y
palabras se expresan a través de su rostro. De la misma manera, todo en el mundo tiene un "rostro",
esos elementos identificatorios propios, mediante los cuales uno puede llegar a reconocer su valor,
esto es, su verdadero valor. El rostro refleja asi la verdad. Esta verdad es de hecho la Divinidad que
se encuentra en cada faceta de la Creacidn y tal como el Santo, bendito sea, sélo puede ser Uno, de
la misma manera la verdad sélo puede ser una (Likutey Halajot, Guiluaj 4: 1).

El rostro, el mas notable y expresivo aspecto de la apariencia de una persona, representa la
verdad. Ensefia el Ari que la verdad es la "luz del rostro", y que existen 370 luces en este rostro (Etz
Jaim 13:14). Aquél que desea la verdad y sélo dice la verdad puede adquirir estas luces vy, con ellas,
un rostro brillante (Likutey Moharan |, 21:17). Pero la verdad no es el Unico aspecto del rostro.
Ensefia el Rebe Najman que existe un "rostro de pureza", que corresponde a la luz, a la vida, a la
alegria, a la verdad y a la fe. Y también existe un "rostro de impureza", que corresponde a la
oscuridad, a la muerte, a la tristeza, a la mentira y a la idolatria (Likutey Moharan | 23:1).

Explica el Rebe Najmdn que las preocupaciones de la persona con respecto a su subsistencia
le dan un "rostro" de oscuridad y tristeza, un "rostro de impureza". Este "rostro" refleja toda la
melancolia y las preocupaciones asociadas con la tarea de ganarse el sustento; ello estd
caracterizado por dias llenos de oscuras predicciones sobre el futuro bienestar financiero. Las
constantes preocupaciones, centradas en el peso de las responsabilidades, llevan a la persona a
creer que es sélo mediante (Deuteronomio 8:17), "mi poder y la fuerza de mis manos que yo he
adquirido esta riqueza". Esta actitud es absolutamente falsa. Uno debe mas bien depositar su fe sélo
en Dios como el Unico "Proveedor". Entonces, mas alld de sus ocupaciones, sus esfuerzos llevaran
hacia la espiritualidad, siempre y cuando sus tareas sean realizadas con honestidad.



Aquél que cree que toda su subsistencia proviene directamente de Dios puede obtener el
"rostro de pureza", como opuesto a aquéllos que creen que su subsistencia no tiene nada que ver
con la Divina Providencia, adquiriendo asi un "rostro de impureza". Sélo aquél que tiene verdadera
fe puede disfrutar de la vida. Puede sentirse seguro sabiendo que Dios le proveerd todas sus
necesidades. La fe y, por extension, el control de la avaricia, pueden crear un rostro brillante. Como
ensefia el Rey Salomén (Proverbios 15:13), "Un corazén alegre ilumina el rostro".

Asi un rostro brillante refleja la verdad y la fe ocultas dentro de la persona. Dado que estas
verdades representan satisfaccion con lo propio, libre de todo anhelo ajeno, pueden rectificar la
pasion por la comida y la inmoralidad (ver Likutey Moharan |, 47:1 y 67:2; ibid. 23:2). Esto se debe
a que aquél que vive una vida de verdad no necesita apoyarse en experiencias o bienes adicionales
para sentirse pleno.

El Talmud nos dice también que es posible observar en el rostro el reflejo de la verdad.
"Cuando una persona depende de otras, su rostro se vuelve de todos los colores [avergonzado]"
(ver Berajot 6b). Ensefia el Rebe Najman que esto no sélo se aplica a aquéllos que dependen
financieramente de otros, sino a aquéllos que anhelan honor, respeto o atencion de parte de los
demas y asi crean una dependencia dentro de ellos mismos.

El Rebe Najman tenia un seguidor cuya ambicion era llegar a ser un rebe [lider espiritual]. El
Rebe Najman le dijo, "jPero ni siquiera serds capaz de recitar las Gracias después de la Comida con
la intencién debida!" (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov #47).

La persona que anhela el respeto de los demas se encuentra por definicién lejos de la verdad. Realiza
sus devociones y gasta energia en un intento de obtener el reconocimiento de los demas. Sus
plegarias nunca podran ser verdaderas, porque siempre sentird la necesidad de ser reconocido
como alguien que ora conscientemente, Es posible que llegue a convencerse a si mismo de la verdad
de sus devociones; es posible que rece con gran fervor, pensando que se encuentra en lo profundo
del servicio a Dios, pero en realidad lo que anhela es honor y atencidn. El rostro de esta persona
también "se vuelve de todos los colores", pues su rostro refleja emociones internas que no son
genuinas (Likutey Moharan |, 66:3).

Hay otros que suelen sentirse avergonzados debido a su soberbia. Sienten que gente de su
estatura no deberia acercarse a los demas en busca de ayuda. En el otro extremo de la escala, estan
aquéllos que se alegran al recibir ayuda, algo que también cambia el rostro (Likutey Moharan |,
251:4). En este ultimo caso, este 'cambio de rostro" es una buena sefal, porque la alegria es un
atributo positivo. Sin embargo, tal alegria suele durar muy poco, pues el individuo continta
necesitando y pronto debera recibir ayuda nuevamente. Como tal, su nivel de alegria es limitado y
por tanto necesariamente incompleto. Una alegria genuina y duradera no proviene de recibir algo,
sino sélo de la plenitud interior que surge espontaneamente al alcanzar la verdad. Uno debe por lo
tanto buscar siempre verdad, hara que el rostro brille verdaderamente.

Asi enseia el Rebe Najman:

La persona debe purificar su aspecto de modo que su rostro brille como un espejo. Con
semejante rostro brillante, los demas serdn capaces de "verse" literalmente a si mismos en su rostro.



Entonces llegardn a darse cuenta de cuan inmersos estdn sus rostros en la oscuridad y de esta
manera seran llevados al arrepentimiento (Likutey Moharan |, 19:2).

La Frente

Un famoso pasaje del Zohar trata de los misterios de la frente, describiendo cada arruga y
linea y explicando como es posible "leer" el rostro de otra persona a través de su frente (Zohar II,
71b). Ubicada entre el cerebro y esa parte del rostro donde se encuentran los sentidos, la frente
actla como una interfase. Debido a su prominente posicidn en el rostro, ella puede revelar los
pensamientos de la persona a través de sus movimientos. La frente estd asociada con la Sefira de
Keter, aludiendo a los ocultos poderes de la mente; pero debido a que puede ser "reveladora",
también esta asociada con Daat, pues como hemos visto, Daat es la manifestacion externa de Keter
(Capitulo 14).

La lamina de oro puro (del Cohen Gadol) ... estarad sobre la frente de Aardn... I'ratzén, [para
aceptacion], ante Dios.
Exodo 28:36-38
Esta es la fuente para nuestra comprension de la efectividad de la frente: la frase "para
aceptacion ante Dios" indica aceptacién del arrepentimiento y el perddn del pecado. Se encuentra
"ante Dios" porque sobre el tzitz (la ldmina de oro) estaba grabado el Santo Nombre de Dios, el
Tetragramaton. Ahora bien, la palabra también puede traducirse como "mirar" (ver mas arriba,
Capitulo 33, indicando que para que el tzitz efectie el perdén, uno debe —mirar y buscar' la
Divinidad. ¢ Cudndo podra una persona tener éxito en su busqueda de Dios? Cuando coloque el tzitz
sobre su frente - es decir, sélo cuando conecte su mente y sus pensamientos con la busqueda de la
espiritualidad. Escribe el Ari que cuando una persona realiza una mitzva, las letras asociadas con esa
mitzva se inscriben sobre su frente e iluminan su rostro ese dia. De la misma manera, cuando la
persona comete una transgresion, las letras asociadas con esa transgresion también le aparecen en
la frente. Las mitzvot y las transgresiones del dia se inscriben sobre la frente de la persona durante
todo ese dia y son eliminadas a la espera de las acciones buenas o malas del dia siguiente. La
excepcion a esta regla la constituye la mitzva de la caridad, que se mantiene grabada en la frente de
la persona, como esta escrito, 'La caridad se mantiene por siempre" (Salmos 111:3; Pri Etz Jaim,
Shaar Shabat 4, p.388). La frente puede asi mostrar la mds profunda iluminacién de las buenas
acciones de la persona, iluminando su rostro con la luz de sus Mitzvot.

La frente puede revelar también los sentimientos. Hay dos caracteristicas contrastantes que
pueden "mostrarse" claramente en la frente: la humildad y el descaro. La persona modesta tiene un
rostro brillante, que refleja la humildad. La falta de verglienza y el descaro también se muestran de
manera prominente, como indica el versiculo (Jeremias 3:3), "Tienes frente de ramera; y rehusas
sentir verglienza". El Rebe Najmadn explica este versiculo:

Antes de cometer una transgresién, la persona tiene conciencia del Santo, bendito sea, y
siente cierta medida de vergiienza delante de El. Si transgrede, el Cielo no lo permita, se debe a que
la ha poseido un espiritu de locura. Cuando se arrepiente, este espiritu se transforma en un espiritu
de sabiduria. La persona se siente entonces avergonzada delante del Santo, bendito sea, debido a
su pecado anterior - mucho mas avergonzada de lo que se sintiera antes de haber pecado. El pecado
fue en si mismo algo vergonzante, pero ahora es su arrepentimiento lo que hace que su verglienza
se refleje en su rostro. En este sentido, alcanza ahora una nivel superior de conciencia del Santo,
bendito sea, y es esta nueva humildad la que brilla sobre su frente, como opuesto a la "frente de



ramera", no refleja verglienza alguna. Con humildad, uno puede alcanzar un nivel muy elevado de
comprension del temor al Santo, bendito sea (Likutey Moharan I, 38:5).

El Favor Divino

La palabra hebrea para designar la frente es metzaj. El Rebe Najmdn ensefia que existe un
poder de impureza que es conocido como el Metzaj HaNajash, la "Frente de la Serpiente", que
connota las fuerzas destructivas del ateismo. Este Metzaj HaNajash obtiene su fuerza de la gente
gue vive una larga vida pero que no llena sus dias con santidad. El ateismo se enquista y se hace
cada vez mas fuerte a medida que pasa la vida.

La antitesis de Metzaj HaNajash es Metzaj HaRatzdn, la "Frente del Favor Divino", que
corresponde a Keter. Como hemos visto (arriba, Capitulo 3), Keter corresponde al Partzuf de Arij
Anpin, que se traduce como "Rostro Extendido". Frente a la larga vida de Metzaj HaNajash se
encuentra el Metzaj HaRatzén, Keter, el Rostro Extendido, que indica "larga vida" - la de las fuerzas
de la santidad. Dado que el poder de Metzaj HaRatzén proviene de la "larga vida" plena del favor
Divino, puede asi anular el Metzaj HaNajash, las fuerzas del ateismo.

El Rebe Najmdan ensefia que mediante la caridad es posible despertar el poder de Metzaj
HaRatzén y superar el Metzaj HaNajash. Esto se debe a que la caridad connota una larga vida, tal
cual estd expresado en (Eclesiastés Il: 1), "Arroja tu pan sobre las aguas, pues lo volveras a encontrar
dentro de muchos dias". Asi, la caridad invoca "muchos dias", significando Arij Anpin, el Rostro
Extendido. El Metzaj HaRatzdn obtiene entonces el poder para proteger a la persona de los embates
del ateismo (Likutey Moharan Il, 4:7). Esto se corresponde con la ensefianza del Ari de que la mitzva
de la caridad se mantiene inscripta en la frente, haciendo de la caridad la clave del poder de Metzaj
HaRatzén.

El Exodo y el Seder

Cuando llegé el momento del Exodo de Egipto, los judios no tuvieron tiempo de hornear
jametz, pan leudado. El Rabi Natdn escribe que la palabra hebrea JaMeTZ tiene las mismas letras
que la palabra Metzaj, y que existe una conexion directa entre ambas.

Para conmemorar el Exodo, los judios celebran la festividad de Pesaj comiendo matza en
lugar de jametz durante todos los dias de la festividad. Durante la primera noche se sientan al Seder
y cumplen con varias mitzvot dispuestas en un orden especifico, comenzando con Kadesh (recitado
del kidush) y terminando con Nirtzd (aceptacidn). Si el orden del Seder ha sido seguido
meticulosamente, entonces todas las devociones de la noche son favorables y aceptadas por Dios.

Asi como la historia de Pesaj se repite cada afio y en cada generacidn, el Rabi Natan aplica
el concepto de Pesaj a cada individuo y a cada momento. En todo viaje hacia la espiritualidad, antes
del éxodo personal, uno debe atravesar una forma de esclavitud, un cautiverio que ata al individuo
a una vida material. Uno debe apresurarse a salir de esta esclavitud. En estas circunstancias, no se
tiene tiempo de preparar jametz - pan completamente cocido ni manjares. Debido a la urgencia en
huir del materialismo, uno debe arreglarse sélo con matza.

Como todo en este mundo, el jametz tiene sus aspectos negativos y sus aspectos positivos
que provienen del Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal. En general, el jametz, que fermenta,



es asociado con las malas caracteristicas, tales como la arrogancia (por ejemplo, el pan "crece") o la
ira y el ateismo, como en (Salmos 73:21), "Pues mi corazdn itjametz [fermenta]" (es decir, se
enciende con ira debido al éxito de los malvados). En su aspecto positivo, jametz tiene las mismas
letras que metzaj (la frente), y su raiz se encuentra en el nivel elevado de ratzén (voluntad). En este
sentido, jametz refleja de hecho una gran sabiduria espiritual. Para alcanzar esta gran sabiduria, uno
debe prepararse con un gran esfuerzo y con una intensa devocién. Dado que persona busca la
espiritualidad debe primero salir de la esclavitud del materialismo, no puede presumir que es digna
de alcanzar de inmediato un elevado nivel de saber espiritual. Elevarse hacia un alto nivel espiritual
puede llevar mucho tiempo y en el interin uno puede no estar listo para tomar del "jametz". Es por
esta razén que se nos prohibe comer jametz en Pesaj - debido a la preocupacion de que aun no
hayamos alcanzado el necesario nivel de ratzén.

Es asi entonces que llevamos a cabo un Seder, que significa "orden", mediante el cual
organizamos nuestras prioridades. Comenzamos con Kadesh, que se traduce como "preparar"
(Génesis 38:21, ver Rashi), como diciendo, "Aun no estamos listos para alcanzar la gran sabiduria,
pero estamos deseosos de hacer el esfuerzo por obtenerla. Debemos conducirnos apropiadamente
e ir de mitzvd en mitzvd, de devocidon en devocion, poniendo todo nuestro esfuerzo en la
espiritualidad, paso a paso. Tenemos esperanza de concluir nuestro 'seder' con Nirtza, indicando
voluntad, cuando todas nuestras devociones sean aceptadas".

Esta prohibido comer jametz hasta el final de Pesaj. Esto se debe a que uno debe esperar la
"Apertura del Mar" (que tuvo lugar el ultimo dia de Pesaj). Hemos visto (Capitulo 19) que la
"Apertura del Mar" corresponde a la apertura de las Puertas de la Sabiduria (verdadero Daat). Asi,
luego de que uno ha merecido entrar al mar de sabiduria y ha podido atravesarlo sano y salvo, sin
haber sucumbido al ateismo ni a otras filosofias dafiinas, ahora uno puede comer el jametz. Luego
de haber completado con éxito todas las etapas de Pesaj, uno puede estar seguro de que en lugar
de dirigir sus energias intelectuales hacia el materialismo, su busqueda intelectual estara dirigida
hacia la fe y hacia el verdadero deseo espiritual (ver Likutey Halajot, Birkot HaShajar 5:16). Entonces
nuestro jametz se vuelve metzaj - el Metzaj HaRatzon - el favor Divino.

Capitulo 35
El Cabello: Las Puertas de la Sabiduria

El cabello es parte del sistema tegumentario del cuerpo humano. Tegumento significa
“cobertura externa", y el sistema tegumentario se refiere en general a la piel y a las glandulas, el
cabello y las uiias, a las partes del cuerpo que cubren y protegen los drganos internos y los
miembros. Tratamos al cabello junto con el sistema nervioso periférico pues, como la frente, el
cabello representa niveles espirituales muy elevados. Mas aun, el cabello responde como uno de
los érganos de los sentidos, por ejemplo cuando "se pone de punta" cuando "siente" la estatica o el
frio y demas.

El cabello, de forma cilindrica, sirve como una cobertura protectora del cuerpo. Puede
crecer con diferentes largos y presentarse con variado grosor y color. Dependiendo de su ubicacién
en el cuerpo, el cabello puede ser suave o dspero. Comparado el cabello de la cabeza (para el
propdsito de nuestro estudio, nos referimos al cabello que cubre el craneo como "el cabello de la
cabeza") con el cabello facial, por ejemplo, el cabello de la cabeza serd en general
considerablemente mas suave.



El cabello que se encuentra en la cabeza y en el rostro representa algunos de los mas
elevados niveles de santidad. El Zohar describe varios tipos de cabello: largo y corto, rizado y lacio,
aspero y suave, grueso y fino, blanco, rojo, rubio y negro. El amplio rango de diferencias entre un
tipo de cabello y otro alude a las diferentes caracteristicas humanas. En breve, el Zohar describe los
cabellos como canales que permiten filtrar la luz de Dios desde sus alturas mas elevadas hacia los
niveles mas bajos (ver Zohar I. 70b, ibid. Ill, 129b; Tikuney Zohar #70, p.122a).

El Cabello: Una Introduccion Kabalista

El Ari explica que todo cabello representa juicio y por lo tanto una contraccién de la luz,
pues el juicio representa restriccion (Shaar HaKavanot, Birkot HaShajar p.3). Siendo asi, éno seria
mas beneficioso carecer totalmente de cabello? La respuesta es clara: el Ari escribe que el juicio es
una parte integral de este mundo (ver arriba, Capitulos 18-19). Aun asi, debe ser atemperado. Por
lo tanto, escribe el Ari, el cabello debe ser mantenido corto para minimizar nuestra exposicion al
juicio, pero algo de cabello debe quedar.

Esto se aprende de la prohibicion de la Tord de cortar las peiot, el cabello de las "esquinas"
de la cabeza. El valor numérico de la forma singular de la palabra peiot, PeAH (86) corresponde al
Santo Nombre de Dios, ELoHIM (86), nombre que alude a los Juicios Santos. Dado que el cabello
facial comienza donde terminan las peiot, esta prohibicion de cortar el cabello se aplica también a
la barba. Pero, aunque en ciertos niveles, estos cabellos representan el juicio, en su fuente y origen
corresponden a los elevados atributos de Misericordia, como se explicara mas adelante (ver Pri Etz
Jaim, Shaar HaSe1lijOt 7, p.282).

Las Puertas de la Sabiduria

El Rebe Najmdn ensefia que la mente posee una gran sabiduria, pero que es necesario abrir
ciertas "puertas" para que esta sabiduria pueda revelarse. El cabello de la cabeza corresponde a
estas "puertas”, pues el cabello esta fuera de la cabeza, como si protegiera todo lo que se encuentra
dentro, igual que la puerta protege a un edificio de los extrafios. Es por esto que la palabra hebrea
para cabello, SeAR, se escribe igual que la palabra puerta ShaAR, aludiendo a las "puertas de la
sabiduria". ¢Qué es lo que estas puertas representan exactamente?

El Rebe Najman ensefia que las mitzvot de la Tora son puertas a través de las cuales uno
puede pasar para alcanzar una "Percepcién de la Divinidad" - un intelecto mayor y una comprension
superior de Dios. Sélo cumpliendo con las mitzvot de la Tora es posible pasar a través de las puertas
y alcanzar verdadera sabiduria espiritual. Esto se debe a que el intelecto esta oculto dentro de la
mente y sélo es posible "entrar" a través de sus "puertas" - mediante el cumplimiento de las mitzvot,
uno puede descubrir el intelecto oculto. Asi, la "Percepcion de la Divinidad" es el gran intelecto y las
mitzvot que Dios nos dio son las puertas a través de las cuales podemos pasar para alcanzar esa
percepcién. Estas puertas estan aludidas en el SeAR, similar a la palabra ShaAR, refiriéndose a las
puertas de las mitzvot (Likutey Moharan 1, 30:3).

El Rebe Najman ensefia en esa misma leccién, que el cabello negro corresponde a Maljut
(similar a la pupila negra del ojo; ver arriba, Capitulo 32). Esto indica que para alcanzar la "Percepcion
de la Divinidad", uno debe aceptar el Maljut de Dios, el yugo del Cielo y cumplir con Sus



mandamientos, las mitzvot. Cuanto mas completa es la observancia de las mitzvot, mayor sera la
capacidad de alcanzar mas elevadas "Percepciones de la Divinidad".

(El "cabello negro", tal como se lo menciona en las santas escrituras, se refiere
generalmente a una etapa inmadura o primaria del desarrollo intelectual, como opuesto al "cabello
blanco", que se refiere a una etapa mas madura del desarrollo intelectual [ver mas abajo]. Maljut,
la mas baja de las Sefirot, representa el comienzo o puerta, hacia una percepcién mas grande de la
Divinidad. Por tanto, en nuestro tratamiento de Maljut como "cabello negro", nos estamos
refiriendo al comienzo de la senda de la espiritualidad).

El Rebe Najman apunta que cuando la letra hebrea shin se escribe con un punto en su lado
derecho superior se pronuncia con el sonido "sh"; y cuando el punto se encuentra en el lado
izquierdo, se transforma en sin, con el sonido "s". Asi, la pronunciacién de la shin depende del
"punto de vista". Uno puede concentrarse en el cabello como en un "shaar" y buscar la sabiduria
gue él "protege", o uno puede centrarse en su aspecto externo, mirdndolo solamente como un
"SeAR", cabello.

Todos tenemos algo de "materia externa" dentro de nosotros, tanto el necio como el sabio.
Esta materia externa se manifiesta en el cabello que crece en la cabeza pero fuera del cuerpo. El
hombre sabio "apunta" su materia externa hacia la espiritualidad - de modo que sus SeARot
(cabellos) se transforman en SheARim (puertas), a través de las cuales él aumenta su sabiduria y su
logro de Divinidad. Asi, el profeta Elias es descrito como (2 Reyes 1:8) 'un hombre con pelos". Sin
embargo, las searot del necio dan lugar a mas materia externa, significando con ello mas enemigos.
Como dijo el Rey David (Salmos 69:5), "Mis enemigos son mas numerosos que los cabellos en mi
cabeza". Esto se debe a que el necio, en lugar de buscar el shaar de la sabiduria, se contenta con
darle al sear un lugar importante en su vida, dedicdndoles tiempo y esfuerzos excesivos a los
aspectos externos insignificantes, tales como su cabello, lo que sélo lo lleva hacia mas excesos. Estos
excesos lo llevaran a ganar enemigos. Este concepto esta implicito en el versiculo (Eclesiastés10:2),
"El corazdn del sabio se inclina hacia la derecha [Shin/SHaAR], mientras que el necio se inclina hacia
la izquierda [Sin/SeAR]" (Likutey Moharan |, 69:10).

De manera similar, el Rebe Najman ensefia que el amor se nutre de una mente asentada y
clara (libre de materia extrafia), mientras que el odio se desarrolla en una mente problematizada.
Cuanto mas la persona permita que su mente se empafie, especialmente a través de la avaricia,
mayor serd el nivel de odio que experimente - tanto hacia los demds, como de los demas hacia ella.
Es comprensible entonces que cuanto mas permanezca la mente en un estado turbio, mas razén
tendran sus enemigos en mantener su odio hacia él. Esto también ocasiona "enemigos gratuitos"
aquéllos que no tienen razén alguna para odiar a una persona, pero que sin embargo le manifiestan
su odio. Estos enemigos corresponden al cabello. Asi como éste es externo al cuerpo y obtiene su
alimento de los "excesos de la mente", de la misma manera estos enemigos "externos" son creados
a través de la materia externa de la mente. Uno debe limpiar su mente de todo exceso para alcanzar
asi el amor (Likutey Moharan I, 69:10).

De manera similar, el Talmud utiliza |la palabra klua (cabello rizado) para describir a Eva. Eva
representa a Bina (entendimiento). Asi, el cabello rizado corresponde al entendimiento y puede
hacer referencia tanto a un nivel profundo de entendimiento como a un nivel "externo" de
entendimiento (Likutey Moharan |, 67:6). Es decir, uno puede utilizar su intelecto para crecer
espiritualmente o para "torcer" la verdad.



La Calvicie

Un hecho interesante con respecto al cabello es que aunque crece constantemente, la parte
gue vemos de él estd compuesta por células muertas (motivo por el cual no sentimos dolor al
cortarlo). Al igual que el modelo seguido por la mayor parte de las células del cuerpo, el cabello
crece rapidamente durante la juventud pero al envejecer disminuye su ritmo de crecimiento y a
veces hasta deja de crecer. Las raices del cabello pueden llegar a morir, dando lugar a la calvicie.

Cuanto mas grande sea el intelecto que uno revele, mas fuerte serd la oposicidon que se
despierte contra ese intelecto (pues la gente tiende naturalmente a oponerse a toda idea nueva).
Sin embargo, la oposicidn sélo se presenta cuando este intelecto superior comienza a ser revelado
(y se encuentra mas alld de la comprensién de la gente). Luego, cuando este intelecto se revela
completamente en toda su profundidad, la materia externa, causante de la lucha y de la oposicidn,
disminuye y desaparece (Likutey Moharan |, 67:6).

El Rebe Najman explica que esta progresion, asociada a la revelacién del intelecto, se refleja
también en el cabello. Cuando uno es joven, tiene la cabeza cubierta de cabello, representando la
materia externa que hace que la persona se oponga a las ideas nuevas. (Es también combativa y
esta dispuesta a enfrentarse a un intelecto superior al suyo). Al crecer, su cabello comienza a caery
puede incluso quedarse calva. Para ese entonces, su mente se ha desarrollado y ha llegado a un
intelecto mayor. Esto es lo que ensefia el Zohar (1[1, 128b), "En los ancianos, la mente esta asentada
y tranquila".

La Barba

El numero trece tiene en el judaismo muchos conceptos interrelacionados. Trece es la edad
en la cual el joven se vuelve bar mitzva (literalmente, "hijo del mandamiento"), entrando asi a la
comunidad de Israel como un par de los mayores, siendo aceptado totalmente como uno de ellos.
Ensefia el Talmud que hay Trece Principios Exegéticos de la Tora (Safra d'Bei Rav, Introduccién);
también habla de trece niveles de santidad que la persona puede alcanzar a través del estudio de la
Tord (Avoda Zara 20b). Trece componentes fueron requeridos para la construccién del Santuario
(Exodo 25). Trece rios de especias fluiran a través del Jardin del Edén como parte de la recompensa
a los rectos (Zohar Il, 127b). La Kabala habla de Trece Rectificaciones de la Barba (trece 'puntos" o
"rasgos faciales") del Partzuf de Arij Anpin. Pero quizas el concepto mds importante asociado con el
numero trece es el de los Trece Atributos de Misericordia de Dios, a través de los cuales hasta el
peor de los pecadores podra obtener el perdén de Dios, no importa cuan lejos se haya extraviado o
cudn seria sea su transgresion (ver Exodo 34:6-7).

Escribe el Ari que estos Trece Atributos de Misericordia estan enraizados en Keter y son
manifestaciones de los trece puntos de la "Barba de Arij Anpin," conocida como las Trece
Rectificaciones de la Barba. El Ari se extiende sobre este tema, explicando muchos misterios de la
Kabala a través de estos puntos de la Barba (ver Pri Etz Jaim, Shaar Arij Anpin 8:11). La "Barba de
Arij Anpin," tal como esta descrita por el Ari, es un paralelo de la barba humana; asi, la barba de
cada persona corresponde a los mas elevados niveles espirituales. Consideremos ahora el paralelo
con los Trece Atributos de Misericordia de la Barba Superior de Arij Anpin.



Dios, misericordioso y clemente, lento para la ira y abundante en amor y verdad. Manteniendo
Misericordia hasta la milésima generacion, perdonando el pecado, la rebelidn y el error y limpiando.
Exodo 34:6-7

Luego del pecado del becerro de oro, Dios proclamd ante Moisés los Trece Atributos de Su
Misericordia. Ellos son: (I) Dios, (2) misericordioso, (3) y clemente, (4) lento (5) para la ira, (6) y
abundante en amor (7) y verdad. (8) Manteniendo Misericordia, (9) hasta la milésima generacion,
(10) perdonando el pecado, (11) la rebelion (12) y el error, (13) y limpiando. (Este orden de los Trece
Atributos es del Ari, tal cual se encuentra en el Pri Etz Jaim, Shaar Arij Anpin 9. Existen otras
opiniones; ver Rosh HaShand 17b, Tosafot, v.i. Shalosh Esrei Midot.).

El Zohar y el Ari detallan cada Atributo individual tal cual se relaciona con su posicidn en el
rostro. Un ejemplo es el Atributo de la Verdad, que corresponde a los pédmulos. Hemos visto
(Capitulo 34) que el "semblante del rostro" es la verdad. Esto se manifiesta en los pdmulos, donde
es mas claramente visible el semblante de la persona. Otros puntos de "la Barba" son el largo del
bigote, los pelos debajo de la boca, los pelos cerca de las orejas, en el cuello y demas. Asi, en total,
hay trece puntos discernibles en la barba. Algunos de estos puntos son cabellos, mientras que otros
son la piel visible en el rostro, tal como los labios y los pdmulos (para detalles, ver Etz Jaim, Shaar
Arij Anpin 9).

Arij Anpin es el nivel de Keter (voluntad o favor Divino). El término Arij Anpin se traduce
como "Rostro Largo o Extendido" implicando ancianidad. El "cabello" de Arij Anpin se describe
entonces como el cabello blanco de un abuelo. Como hemos citado mas arriba (Zohar II, 128b), "En
los ancianos, la mente estd asentada y tranquila". Esto indica que cuando se manifiesta el concepto
de Arij Anpin, se despierta una gran misericordia. Esto se debe a que, al nivel de Keter, la
misericordia de Dios es pura e ilimitada. Como un abuelo, Su deseo es entregar el bien mas grande,
sin importar cuanto lo merezcan Sus "nietos" (ver Innerspace, p. 103).

Asi, aunque el cabello, especialmente el del rostro, representa los juicios, los pelos de la
barba aun pueden peinarse - es decir, aunque estamos rodeados de juicios, estos siempre pueden
ser aliviados y mitigados, dando por resultado un decreto compasivo. Este es el misterio de los Trece
Atributos de Misericordia. Incluso si la persona ha pecado haciendo prevalecer el juicio, puede
despertar la bondad de Dios al punto en que incluso un duro decreto puede ser anulado vy
transformado en misericordia y perddn. De aqui que la barba humana, siendo un paralelo de los
tremendos poderes de la Barba Superior, simbolice un increible poder espiritual.

La Belleza del Rostro

La barba representa el honor y la belleza del rostro. El versiculo afirma (Levitico 19:32),
"Muestra honor al rostro del zakén [anciano]". La palabra hebrea ZakéN es idéntica a la palabra
ZaKaN, que significa "barba". Asi, el honor del semblante de una persona se manifiesta a través de
su barba. Esto se debe a que las Trece Rectificaciones de la Barba (Zohar Ill, 13 la; ibid. 228a)
corresponden a los Trece Principios Exegéticos de la Tord: cuanto mas grande sea el logro en el
conocimiento de la Tord, mas grande sera la percepcidon de lo que constituye el Rostro Divino
(Likutey Moharan 1, 20:4).

Ensefia el Rebe Najman en el Likutey Moharan (1, 27):



La paz sélo puede alcanzarse mediante la iluminacion del rostro, mediante el majestuoso
honor del rostro, la barba... Y un rostro majestuoso corresponde a las exposiciones de Tor3; pues la
Tord se expone mediante los Trece Principios Exegéticos que fluyen de las Trece Rectificaciones de
la ZaKaN [Barba de Arij Anpin], el nivel del rostro majestuoso. Asi estd escrito, "Muestra honor al
rostro del ZakKéN [anciano]".

Es imposible obtener tal rostro majestuoso si no es a través de la rectificacidon del propio
brit [es decir, pureza sexuall...

El Rebe Najman muestra aqui una conexién entre la barba y los érganos sexuales. Esta
conexién aparece aludida en varios lugares. El Sefer letzira (1:3) habla tanto de milat halashén
(circuncisién de la lengua) como de milat hamaor (circuncision del miembro). El Talmud (Sanhedrin
68b) se refiere al pelo pubico como la "barba inferior". De manera similar, nos dice el Talmud que
la "sefial superior" de la adolescencia (pelo facial) no suele aparecer hasta que no haya comenzado
a crecer la "sefial inferior" (pelo pubico) (Nida 48a). En la leccidon citada mas arriba, el Rebe Najman
expande esta conexion: asi como el crecimiento del pelo pubico debe preceder al crecimiento de la
barba, de la misma manera controlar los deseos sexuales debe preceder a la revelacién de los Trece
Principios Exegéticos, que fluyen de las Trece Rectificaciones de la Barba. (Esto no quiere decir que
hasta que uno no obtenga pureza sexual no podra alcanzar ninglin conocimiento de Tor3, pero si
significa que la revelacion de la Divinidad que se encuentra en la Tord debe ir a la par con el nivel de
pureza).

Continda el Rebe Najman:

De acuerdo con el [grado de pureza sexual y] del refinamiento de la sabiduria a través de los
Trece Principios Exegéticos, asi serd el refinamiento de la voz en la cancién. Este concepto estd
reflejado en: "ZaKéN - Zeh KaN& Jojma." ["Un anciano es aquél sobre el cual decimos, 'Este ha
adquirido sabiduria''] (Kidushin 32b). Es el KaNé [traquea] que facilita la expresién de la voz... Y con
una voz pura y clara uno puede cumplir el versiculo (Sefonias 3:9), 'Entonces volveré a las naciones
hacia una lengua clara, de modo que ellos puedan llamar a Dios y servirLo al unisono" (Likutey
Moharan 1, 27:2-6).

Resumiendo: controlar el deseo sexual lleva a la revelacidon de ensefianzas de Tord, que se
manifiestan en un rostro majestuoso. Esta persona merece el titulo de "zakén. ", que implica un
"kané " unavoz puray clara. Esta voz conduce a la paz, pues con una voz puray clara, todos llamardan
a Dios y Lo serviran en unidad.

Los Nueve Atributos de Misericordia

Arij Anpin significa literalmente "Rostro Largo" o "Rostro Extendido" y es el Partzuf
correspondiente a Keter. Zeir Anpin significa "Rostro Pequefno" y es un Partzuf de estatura menor
(ver Apéndice C). Arij Anpin como la "persona" mayor, posee las Trece Rectificaciones de la Barba.
Zeir Anpin, como "persona" menor, posee Nueve Rectificaciones (ver Zohar I, 177b; Etz Jaim 13:9).
Estas Nueve Rectificaciones corresponden a los Nueve Atributos de Misericordia que Moisés invocd
cuando los espias calumniaron la Tierra de Israel y Dios quiso castigar al Pueblo Judio (NUmeros
14:18). "(1) Lento (2) para la ira, (3) abundante (4) en amor, (5) perdonando el pecado (6) y la
rebelién, (7) y limpiando a aquéllos que se arrepienten (8) y no limpiando a aquéllos que no se
arrepienten, (9) pero recordando el pecado de los padres en sus hijos, sus nietos y sus bisnietos".



Estos nueve atributos corresponden a las nueve puntas de la Barba de Zeir Anpin. El cabello
de Zeir Anpin es descrito como el cabello negro del hombre joven. De manera similar a lo dicho
sobre Arij Anpin, el "color" y el "tamafio" de los pelos de |la Barba de Zeir Anpin son una indicacién
de la naturaleza de la misericordia que puede ser invocada y obtenida en ese nivel. Zeir Anpin puede
ser visto como un "padre" cuyo dar depende del mérito de su hijo. De la misma manera, en el nivel
de Zeir Anpin, la misericordia esta restringida, de modo que sélo hay Nueve Atributos en lugar de
Trece (ver Innerspace p. 103).

En una de sus mas largas lecciones sobre el poder del discurso de Tora del Tzadik, el Rebe
Najman describe la aplicacién practica de estas Nueve Rectificaciones. Ellas son explicadas de
acuerdo con la presentacion del Zohar (Zohar II. 177b; Likutey Moharan |, 20).

o Primera rectificacion: Cabellos sobre cabellos desde delante de los oidos hasta la parte
superior de la boca - Este es el concepto de SeARot [cabellos], como en (Salmos 87:2), "ShaARei [las
puertas de] Sién", que corresponde al [poder de la enseifianza del Tzadik para dominar la mala
inclinacién en los corazones de aquéllos que se juntan para escucharlo; la idea de shaar y de seir
(puerta y cabello) como conceptos intercambiables ya fue explicada mas arriba en este Capitulo].
"Desde delante de los oidos hasta la parte superior de las boca", es decir, antes de escuchar
[comprender] lo que se esperaria de ellos si aceptaran la Tord, ellos abrieron sus bocas y dijeron
(Exodo 24:7), "Haremos". Este es el significado de (Ketubot 112a) "Vuestros labios precedieron a
vuestros oidos".

. Segunda rectificacion: [el bigote sobre el labio] de un lado al otro - Como se explicd mas
arriba, luego de anular el mal en sus oyentes, el Tzadik los libera de la autoridad del Otro Lado y los
lleva al dominio de la Santidad. Este es el significado de "de un lado al otro".

. Tercera rectificacion: debajo de la nariz hay un sendero pleno pero no visible - "Debajo de
la nariz hay un sendero" se refiere a la nariz [es decir, la respiraciéon y la plegaria] ... "Un sendero
pleno", pues (Salmos 34:10) "A aquéllos que Le temen no les falta nada.... Pero no visible", pues la
persona debe ser humilde [llegar a ser invisible] y no confiar en sus propios méritos...

J Cuarta rectificacion: Los lados [de la cara estan cubiertos [de pelo] en ambos lados - Esta es
la unién de sus almas [con el alma del Tzadik]. Se dice entonces de aquéllos [que siguen al Tzadik]
que lo "cubren [rodean] por todos lados".

. Quinta rectificacion: Dos TaPuliN [pdmulos] son visibles, rojos como una rosa - [Cuando el
Tzadik dice cdlidas palabras de inspiracidn], las valvulas del corazén se niFTaliN [abren]. Entonces se
despierta la misericordia del Corazdn Superior y palabras apasionadas surgen como carbones rojos
como la rosa.

J Sexta rectificacidon: En unalinea (jut), asperos cabellos negros caen en cascada (TaLlan) hacia
el pecho - Este es el concepto de acercarse a la Tora... Pues sus lecciones son (Eruvin 21 b), "TiLey
TiLim shel halajot [parvas y parvas de leyes]"... "En una jut [linea]" corresponde a (lebamot 121b),
"Dios es estricto con los Tzadikim hasta en el jut hase 'ara (el grosor de un cabello)".

. Séptima rectificacion: Labios, rojos como una rosa y libres de todo pelo - Esto alude a la
creacion de los angeles [mediante palabras de Tora dichas en santidad], como en (Salmos 33:6),
"Con la palabra de Dios son hechos los cielos y por el aliento de Su boca las huestes de Sus angeles".



"Rojos como una rosa", como en (Salmos 104:4), "El hace de los vientos sus mensajeros; los
flamigeros rayos Sus sirvientes".

. Octava rectificacién: Pequefios pelos descendiendo por la garganta y cubriendo el cuello por
detras 'Pequefios" aqui es sindnimo de Edom/Esaul, como en (Ovadia 1:2), "Pequefio te he hecho
entre las naciones". "Descendiendo por la garganta" es sinénimo de la espada [que debe ser tomada
de Esau para castigar a los malvados]. Corresponde a (Salmos 149:6), "Alabanzas a Dios en su boca
y espada de doble filo en sus manos". "El cuello por detras" se refiere a vencer el poder del Otro
Lado, es decir Esau, quien vuelve su espalda [y se niega a aceptar las ensefianzas Divinas].

o Novena rectificacién: Cabellos largos y cortos que terminan juntos - Esto corresponde a la
Tierra de Israel, que se dividié entre las tribus del Israel. Debido a que cada una de las doce tribus
se asemejaba a un animal diferente y recibié los poderes caracteristicos de ese animal ["lehudd es
un ledn... Naftali, un ciervo... Benjamin, un lobo... Dan, una serpiente" (Rashi, Exodo 1:19)] y algunas
tribus eran mas grandes y otras mas pequefias, son asemejadas entonces a (Salmos 104:25),
"pequenios y grandes animales" (Likutey Moharan [, 20: 10).

Asi, cuando una persona escucha palabras de Tord provenientes de los Tzadikim y comienza
a cumplir con las mitzvot, no sélo vence su mala inclinacion y entra por las puertas de la santidad
(1), sino que abre el camino para que el Tzadik pueda ayudar también a otros a pasar "de un lado
(el del mal) al otro lado (el del bien) (2)". Esto se logra a través de la sentida plegaria del Tzadik (3),
qgue une a la congregacion (4). Esta plegaria, cuando es expresada desde el corazdn, abre el Corazén
Superior, revelando misericordia (5) y permitiendo la revelacion de nuevas ensefianzas de Tora para
que todos puedan servirse de ellas (6). Estas ensefianzas de Tora crean angeles (7), que a su vez
luchan y vencen a las fuerzas del Otro Lado (8). Al derrotar al Otro Lado, la santidad se revela en el
mundo, especialmente la santidad de la Tierra Santa (9).

El Rebe Najman continla explicando que esta revelacién de santidad es el secreto de la
batalla final contra el mal. Todo aquél que busca revelar la santidad (por ejemplo, a través de las
mitzvot y de la plegaria) crea angeles, y puede por tanto conquistar toda oposiciéon a la
espiritualidad. Esta persona es llamada un guerrero poderoso, que es capaz de luchar y liberar a la
"Tierra Santa" de sus opresores. Este poderoso guerrero obtiene la fuerza para revelar la santidad
de la Tierra Santa, es decir, revelar la Divinidad y ascender continuamente por la escala espiritual.

Las Peiot

Los bucles del cabello conocidos como peiot (pea en singular) se extienden desde las sienes
inmediatamente arriba de las patillas a la altura de los oidos. Como se explicd, las peiot no deben
ser afeitadas ni acortadas, pues aunque ellas representan el juicio, también hemos visto que el juicio
es crucial para la existencia del mundo. Las peiot son importantes canales a través de los cuales
puede recibirse la sabiduria Divina. Pead significa 'esquina" o "final", y las peiot representan la minima
revelacidn del tremendo intelecto sublime.

Hemos visto mas arriba (Capitulo 31) que las siete aberturas del rostro corresponden a los
siete brazos de la Menora. La Menora misma es un paralelo de la cabeza, y el aceite que contiene
es un paralelo de la mente. Asi, el cerebro corresponde a la luz y los cabellos sirven como canales
para difundir esa luz y manifestar su tremendo poder.



Existen diversos tipos de fuentes de luz creados por el hombre. La luz de una l[dmpara, por
ejemplo, se difunde de una manera general y amplia, mientras que la luz de un rayo laser es mucho
mas concentrada y puede ser dirigida de manera mucho mas efectiva hacia un punto especifico,
cercano o alejado de su fuente. La luz del cabello de la cabeza puede ser comparada a una lampara;
la de los peiot podria ser un paralelo del rayo laser. Asi, las peiot, aunque pequefias en tamafio,
pueden tener un gran impacto. El Rebe Najman dijo cierta vez (Likutey Moharan |, 17:1), "Hasta el
mas pequefio movimiento de las peiot causa una gran alegria Arriba", pues las peiot son una
demostracién visible de la dedicacidn de la persona a Dios.

Escribe el Rabi Natdn que la Tord se ha mantenido a lo largo de las épocas gracias a la barba
y a las peiot. Siempre que el judio quiso asimilarse a las naciones, lo primero que hizo fue afeitar la
barba y las peiot para eliminar asi las sefiales de su judaismo y asumir la identidad de la cultura que
lo rodeaba. La barba y las peiot son tan significativas debido a que corresponden a la Barba y a las
Peiot Divinas, que canalizan hacia el hombre las fuerzas de la espiritualidad en cantidades
"manejables".

Asi, la barba y las peiot no son meramente "cabello facial". Ellas sirven como barreras en
contra de la invasién de la filosofia ajena y de las caracteristicas inmorales que nos rodean. De esta
manera, la barba y las peiot sirven no sélo como una fuerte afirmacién de la fe, sino también como
protectoras de esa fe (Likutey 1-lalajot, Guiluaj 3:2; ibid. 4:5).

El Rabi Natdn ofrece varias ideas sobre la importancia de dejar crecer la barba y las peiot.

La Tora prohibe afeitar la barba y las peiot con una navaja u otro tipo similar de hoja. Aunque
esta ley es un jok - para la cual no hay una razdn explicita dada por la Tord - el Rabi Natan sugiere el
siguiente pensamiento: La barba (ZaKaN) alude a ZaKéN, un anciano, o a una vida larga. La hoja de
acero es un instrumento capaz de acortar la vida. Con respecto a la prohibicidn de tallar las piedras
del altar con instrumentos metalicos, comentaron nuestros Sabios (Mejilta, Itré), "No es correcto
colocar algo que puede acortar la vida sobre algo que alarga la vida". Esta idea puede aplicarse
también al afeitar la barba con una hoja de acero (Likutey Halajot, Guiluaj I: ).

Explica ademds el Rabi Natdn que las tres Festividades corresponden al "Aspecto del
Rostro", pues la alegria que la persona siente en el corazén se revela durante las Festividades.
(Mediante la observancia de las Festividades, uno eleva el entorno material hacia el servicio a Dios,
lo que trae una revelacién de alegria, de la misma manera en que la alegria puede observarse en el
rostro). Las Festividades corresponden también al intelecto, que esta compuesta por las tres
columnas de la derecha, la izquierda y el centro (Jojma, Bind y Daat) sobre las cuales es posible
construir un Santuario (ver arriba, Capitulo 19 y mas abajo, Parte 8). Al considerar el significado del
numero 'tres" en muchos de los conceptos de la Tora, es importante notar que las dos peiot mas la
barba también suman tres. Las dos peiot corresponden a la columna derecha e izquierda, mientras
que la barba corresponde al centro. Asi, la barba y las peiot corresponden a las Festividades, al
intelecto y a la alegria y belleza del rostro (Likutey Halajot, Guiluaj 1:1).

En otro discurso, el Rabi Natan explica por qué a un niflo pequefio pueden crecerle peiot
pero la barba en cambio le crece recién después de la pubertad. Este fendmeno se relaciona con el
concepto del intelecto trascendente - aquellos niveles de espiritualidad que se encuentran por el
momento mas alld de nuestra capacidad de comprensién y para los cuales es necesario trabajar
constantemente. Este intelecto trascendente se alcanza a través de la plegaria y del clamor a Dios.



Con el paso del tiempo, aquello que habia sido trascendente es internalizado y se vuelve inmanente,
abriendo los nuevos horizontes de un mayor intelecto trascendente. La internalizacion de este
intelecto puede lograrse a través de la purificacién de las "siete ldamparas" (las aberturas de la
cabeza; ver arriba, Capitulo 31). Como hemos explicado, las siete lamparas reflejan la pureza de la
mente y al santificar estas lamparas, la persona obtiene la capacidad de lograr aquellos niveles de
intelecto que aun se encuentran mds alla de su alcance (ver arriba, Capitulos 15y 31).

A medida que el nifio crece, también crece su intelecto. Pero, no importa cuanto aprenda,
siempre estara limitado en su capacidad de absorber e internalizar su conocimiento. Hemos visto
gue pead significa "esquina" o "final", lo que representa una minima revelacién de Divinidad. Esto
implica que el intelecto inmaduro del nifio no puede absorber niveles elevados de Divinidad. Asi, las
peiot, que crecen desde la infancia, son comparadas con el clamar a Dios, pidiendo revelaciones de
sabiduria, y con el intelecto trascendente que aun se encuentra mas alld de nuestra capacidad,
rogando a Dios para que pueda ser internalizado.

La barba, por otro lado, corresponde a los Trece Principios Exegéticos de la Tord. Es por esto
gue ella comienza a crecer mas tarde, cuando el intelecto ha madurado y es capaz de absorber un
conocimiento mayor. La barba simboliza asi la internalizacion del intelecto trascendente, pues los
principales canales de la revelacion de la Divinidad se desarrollan a través de la barba (Likutey
Halajot, Guiluaj 5:2-3).

Parte Ocho
EL SISTEMA ESQUELETICO
Y MUSCULAR
El torso, los brazos y las piernas

Capitulo 36
Introduccion

Hemos visto que las 613 mitzvot se dividen en 248 mandamientos positivos y 365
prohibiciones. Estos corresponden a los 248 miembros y 365 venas y tendones del cuerpo humano.

Los 248 miembros enumerados en la Mishna son de hecho los del hombre (Ohalot 1:8). El
Talmud (Bejorot 45a) agrega otros cuatro "miembros" que pertenecen exclusivamente al sistema
reproductivo femenino; lo que le da a la mujer un total de 252 miembros. Dado que la definicion
Talmudica de "miembros" incluye varios érganos, articulaciones y huesos (por ejemplo, los cuatro
"miembros" adicionales atribuidos al cuerpo femenino), existe una discrepancia entre el Talmud y
las descripciones cientificas contemporaneas con respecto a este nimero - la medicina occidental
moderna cuenta cerca de 208 miembros en el cuerpo humano. Este tema se encuentra desarrollado
en varios estudios (ver Biblical and Talmudic Medicine p. 60-67, por Julius Preuss, traducido por Fred
Rosner).

Hemos mencionado repetidamente las afirmaciones de la Tord con respecto a que el
hombre fue creado a la imagen de Dios, especificamente a la imagen del Nombre Divino IHVH. Esto
se refleja de varias maneras y en varios niveles diferentes. Visto 'desde dentro hacia fuera”, el
esqueleto humano corresponde a la lud, los nervios y tendones a la primera Hei, la carne a laVavy



la piel a la Hei final. Visto "desde arriba hacia abajo", los dos hemisferios del cerebro corresponden
alaludy ala primera Hei, el torso y los brazos corresponden a la Vav y las extremidades inferiores
corresponde a la Hei final. Esto nos ensefia que sea cual fuere la manera en la cual lo consideremos,
el cuerpo humano esta previsto como un templo para la Presencia de Dios en este mundo. No existe
nada en el cuerpo humano que no tenga algo que ensefiarnos sobre el servicio a Dios.

En esta seccidn, estudiaremos las dimensiones espirituales inherentes a los huesos y la piel,
el torso, los brazos y las piernas. Como siempre, nuestro estudio se guiara por un principio basico:
gue en esencia somos seres espirituales que habitan en un cuerpo fisico, como opuesto a seres
fisicos dotados de alma. Esta importante distincion con respecto a la manera en la cual nos
percibimos es lo que determina cdmo vivimos en este mundo. Es el principio subyacente que nos
guia para comprender "el alma de la anatomia".

Hablando en términos prdcticos, para despertar nuestras almas y curar nuestros cuerpos
debemos canalizar Daat (Conocimiento Divino) hacia cada uno de los 248 miembros de nuestro
cuerpo. Este es el propdsito de los mandamientos, especificamente de los 248 mandamientos
positivos de la Tord. La Tora es la Luz Divina, la Inteligencia Universal que continuamente se difunde
por toda la Creacion. Nuestro trabajo es llegar a ser conscientes de esta luz e internalizarla en cada
célula de nuestra mente, de nuestro corazén y de nuestro cuerpo. En palabras del Rebe Najman,
esto es lo que establece nuestra conexidn con Moisés, el hombre que dominé el plano fisico mas
gue cualquier otro ser humano y que por lo tanto llegé a ser digno de trasmitirle la Tora a Israel.

Esta conexidn estd aludida en la advertencia de la Escritura con respecto al alcoholismo
(Proverbios 31:5), "No sea que beba y olvide aquello que estd MeJuKaK [decretado]". El Rebe
Najman nos recuerda que Moisés es llamado (Deuteronomio 33:21; Bava Batra 15a) MeloKeK, "el
legislador", cuyo valor numérico es 248. Moisés, en tanto que legislador, corresponde tanto a la
estructura de las mitzvot (los decretos de la Tord) como a los miembros del cuerpo. En este sentido,
el poder de Moisés, "investido" en los 248 miembros del cuerpo humano, instruye a cada uno de
los miembros, ensefidndole a cumplir con las mitzvot que le corresponden. El alcohol, por otro lado,
opaca el cerebro y enturbia la capacidad de percibir la realidad. Cuando estamos "borrachos", esto
es, cuando nuestras mentes estan enturbiadas por las tentaciones intoxicantes del mundo fisico,
nos olvidamos de Moisés, del Daat (Conocimiento Divino) que esta investido dentro de los 248
miembros (ver Likutey Moharan I, 26; The Aleph Bet Book, p.224).

El Rabi Natan ensefia que el Shem3, la afirmacién de fe, tiene 248 palabras. Estas 248
palabras corresponden también a los mandamientos positivos, los cuales, tal como hemos visto, son
un paralelo de la estructura esquelética del hombre. Doscientos cuarenta y ocho es también el valor
numérico de la palabra rajem (compasion). Debemos enfatizar que el acto de mayor compasién que
alguien pueda realizar hacia otra persona es iluminarla en el reconocimiento de Dios,
perfeccionando asi su forma Divina (Likutey Halajot, Kriat Shema 3:4).

El esqueleto humano se divide en dos categorias: el esqueleto axial y el esqueleto
apendicular. El esqueleto axial define la columna central de huesos: el craneo, la espina dorsal, las
costillas y el esterndn. El esqueleto apendicular define los grupos simétricos de huesos a cada lado
de la columna central: los hombros, los brazos y las piernas.

El esqueleto provee de marco y soporte para todos los érganos del cuerpo. Esta compuesto
de huesos y cartilagos e interactia con los miembros a través de los tendones y los ligamentos.



Algunos huesos protegen drganos internos vitales, tal como el cerebro, el corazén y los pulmones.
Los huesos también son depdsitos de minerales, tales como el calcio. Cuando el cerebro detecta
niveles insuficientes de calcio, les ordena a los huesos que liberen dentro del flujo sanguineo
cantidades especificas para su absorcion. Ademas, la médula ésea, que llena las cavidades de la
mayoria de los huesos, produce células sanguineas esenciales.

Los musculos estan controlados por los nervios que reaccionan a los impulsos del cerebro.
Los tendones y los ligamentos constituyen una parte importante del sistema esquelético-muscular
y, juntamente con los musculos, se encuentran en la mayor parte del sistema esquelético.

La carne, tal como aplicamos el término en esta obra, es el tejido blando que cubre los
huesos y que incluye el sistema muscular (ver Parte 3).

La piel es parte del sistema epitelial (que incluye el cabello [tratado en la Parte 7], las ufias
y algunas de las glandulas). Esta conforma la cobertura externa del cuerpo. Existen dos capas de
piel: la capa externa es llamada epidermis y la capa interna es conocida como la dermis. La piel sirve
como proteccidon contra las agresiones del medio, las bacterias y las infecciones. Las glandulas
sudoriparas de la piel eliminan del cuerpo los excesos de fluidos y los productos de desecho (ver
también Parte 3).

El Cuerpo: Una Descripcion Kabalista

Hemos indicado que el cuerpo humano, "formado a laimagen Divina", puede ser visto como
un reflejo del Nombre Divino IHVH. La forma humana encarna también las Diez Sefirot. El crdneo
corresponde a Keter, el hemisferio derecho del cerebro corresponde a Jojma y el hemisferio
izquierdo corresponde a Bina. El bulbo raquideo y la médula espinal corresponden a Daat. El brazo
y la mano derecha corresponden a Jesed; el brazo y la mano izquierda corresponden a Guevur3; y
el torso corresponde a Tiferet. La pierna derechay el rifidn derecho corresponden a Netzaj; la pierna
izquierda y el rifidn izquierdo corresponden a Hod; y la sefial del santo Pacto, la circuncision,
corresponde a lesod. El espacio en el cual la persona se para (es decir, los pies) representa su Maljut
(Reinado).

Las siete Sefirot inferiores se corresponden con el cuerpo de la siguiente manera (ver
Innerspace, Capitulos 4 y 7-9, para una exposicion detallada de las Sefirot):

Sefira Representacidn Fisica Representacién Conceptual
Jesed Brazo/mano derecha Dar

Guevurd Brazo/mano izquierda Restringir

Tiferet Torso Armonia, verdad

Netzaj Pierna/rifién/testiculo derecho Victoria, duracién

Hod Pierna/rifién/testiculo izquierdo Sumisién, majestad

lesod Organo sexual Pacto, canal

Maljut Pies, corona del miembro, pareja, espacio Recibir, reciprocidad

En su estado ideal "rectificado", las Diez Sefirot se ordenan en tres columnas: derecha,
izquierda y centro (ver Apéndice C). La columna derecha y la columna izquierda representan fuerzas
espirituales extremadamente poderosas y opuestas. La columna derecha siempre representa



misericordia y bondad, mientras que la columna izquierda representa severidad, disciplina y
restriccion. La columna derecha se caracteriza por un amor y aceptacién incondicional y una
voluntad de trascender los limites mediante la unién de un yo con otro; la columna de la izquierda
enfatiza las obligaciones y las responsabilidades, determinando limites y definiciones del yo.
Mientras que cada columna por si sola podria parecer no tener nada que ver con la otra, en verdad,
ellas son opuestos complementarios. Esta relacidon se concreta en la columna del centro. Es funcién
de la columna central el sintetizar las fuerzas aparentemente opuestas de la "derecha" y de la
"izquierda", generando armonia, unidad y paz. Cuando la columna del centro funciona de esta
manera, se dice que las Diez Sefirot se encuentran en un estado rectificado.

Hemos visto esto al tratar con Jojmay Bin3, las Sefirot que definen las funciones de la mente:
la derecha (intuitiva, artistica) y la izquierda (analitica, ldgica). Cada una por separado carece de
perfeccion. Para alcanzar un estado perfecto de equilibrio mental, la mente humana requiere de
Daat, la confluencia de Jojma y Bina. Un principio idéntico se aplica a todas las fuerzas humanas: la
armonia se logra cuando aprendemos a equilibrar los aspectos opuestos de nuestra personalidad.
De acuerdo con las ensefanzas antiguas, esto sélo puede lograrse cuando la influencia unificadora
de Jojma, Bind y Daat (nuestra Conciencia Divina Superior) fluye hacia abajo, hacia los
"compartimentos" opuestos de nuestras midot (rasgos de la personalidad y emociones).

El Torso

El torso encarna el concepto de Tiferet, la columna central de armonia y verdad: representa
el objetivo final de una vida armoniosa basada en la verdad. El torso equilibra las tendencias
extremas de los lados "derecho" e "izquierdo" de nuestra personalidad. Mientras que Jesed
(correspondiente a la mano derecha), simboliza un dar y una aceptacioén incondicional, y Guevura
(la mano izquierda) simboliza la justicia basada solamente en el mérito del receptor, Tiferet (el torso)
armoniza estos dos extremos. Es por esta razén que Tiferet es llamado a veces Rajamim
(misericordia) y a veces Mishpat (un juicio apropiado y justo). Tiferet es asi un Juicio Misericordioso
(un juicio atemperado con misericordia), el equilibrio final de dos aparentes Opuestos.

Es por esto que la palabra hebrea para designar al juez es ShoFeT. Su funcidn es juzgar entre
dos partes en disputa y ayudarlas a llegar a un acuerdo pacifico, lo cual es miShPaT. Aunque nosotros
como individuos podamos percibir la verdad de maneras diferentes, el juez verdaderamente sabio
puede ayudarnos a reconocer y aceptar las vastas diferencias entre los litigantes y puede incluso
llegar a superar esas diferencias, de modo que podamos vivir juntos en armonia. Esta es la
manifestacion de Tiferet.

El Rebe Najman ensefia que Tiferet, la columna central, corresponde a la plegaria. La
plegaria se asemeja a (Salmos 149:6) "una espada de doble filo [que corta todas las barreras entre
la persona y Dios]". Al orar debemos cuidarnos de no dirigir nuestra 'espada" demasiado a la
derecha, hacia Jesed, ni demasiado a la izquierda, hacia Guevurd. Debemos mantenernos centrados
(Likutey Moharan |, 2:3).

El Rabi Natan explica esta ensefianza del Rebe Najman: Abraham, Itzjak y laacov encarnan
las tres Sefirot de Jesed, Guevura y Tiferet, respectivamente. Abraham representa a Jesed, tal y
como puede verse claramente a través de sus bien conocidos rasgos de bondad y hospitalidad. Itzjak
es el paradigma de Guevura, pues él estaba deseoso de realizar el auto sacrificio mas grande en aras



de Dios. laacov es conocido como Tiferet, pues integrd en su vida los dos atributos, el de su padre y
el de su abuelo.

Abraham tuvo dos hijos, Ishmael e Itzjak. Itzjak también tuvo dos hijos, Esau y laacov. En
cada caso, el primogénito representa una especie de absorcidn genética donde los siguim
(impurezas) fueron separados en dos etapas a partir de la simiente pura de los Patriarcas, de modo
que finalmente, a través de la tercera generacion de los hijos de laacov, se establecid la santa nacién
de Israel. Dicho de otra manera, Abraham e Itzjak "trabajaron juntos", cada uno desarrollando por
completo su propio atributo, hasta que fueron capaces de unirlos en laacov. Y asi es como llegd a la
existencia la nacién judia.

Abraham le puso a su primogénito el nombre de Ishmael (en hebreo significa literalmente,
Ishma El - "Dios escuchard"). Esto implica que Dios escucha nuestras plegarias, tal como puede verse
en las palabras del angel de Dios a Agar, la madre de Ishmael, al informarle que ella tendria un hijo
de Abraham (Génesis 6:11), "Le pondras por nombre Ishmael, porque Dios ha escuchado tu
angustia". Sin embargo, en este sentido, Ishmael alude también a la nocién de que todo aquello que
necesitamos nos llega debido al Jesed de Dios (Bondad). Aunque esto es absolutamente verdadero,
da lugar a un gran error. Esta actitud puede llevarnos a la errada conclusidén de que no necesitamos
esforzarnos para lograr algo. "Dios Ya ha escuchado mi plegaria. ¢ Para qué seguir orando?"

Esau representa el acercamiento opuesto. El nombre ESaU significa "terminado" o
"completo", a partir de la palabra hebrea ASUi (literalmente "hecho") (Rashi Génesis 25:25). "Esad"
simboliza al hombre en su propia "auto imagen", relacionandose con el mundo como si él fuera lo
mas importante y el objetivo final de la vida. Fue Esau quien pregunté (Génesis 25:32), "éPara qué
necesito la primogenitura?" indicando una negacion de la Divina Providencia y repudiando por tanto
la plegaria. Es el poder de "Esau" dentro de la persona lo que la hace preguntar: "éPara qué orar
cuando mis plegarias son inutiles? Dado que no existe providencia, mis plegarias no funcionaran".
Rechaza la compasién de Dios, diciendo que Dios no escucha nuestras plegarias pues sélo recibimos
lo que merecemos.

Estas dos perspectivas, la de Ishmael y la de Esal, cada una de las cuales por si sola debe ser
rechazada, estan simbolizadas en la ceremonia del brit mila (circuncision). La circuncision conlleva,
ante todo, el retiro del prepucio. Este tiene dos capas, una externa y otra interna. Existen por tanto
dos etapas en la mitzva de la circuncisién: mila (literalmente "cortar"), con lo cual se retira la capa
externa del prepucio; y prid (literalmente "revelando"), que implica llevar para atras la fina
membrana interna para "revelar" la corona. La capa externa del prepucio representa una klipa
(cascara) de materialidad irredimible y que debe ser totalmente rechazada y eliminada. La capa
interna tiene connotaciones mas sutiles, pero sigue siendo una klipa. Las circuncisidn judia no esta
completa sin ambas. Retirar el prepucio sin retraer la membrana fina para revelar la corona es como
no haber hecho la circuncisidn en absoluto (loré Dea 264:4).

Al aplicar esto a Esal y a Ishmael, vemos lo siguiente: Esau representa la parte de la
humanidad que no realiza ninguna clase de circuncisién. Esal desdefia la circuncision y todo lo que
ella representa, no habiendo razén alguna para volverse a Dios. Ishmael, por el otro lado, realiza la
circuncision, pero sélo de modo parcial. El retira la capa externa del prepucio, pero deja intacta la
capa interna. Aplicando esto a la plegaria, Esau representa esa parte de nosotros que no quiere
retirar el prepucio del corazén, mientras que Ishmael representa esa parte en nosotros que trata,
pero se detiene antes de completar el proceso.



El Rabi Natan explica este concepto en términos de la 'espada de doble filo" de la plegaria
mencionada mas arriba, y representada por Tiferet:

La persona digna de emplear efectivamente la "espada de la plegaria" debe comprender
como batallar con ella, sin volverse ni a la derecha ni a la izquierda. Por ejemplo, cuando una persona
reflexiona sobre la aparentemente interminable duracidon del exilio actual, no debe concluir
erroneamente que todas las plegarias para la salvacién elevadas por el Pueblo judio no han servido
para nada, el Cielo no lo permita. Esto seria inclinarse errénea y tragicamente hacia la izquierda,
transformando el atributo de la compasién de Dios en crueldad, como si el Santo, bendito sea, fuese
sordo a nuestras plegarias. De manera inversa, la persona no debe concluir equivocadamente que,
dado que, sin la bondad del Santo, bendito sea es imposible lograr nada con la plegaria, no hay
necesidad de esforzarse en ella. Basarse totalmente en la bondad del Santo, bendito sea, es
inclinarse erréneamente hacia la derecha.

La persona debe tomar el camino equilibrado del centro. Debe aumentar constantemente
sus esfuerzos en la plegaria, sabiendo que ninguno de sus ruegos es en vano; pero al mismo tiempo
debe recordar que sin la bondad del Santo, bendito sea, serd incapaz de alcanzar nada, a pesar de
todos sus esfuerzos y devociones. Cuando hacemos nuestra parte, orando constantemente por la
salvacién, el Santo, bendito sea, hace ciertamente Su parte y en aras de El Mismo nos agracia con
Su bondad y nos redime.

Para alcanzar este equilibrio se necesita la practica de la caridad (la cualidad de laacov como
en, "Justicia y Tzedaka [caridad] en laacov" (Salmos 99:4). Es por esto que debemos dar caridad
antes de orar. Al hacerlo, distribuimos abundancia a través de nuestros propios actos de caridad y
esto nos permite elevar la calidad de nuestras plegarias. De la misma manera, nuestras plegarias
unidas a la caridad Le dan al Santo, bendito sea, motivo y razén para responder nuestros megos y
enviarnos la abundancia que buscamos (ver Likutey Halajot, Najalot 4:23).

laacov, el progenitor de las doce tribus de Israel y la encarnacion de la columna del centro,
representa el sendero medio de la verdad que armoniza los dos extremos. Debemos seguir el
sendero de laacov en nuestra oracién y tener fe en que Dios ha escuchado y aceptado nuestras
plegarias. Pero aun asi debemos esforzarnos constantemente e intensificar nuestras plegarias pues
siempre hay mucho mas por lo cual debemos orar.

Capitulo 37
Carne y Hueso

Cierta vez dijo el Rebe Najman, "Mucha gente se equivoca, pensando que debido a que
alguien es un Tzadik, debe verse y actuar de manera diferente de las demas personas; esto no es
verdad. El Tzadik se ve como cualquier otra persona y no se diferencia de ningin otro ser humano.
Sin embargo, él es algo absolutamente diferente" (Likutey Moharan 11, 116:2).

¢En qué difiere el Tzadik del resto de nosotros? El Rebe Najmdn compara el alma con la
Tierra de Israel y al cuerpo con el Rio Jordan, que es el limite al este de la Tierra Santa. Un "limite”
corresponde a algo que separa a la persona de la santidad. El cuerpo puede ser ese tipo de limite.
Si nos dejamos arrastrar hacia las cosas que no son sagradas, nuestros cuerpos toman la



caracteristica de esos "limites" que nos separan de la espiritualidad de la Tierra Santa. Antes de
poder experimentar la verdadera espiritualidad deberemos eliminar todas las "vestimentas ajenas"”,
las busquedas materiales (ver Likutey Moharan |, 14:5).

El Tzadik es alguien que ya ha "cruzado el limite" de lo fisico y ha entrado en la existencia
espiritual. Su mente se encuentra en un estado de constante conciencia de Dios, la cual es sentida -
compartida - por su cuerpo. Todo aquél que se esfuerce podra alcanzar este estado.

Esta es, entonces, la funcion de los miembros que componen la forma humana. Su trabajo
es cumplir con las mitzvot, elevando asi al individuo por sobre el nivel de lo fisico, haciendo un uso
santo de esa misma corporeidad.

Asi ensena el Rebe Najman:

Uno debe sentir una gran compasidn por su cuerpo. El alma anhela ascender
constantemente a niveles cada vez mas superiores. Al crecer y elevarse, el alma debe ser capaz de
transmitir al cuerpo algo de la iluminacidn que obtiene; sin embargo, para que esto suceda, el
cuerpo debe primero subordinarse al alma. Este es el propdsito de las mitzvot. Estas predisponen al
cuerpo fisico a recibir el influjo espiritual del alma. Mediante la observancia de las mitzvot, el cuerpo
se transforma en un recipiente limpio y puro que puede ser iluminado por el alma. Esto lleva a un
aumento de la fe y a niveles mas elevados de espiritualidad (Likutey Moharan 1, 22:5, 8).

No es arbitrario que el Rebe Najmdn ensefe con respecto a la importancia de subyugar el
cuerpo frente al alma precisamente por medio del cumplimiento de las mitzvot. La palabra miTZVa
proviene de la misma raiz que TZeVet, que denota un grupo o equipo que se junta para un propdsito
comun. La Tord es vista como una sola unidad que contiene muchas mitzvot separadas, cada una de
las cuales corresponde a un miembro diferente del cuerpo (ver Capitulo 1; Apéndice A). De la misma
manera, el cuerpo es una unidad, aunque con muchos miembros separados. El cuerpo se mantiene
unido a través de los tendones y los nervios. Estos tendones y nervios, también representados por
las mitzvot, como se explicé antes (Capitulo 35), son de hecho extensiones del alma. Cumplir con las
mitzvot de manera efectiva enlaza y "junta" todas nuestras energias en una sola unidad de trabajo,
anulando las fuerzas opositoras que existen dentro de nuestro ser.

Por otro lado, la palabra hebrea para pecado o transgresidn es AVeiR3, de la raiz AveR, pasar
o atravesar. El término connota desunidn e inestabilidad (ver Likutey Halajot, Netilat ladaim Shajarit
4:12). Mediante la observancia de las mitzvot uno es capaz de "juntarse", reforzando la verdadera
identidad, mientras que la transgresién produce un torbellino interior y la pérdida de identidad. Asi
enseia el Rebe Najmdn: para que una persona sienta "paz en sus huesos" - paz interior - debe tener
temor al Cielo. Esto lleva a la perfeccion del cuerpo y del alma (Likutey Moharan 1, 14:8-9).

Ensefia el Rebe Najman:

La palabra aveira [transgresion] implica OveR [cruzar] en sus huesos, de EiVeR a EiVeR [de
lado a lado]. La palabra mitzva, por otro lado, connota juntar. Cuando la persona realiza muchas
mitzvot, une entonces los fragmentos quebrados de sus huesos, tal cual esta escrito (Salmos 34:21),
"[Dios] cuida todos sus huesos; ninguno de ellos es quebrado" (Likutey Moharan |, 4:6).



El versiculo afirma (Ezequiel 32:27), "Sus iniquidades seran grabadas en sus huesos". El
significado de esto, ensena el Rebe Najmdn, es que cada aveira (pecado; transgresidon) posee su
propia combinacién de letras. Por ejemplo, si la persona transgrede la prohibicién (Exodo 20:3), "No
tendran otros dioses aparte de Mi", destruye entonces esa combinacién positiva de las letras de la
prohibiciéon y forma otra combinacidn negativa. Esta combinacidon negativa se graba sobre los
huesos, en cumplimiento del versiculo (Jeremias 5:25), "Vuestras iniquidades han alejado estas
cosas [buenas, positivas]; vuestros pecados han retenido lejos la abundancia".

¢Como puede revertirse este proceso? El Rebe Najman revela que la mitzva de vidui lifnei
HaShem (traducida generalmente como "confesién delante de Dios") es el método mas poderoso
para eliminar los "pecados grabados" en los huesos, pues, dice el Rebe, el habla misma emana de
los huesos, como esta escrito (Salmos 35:10), "Todos mis huesos diran...". Es decir, cuando todos
mis huesos digan la confesién, la combinacidn de letras grabada sobre ellos sera reordenada y
rectificada.

El hecho es que muy poca gente comprende qué es la confesidn. Piensan que es alguna clase
de "auto castigo culposo' y pierden asi todos sus beneficios positivos. La palabra hebrea vidui
(confesién) comparte la raiz con el verbo lehodot que significa agradecer o admitir. De hecho, la
forma reflexiva este verbo, lehitvadot, aunque generalmente traducida como 'confesar", significa
literalmente, "admitirselo a uno mismo". Vidui lifnei HaShem implica hablar directamente con Dios,
con nuestras propias palabras, clamando y dando expresién a nuestro dolor y a nuestras luchas,
diciéndole a El todo lo que hemos hecho - en sintesis, una catarsis (es decir, "limpieza"). Tal
expresion y articulacién de nuestras faltas implica la profunda comprensién de que siempre hemos
estado delante de Dios.

La aveird bloquea esta comprension crucial. Cuando nos arrepentimos y volvemos a Dios,
habldndole directamente a El, somos capaces de eliminar ese bloqueo (y la combinacién negativa
de letras) que ha sido formada por la aveir3a, y alcanzar asi la conciencia de estar ante la Presencia
de Dios. A través de esta forma especial de comunicacion con Dios, somos capaces de restablecer
la conexién con nosotros mismos y de reconocer quiénes somos, como opuesto a aquello que
hemos hecho y a lo que nos ha sido hecho. Esto nos libera de nuestras propias distorsiones internas
y de las imperfecciones que han sido generadas debido a nuestros pecados, permitiéndonos lograr
una objetividad que es imposible de alcanzar mientras nuestros conflictos se mantengan encerrados
dentro de nosotros. Sélo cuando somos libres de ser quienes somos podemos reconocer
verdaderamente a Dios y alabarlo (Likutey Moharan |, 4:5).

El Rebe Najman ensefia que para que la confesién sea mads efectiva, debe ser hecha en
presencia de un Sabio de la Tora que haya alcanzado niveles de humildad y piedad muy elevados.
Este es el significado del versiculo (Proverbios 16:14), "La ira del Rey es un mensajero de muerte,
pero el Sabio puede pacificarla". Las combinaciones negativas producidas por el pecado son los
"mensajeros de muerte" - los angeles destructores que atacan al pecador. El "Sabio" se refiere a
Moisés, acerca de quien estd escrito (NUmeros 12:3), "El hombre Moisés era muy anav [humilde]".
Tal Sabio puede pacificar la ira de Dios, pues su ANaVa (humildad) anula el efecto negativo del AvéN
(pecado) (Biur HaLikutim, ad. loc.)

Basandose en esta ensefanza, los seguidores del Rebe Najman solian confesarse delante de
él, pero a pedido suyo descontinuaron esta practica tres afios antes de su fallecimiento (Tzadik
#491). Los Jasidim de Breslov aun hoy dia se confiesan (es decir, articulan en palabras todo aquello



gue han hecho) durante sus sesiones diarias de hitbodedut (la plegaria privada delante de Dios).
Ensefia el Rebe Najman con respecto a la importancia de la confesidn:

Todas las mitzvot combinadas crean una estructura completa, que es un paralelo de los 248
miembros y los 365 nervios. La alegria también es una estructura completa, que impregna toda la
forma de la Tord, como estd escrito (Salmos 19:9), "Los preceptos de Dios son rectos, jellos alegran
el corazén!" Al cumplir las mitzvot con alegria, uno puede extender esa alegria de modo que sea
sentida por todo el cuerpo. Cuando algiin miembro especifico no "siente" alegria, es una sefial de
gue ese organo ha sido manchado por el pecado. Como hemos visto, el acto de la confesidn limpia
la obstruccién de la mancha causada por el pecado. Esto permite que un sentimiento de alegria
completa fluya a través del cuerpo entero (Likutey Moharan 1, 178).

Enseiid ademads el Rebe que "cada clase de alegria fisica tiene su propio limite, mientras que
la alegria espiritual es ilimitada. Alguien que puede ir mds alld de las limitaciones del materialismo,
utilizando su cuerpo para cumplir con las mitzvot y alcanzar asi la espiritualidad, puede lograr una
alegria completa y Sin limites" (Likutey Moharan Il, 33).

Plegaria y Resurreccion
Ensefia el Rebe Najman:

Orar con concentracién expande la mente y refresca el alma. Esto trae nueva vida a los
huesos. Una mancha en el alma es también una mancha en los huesos, como esta escrito (Salmos
6:3,4), "Mis huesos tiemblan; mi alma esta asustada...". Este temor proviene de no haber orado con
concentracién. Para eliminar toda mancha del alma y a su vez, de los huesos, uno debe orar de
manera que sus propios huesos sientan las palabras, como en (ibid. 35:10), "Todos mis huesos diran,
'iDios! ¢Quién es como Tu?' " Esto se debe a que la concentracidn es una funcion de la mente y la
médula désea es la "mente" y el "alma" de los huesos. Cuando concentramos nuestras mentes en la
plegaria, la "mente de los huesos" [la médula ésea] cumple con sus funciones de la manera
apropiada y refresca los huesos y los miembros (Likutey Moharan 1, 67:9).

Los huesos son asemejados a una SukKa, como en (Job 10:11), "Tu me has vestido con piel y
carne; dentro de hueso y tenddn t 'Sokejeini [TU me has ocultado]". Orar con toda la fuerza y
concentracidn corresponde al versiculo (Salmos 35:10), "Todos mis huesos dirdn, 'iDios! ¢Quién es
como Tu?"" Dado que los huesos corresponden a la suk3, tal plegaria es como entrar a una sukd y
cumplir con las mitzvot asociadas a ella, rodedandose totalmente de las mitzvot.

La Carne

El hombre es de carne, mientras que los angeles son de fuego; pero el hombre es superior.
Likutey Moharan 11, 1:2

El cuerpo humano estd compuesto en su mayor parte de carne y hueso. La carne esta
compuesta basicamente por el mismo tipo de tejido que los érganos internos. Como hemos visto
(arriba, Parte 3), los drganos despiertan la mala inclinacion del hombre y sus caracteristicas
indeseables. Pero la carne, compuesta por el mismo tipo de tejido, puede ser transformada en un
formidable oponente contra los malos rasgos.



Rav Amram Jasida mantuvo una seria batalla con su mala inclinacién. Cuando finalmente
pudo superarla, su mala inclinacidon se le aparecié como una columna de fuego. Rav Amram le dijo
a su mala inclinacién, "Tu estas hecha de fuego, mientras que yo estoy hecho de carne. iPero yo soy
superior a ti!" (Kidushin 81a).

Aunque Rav Amram era un gran Tzadik, también era un ser humano. Casi sucumbié a la
tentacion y estuvo muy cerca de cometer un grave pecado. Pero logro frenarse y conquistar su mala
inclinacién. Su mera carne, tan facilmente tentada, habia ganado superioridad hasta por sobre el
fuego de un angel. Tal es el poder del anhelo por lo espiritual.

La Kabald nos dice que los humanos habitan el Universo de Asia, mientras que los angeles
habitan el Universo de letzira (ver Apéndice C). Pareceria por lo tanto que los angeles son superiores
alos humanos en la jerarquia espiritual. Pero ensefian nuestros Sabios que las almas de los humanos
tienen su raiz en el Universo de Bria (ver Zohar |, 125b), que esta por encima del Universo donde
residen los dngeles. Por esta razén el ser humano, si bien formado de carne y hueso, es capaz de
alcanzar niveles que ni siquiera los dngeles pueden lograr. Esto es lo que quiere decir, "El hombre
es de carne, mientras que los dngeles son de fuego; pero el hombre es superior".

El Rebe Najman explica que las pruebas que los angeles les imponen a los hombres surgen
del atributo de los celos, basado en el deseo de los dngeles de mantener su posicién superior. El
objetivo del hombre debe ser ascender a su fuente, que es superior a la del Universo angélico.
Cuando el hombre se controla frente al pecado, esta de hecho controlando a los "angeles", mas
especificamente a su mala inclinacidn, y asi es como asciende mas alla del nivel de los dngeles. Esta
victoria humana hace que los angeles sientan celos del hombre incitdndolos a que traten adn mas
de hacerlo caer. El Rebe Najman agrega que incluso los dngeles santos, cuyo trabajo es ayudar a la
gente en su servicio a Dios, sienten celos del hombre que asciende por sobre ellos (Likutey Moharan
11, 1:2).

Si hasta los angeles pueden sucumbir a los celos, écudanto mas susceptible serd el hombre?
Se necesita un alto grado de autocontrol para elevarse por sobre la caracteristica negativa de los
celos.

El Talmud trata en profundidad el tema de los celos (ver Shabat 152b). Los celos producen
el deterioro de los huesos y de la carne. Aquél que conquista esta mala caracteristica puede
trascender las limitaciones materiales de su ser de carne y hueso y alcanzar un "cuerpo espiritual"
inmune a las dafios naturales de la descomposicion fisica.

Escribe el Rabi Natan:

Es sabido que luego de la muerte el cuerpo se descompone. La carne, carente de la nutricion
del alma ya no tiene medios de subsistencia y necesariamente se descompone. Pero aun asi, dijo el
Rey David (Salmos 16:9-10), "Por tanto mi corazdn se regocija... hasta mi carne permanece segura.
Porque no abandonaras mi alma al hoyo; no dejaras que Tu piadoso vea la destruccion". ¢A qué se
refiere el Rey David? Estd hablando de alguien que reconoce a su Creador mientras aln esta con
vida y merece por tanto iluminar su cuerpo con los logros de su alma. En la medida en que lo logra,
transforma su aspecto fisico en una entidad espiritual, de modo que incluso luego de la muerte su
"carne permanece segura" (Likutey Halajot, Hashkamat HaBoker 4:4).



Cuanto mdas buscamos a Dios (de acuerdo con el consejo y las ensefianzas de los grandes
Tzadikim) y cuanto mas interiorizamos en nuestra vida diaria los niveles superiores de espiritualidad,
mas seremos capaces de elevarnos por sobre nuestros mezquinos celos asegurandonos de que
incluso nuestra carne perdurara tras la muerte.

El concepto de trascender nuestras limitaciones fisicas puede aplicarse también a la piel que
nos cubre el cuerpo. La piel "oculta" |la presencia interna del hombre. El Primer Hombre fue creado
con un tipo diferente de cobertura, que era radiante de por siy en si misma, siendo capaz de difundir
este brillo espiritual interior. Luego de su pecado, la cobertura de Adan se convirtié en la piel tal cual
la conocemos, la "cobertura" correosa que tenemos hoy.

El Rabi Natan escribe que la piel radiante del hombre se transformé en lo que es hoy en dia
como resultado del hecho de que Addn comié del Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal. Asi, |a
piel corresponde a la klipa noga, que es una mezcla de bien y mal. Esta klipd es similar a la
imaginacion, o a los poderes de la ilusidn, mediante los cuales uno puede conjurar tanto el bien
como el mal; lo que uno imagina es de hecho una "cobertura" que oculta a la realidad. Nuestra tarea
consiste en quitar todas las coberturas de la mente que ocultan en su interior el bien radiante y
distinguir también entre el bien y el mal (Likutey Halajot, Tefllin 5:34). Es mediante la busqueda de
la espiritualidad que el hombre podra hacer que su piel irradie el bien que Dios creé, hacia todos los
sectores de la Creacién. Esto es parte del "aura" que uno siente ante la presencia de una persona
santa.

En otra leccion, el Rabi Natdn lleva este concepto un paso mas alla. Hace un paralelo entre
la "piel" y la fe y nos alienta a cultivar nuestros poderes de imaginacién para fortalecer nuestra fe.
Dice el Rabi Natan que incluso nuestra capacidad para relacionarnos con Dios se basa en la
imaginacion, pues de hecho no podemos concebir a Dios. El nos dio el permiso para llamarlo con
determinados nombres que Lo describen, pero en realidad estos nombres no son nada mas que
meras representaciones.

Si Adan no hubiera comido del Arbol del Conocimiento, tanto él como toda la humanidad
habrian sido capaces de alcanzar una verdadera percepcién de Dios a través de la "vestimenta
radiante" de su piel. Pero Addn transgredié y asi perdid esta capacidad. Recién después de que
comiera del Arbol comprendié que estaba desnudo - despojado de su vestimenta radiante (Génesis
3:7). Habia perdido la capacidad de experimentar a Dios de manera directa y no podia percibirlo
sino solo a través de su imaginacion, representada por la klipa noga (la piel). Esto ha llegado a ser la
esencia de la fe: el hombre sélo puede percibir a Dios a través de la "vestimenta" (es decir, la piel)
que representa la fe. Fortalecer nuestra fe nos permite alcanzar una conciencia superior de Dios y
una relacién mas fuerte con El (Likutey Halajot, Tzitzit 5:10).

El Sentido del Tacto

El sentido del tacto estd presente en todo el cuerpo. Las sensaciones de dolor también estan
asociadas a este sentido del tacto. Esta sensibilidad fisica es necesaria para la supervivencia pues,
de estar ausente, nunca nos dariamos cuenta si sufrimos un corte, una quemadura o cualquier otro
dafio.

De la misma manera, nuestro sentido espiritual del tacto y nuestra conexién con la
espiritualidad son cruciales para nuestra existencia. Al cumplir con las mitzvot, empleando nuestros
cuerpos fisicos para lograr objetivos espirituales, nos volvemos espiritualmente sensibles. Todos



tienen sensibilidad, pero en general ésta se encuentra limitada para ciertas y especificas dreas de la
vida. En el dmbito espiritual y tomando la caridad como ejemplo, vemos que hay personas
interesadas en ayudar a los desamparados, mientras que otras ayudan a los discapacitados; otras
mantienen instituciones de educacién, de cuidado de la salud y demas. Todo aquél que practica la
caridad favorece su propia drea de interés. Nadie puede decir que las otras dreas no son
importantes; sin embargo, una particular clase de caridad tiende a interesar a ciertos individuos mds
gue a otros. Sus sensibilidades se encuentran simplemente mas a tono con estas areas especificas.

De manera similar, ciertas partes del cuerpo cumplen con una mitzva especial, mientras que
otras tienen mds éxito con otra distinta y asi en mas. Cuando una persona desarrolla todo el cuerpo
a través del cumplimiento de las mitzvot que es capaz de cumplir, se pone a tono espiritualmente
con otras dareas adicionales y se vuelve en general mas sensible. Incluso su tacto fisico se vuelve un
"tacto de sensibilidad", muy apreciado por todos aquéllos con los cuales se relacionan.

Capitulo 38
Los Brazos y las Manos

En hebreo las manos son llamadas iadaim. Cada mano tiene cinco dedos, los que en
conjunto estan conformados por catorce huesos - cuatro de los dedos tienen tres huesos cada uno,
sumando doce v el pulgar tiene dos, dando un total de catorce. La palabra hebrea iad (mano) es
numéricamente equivalente a catorce, aludiendo a los catorce huesos de los dedos. (El significado
de esto serd explicado mas adelante en este capitulo).

Cuando una persona abre y extiende sus brazos hacia los lados, el largo desde una mano
hasta la otra es igual a su altura. Asi, los brazos y las manos corresponden al limite externo o a las
limitaciones generales del potencial de la persona.

La misma dindmica puede ser aplicada a nuestro alcance espiritual. En el arbol Sefirdtico,
Jesed (Amor y Bondad) y Guevura (Juicios y Restricciones) corresponden a los brazos (y manos)
derecho e izquierdo respectivamente. Asi como el alcance de nuestros brazos corresponde a
nuestras limitaciones fisicas, también puede decirse que Jesed y Guevura representan los limites de
nuestro alcance espiritual. Jesed describiria el punto mas alejado que podemos alcanzar en el lado
del amor, del dar y del aceptar, mientras que Guevura representa el limite extremo de nuestra
capacidad para realizar juicios correctos.

Dado que Jesed y Guevura son las Sefirot que sirven de interfase directamente con los mojin
(los poderes del intelecto), ellas expresan pensamientos. El nivel de los pensamientos de una
persona representa el limite de su capacidad espiritual, de su alcance. Sus pensamientos
determinaran cuanto Jesed y Guevura utilizara, dependiendo de su nivel. Las manos, representadas
por Jesed y Guevura, también expresan pensamientos mediante los movimientos y gestos con los
cuales tienden a acompanfiar las palabras. Las manos siempre se estan moviendo; hacia qué lado se
muevan depende de las intenciones de la persona. Por esta razén el Talmud declara (Shabat 14a),
"iManos activas!" pues ellas estdn expresando constantemente nuestras emociones internas. Asi
las manos no sélo expresan el limite fisico externo, sino también nuestra capacidad espiritual. Como
veremos, en ningun otro lugar es esto tan evidente como en la plegaria y en la fe.

Armas "a Mano": Plegaria y Fe



Ensefid el Rebe Najman:
Las manos pueden compararse con la plegaria, como cuando Moisés levantd las manos en
suplica durante la batalla con Amalek; y plegaria y fe son sindnimos (Likutey Moharan I, 7:1).

Sabemos que aquél que cree sinceramente en Dios movera generalmente las manos
durante la plegaria, como dandoles énfasis a sus palabras. Sin embargo, hay mucha gente que se
considera "sofisticada" y no ve digno demostrar publicamente sus sentimientos. Esta incapacidad
para manifestar las emociones durante la plegaria demuestra una falla en la fe.

Cuando los judios pelearon en el desierto contra Amalek, Moisés ascendié a una montana
cercana y ord por su triunfo. La Tord nos dice que mientras oraba, "Sus manos eran fieles"
extendidas en suplica (Exodo 17:12; Rashi). Su fe en Dios encendia sus plegarias y le daba la fuerza
para elevar las manos hacia Dios. Mientras tenia las manos levantadas - mientras expresaba su fe
en Dios - los judios triunfaban. Esta era el arma perfecta en contra de Amalek, que era el paradigma
de la sofisticacidn y del ateismo (ver Likutey Moharan I, 19: ver arriba, Capitulo 17). Asi, las manos,
la plegaria y la fe son, en un nivel, sinénimos.

El Rebe Najmdn ensena que "nuestras plegarias deben ser ofrecidas como suplicas, como
pedidos de misericordia, no como demandas" (ver Likutey Moharan I, 20:5). La actitud de una
persona durante la plegaria puede ser percibida en sus manos, pues en general, las "demandas" o
"pedidos" se muestran a través del movimiento de las manos.

Ensefia también el Rebe Najman que esta manifestacion del habla a través de las manos
estd aludida en (Eclesiastés 10:20), "Aquello que tiene KeNaFaim [alas] lo dird". Estas "alas" son de
hecho las manos, que "entregan" el habla a su destinatario, revelando y perfeccionando las
expresiones de la persona.

En un sentido, las manos funcionan de manera similar a los KaNFei rei 'aj, los I6bulos de los
pulmones. Los brazos se extienden a los lados del cuerpo directamente frente a los pulmones, y
ambos corresponden a la ubicacion de las alas en el pajaro. Asi como los lI6bulos de los pulmones
ayudan ala salida del aire permitiendo el habla, de la misma manera las manos asisten a la expresién
del mensaje verbal. Por tanto, si una persona se siente inspirada a aplaudir o a mover sus manos
mientras se expresa delante de Dios, sus plegarias serdn mas efectivas (Likutey Moharan |, 45).

El Rebe Najman ensefia que expresarse con las manos durante la plegaria es un nivel de (Cf.
Numeros 12:8) "ver a Dios". La palabra hebrea para designar a un profeta (NaVi - aquél que "ve"
una imagen de Dios - se relaciona con el término hebreo que designa el habla (Isaias 57:19), "NiV
sefataim [movimiento de los labios]". Otro versiculo dice (Osea 12:11), "A través de la mano de los
profetas, multiplico visiones". Asi las plegarias, combinadas con los movimientos de las manos,
permiten percibir una "imagen de Dios" (Likutey Moharan 1, 212:1).

Manos Manchadas, Fe Manchada

Sabemos que la fe es un elemento importante de la plegaria sincera y que las manos
expresan nuestra fe - o nuestra falta de fe. Las manos y la fe pueden mancharse debido a la avaricia
como en (Deuteronomio 8:17), "Mi poder y la fuerza de mi mano me han dado toda esta riqueza".
Esto se debe a que ambas, las manos y la fe, proveen de sustento a la persona: sus manos trabajan
y su fe en Dios hace que El la provea. Una busqueda obsesiva de riquezas demuestra la falta de fe
en la capacidad de Dios de proveer el sustento.



El Rebe Najmdn ensefia que hoy en dia la idolatria (lo opuesto a la fe) se encuentra
basicamente en la adoracién del dinero. El hecho de que la idolatria se encuentre tan intimamente
asociada con el dinero se debe a que la platay el oro representan respectivamente Jesed y Guevura,
las que juntas reflejan la belleza (es decir, Tiferet) de los colores superiores (cada Sefira corresponde
a un color diferente, ver Zohar Il, 148a; Apéndice C). Como hemos visto, las "manos" representadas
por Jesed y Guevura (plata y oro) - representan la fe. Cuando la fe esta presente se revela la real
belleza del dinero, pues entonces éste es utilizado para sostener la bisqueda de la Divinidad.
Cuando hay fe, incluso el dinero utilizado para los requerimientos mundanos refleja también la
espiritualidad (ver Likutey Moharan |, 25:4). Cuando uno carece de fe, cuando el dinero no es
utilizado para propdsitos espirituales, la belleza de estos "colores" (que reflejan Jesed y Guevura) se
oculta. Entonces los hombres se sienten insatisfechos de la riqueza que poseen y buscan mas.

Es por esta razon que (aunque puedan no ser conscientes de ello) las personas estan
ansiosas por poner sus "manos" (es decir Jesed y Guevura) en el dinero. Pues son las manos las que
reflejan tanto la subsistencia como la capacidad para volverse y dirigir todo su esfuerzo hacia la fe.
El Rebe Najman ensefia asi que "tan grande es el valor de vivir en base a los frutos de las propias
manos, que la persona que asi lo hace puede reconocer la gloria de Dios de una manera que ni
siquiera los angeles pueden percibir" (El Libro del Alef-Bet, Mamdn B:11).

Una manera de rectificar la mancha de las manos y por lo tanto de la fe, es recibir consejo y
reprimenda de parte de los verdaderos Tzadikim. Pues son los Tzadikim, a través de sus ensefianzas,
quienes inspiran en la gente la fe en Dios (Likutey Moharan 1, 22:-3; ibid. 1, 23:2

El Poder de la Creacion
En el comienzo cred Dios los cielos vy la tierra.
Génesis 1:1

Hemos visto cdmo la plegaria sinceray la fe pueden ser poderosas armas en nuestras manos.
Pero eso no es todo. A través de la plegaria, las manos tienen la capacidad de despertar el poder de
la Creacidn. Esto se explica de la siguiente manera:

Rashi comenta que el versiculo "En el comienzo..." revela el céaj (fuerza) de Dios. El mundo
es Su Creacidn y El puede entregdrselo a quien desee. Originalmente, Dios les dio la Tierra Santa a
los cananeos. Luego se la quitd y la entregd a Israel (Rashi sobre Génesis 1:1).

M3ds auln, al hablar sobre el Acto de la Creacion, el versiculo afirma, (Isaias 48:13), "Mi Mano
fundd la tierra; y Mi Mano Derecha expandié los cielos". Dicen nuestros Sabios que la "mano"
mencionada al comienzo del versiculo se refiere a la mano izquierda de Dios. Esto nos ensefia que
ambas "Manos, la Derecha y la Izquierda" fueron esenciales para la creacién del cielo y de la tierra
(Menajot 36b).

Recordemos que la mano es llamada iad debido a los catorce huesos que contiene.
Encontramos que el primer versiculo de la Tora contiene veintiocho letras hebreas. La palabra
hebrea para designar la fuerza es cdaj, cuya suma numérica es igual a veintiocho. Dado que cada
mano contiene catorce huesos, ambas manos juntas contienen "veintiocho huesos", representando
el céaj de Dios. Basandose en esto, ensefia el Rebe Najman que cada persona tiene en si la capacidad
para despertar con sus manos (es decir, sus plegarias) el poder de la Creacién.



Ensefid el Rebe Najman:

Algunas personas mueven las manos durante la plegaria - y otras incluso aplauden, para
ayudarse a aumentar su concentracién. Esto es muy beneficioso, porque nos conecta con la
Creacion. El relato de la Creacion es el derecho de Israel a la Tierra Santa, pues las Escrituras
comienzan con la historia de la Creacién para revelar la santidad de la Tierra. Orar a Dios muestra
que Lo aceptamos como Aquél que cred el mundo. Hay un total de veintiocho huesos en los dedos
de las dos manos. Estos veintiocho huesos corresponden a las veintiocho letras del primer versiculo
de la Tord que describe la Creacion del mundo. Mover las manos durante la plegaria despierta las
fuerzas de la Creacion, atrayendo la santidad de la Tierra Santa. Atraer la santidad de la Tierra Santa
ayuda a derrotar los malos pensamientos que invaden la mente en el momento de la oracién
(Likutey Moharan |1, 44).

(Esto no implica que uno deba aplaudir y mover las manos si esto molesta a los demas. Es
necesaria la prudencia y tener siempre consideracién por los demas.)

Cierta vez dijo el Rebe Najman, refiriéndose a los movimientos de las manos que suele hacer
la gente durante la plegaria, que a esto se referia el Zohar (Tikuney Zohar #21, p.44b) cuando
hablaba con respecto a las "manos que escriben secretos": jEl movimiento de las manos durante la
plegaria puede de hecho inscribir secretos en lo Alto! (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de
Breslov #75).

Las "Tres Manos"
Al describir el Exodo y la Separacién del Mar Rojo, la Tord menciona "tres manos", que
corresponden a Jesed, Guevura y Tiferet (Zohar 111, 246b):

Hebreo Espafiol Sefira
lad HaGuedola Mano Grande Jesed
lad Halazaka Mano Fuerte Guevura
lad HaRama Mano Exaltada Tiferet

(Puede verse la referencia a las tres manos en el Libro del Exodo: lad HaGued014 [14:31],
lad Halazaka [6:1], lad HaRama [14:8].)

Jesed, Guevura y Tiferet son las Sefirot que transmiten la fuerza vital Divina proveniente de
los Mojin. Dicho de manera diferente, Jojmad, Bina y Daat se revelan a través de Jesed, Guevura y
Tiferet respectivamente. El Rebe Najman ensefia entonces que mediante las "manos" podemos
tomar la Tora, los Mojin (Likutey Moharan 1, 101:2).

Esto puede comprenderse mejor a la luz del hecho de que Daat estd formado por la unificacién de
Jojm3a y Bina. Jojma y Bina corresponden a las dos primeras letras del Tetragramaton, lud y Hei.
Numéricamente, |H equivale a quince. La letra Hei puede expandirse de tres formas diferentes (ver
Apéndice C) y tres veces quince es cuarenta y cinco. Este es el valor numérico de la palabra ADaM,
hombre. Al utilizar toda la mente (Jojma y Bina) para lo santo, se viste la identidad de hombre. El
versiculo (Numeros 19:14), "Esta es la Torda-hombre", indica que es necesaria la Tora para obtener
la identidad de hombre, y especificamente los mojin de la Tord. Pero aun asi, uno debe obtener un
"asa" para la Tora, para poder aferrarla apropiadamente y comprender cémo implementar sus



ensefianzas para el logro de la espiritualidad. Recién entonces uno llega a ser un verdadero hombre.
Esto se logra mediante las "tres manos" - Jesed, Guevurad y Tiferet.

El poder de las "tres manos" puede mitigar los malos decretos. Ensefia el Rebe Najman que
aplaudir puede anular la discordia. La separacién entre derecha e izquierda connota disputa. Cuando
uno "aplaude", juntando la Mano Grande (derecha) y la Mano Poderosa (izquierda), uno hace la
"paz" entre ambas (la Mano Exaltada). La paz mitiga todos los decretos dolorosos (Likutey Moharan
, 46).

Ensefia el Ari que las manos, ademas de extenderse hacia niveles superiores (hacia los mojin,
gue permiten aferrar la Tord), representan la capacidad de ir hacia abajo, hacia los mundos
inferiores y elevarlos. Las manos tienen una capacidad Unica que les permite extenderse en ambas
direcciones, elevando aquello que estd "debajo" y extendiéndose hacia Arriba para hacer descender
la abundancia.

Agrega el Ari que el Santo Nombre utilizado por Dios para crear el mundo es conocido como
el Shem Mem-Bet, el Santo Nombre de cuarenta y dos Letras. Este Nombre esta asociado con el
ambito de Bina. Asi como las manos son necesarias para tomar y elevar algo desde un nivel inferior,
todas las elevaciones de los ambitos inferiores hacia los superiores se le realizan a través de este
Santo Nombre de cuarenta y dos Letras (Shaar HaKavanot p.95). Esto se debe a que, como hemos
visto, la palabra hebrea para designar la mano es laD (numéricamente catorce) y que hay "tres
manos": la"mano grande", la "mano fuerte" y la "mano exaltada". Tres veces la palabra iad (catorce)
es equivalente cuarenta y dos, correspondientes al Nombre de cuarenta y dos Letras y a Bina.

Ensefia el Rebe Najman:

Es costumbre, cuando alguien estd enfermo o tiene alguna necesidad, llevar un pidion
[dinero de redencién] a un Tzadik. El Tzadik coloca sus manos sobre el dinero para mitigar esos
decretos. Esto es efectivo pues el dinero corresponde a los "pies" que sostienen a la persona [es
decir, a la subsistencia]. Los "pies" también representan los juicios (ver mas adelante, Capitulo 39)
y uno debe mitigar los juicios en su raiz, que es Bina. Asi, las 'tres manos", colocadas sobre el dinero
(juicios), corresponden a la elevacion de los juicios (pies) hacia el ambito de Bina (el intelecto), la
fuente de todos los juicios, donde son mitigados y también endulzados (Likutey Moharan I, 180).

éZurdo?

Hemos visto que las Sefirot se ordenan en tres columnas complementarias. Hemos
explicado también que la derecha representa a Jesed (Abraham), la izquierda a Guevura (Itzjak) y la
columna del centro, donde ellas se juntan, representa a Tiferet (laacov; la verdad) (ver arriba,
Capitulo 36).

Ensefia el Rebe Najman que estas "tres manos" son en su raiz una sola. La mano derecha,
como el poder mas grande, representa el potencial para actuar. La mano izquierda, subordinada a
la derecha, representa la realizacidn. Sin embargo, al comienzo de todo proceso, no existe una
actividad visible sélo es un pensamiento, carente incluso de una idea concreta, y por supuesto de
realizacion. Esto es comparado a "una mano". En ese punto, las manos se presentan como una sola,
sin nada que diferencie la derecha de la izquierda. Uno debe "separar las manos" - definiendo
primero el pensamiento subyacente y luego desarrollandolo. Recién entonces es posible actualizar



ese pensamiento (Likutey Moharan [, 62:2). Al conectar esto con Jesed, Guevurd y Tiferet, debemos
recordar que el estado ideal de rectificacién de las Sefirot se produce cuando ellas estan alineadas
en tres columnas (ver, Capitulo 36). El valor de tener "tres manos" - y no sélo una - estriba en que
podemos invocar el poder Unico de cada "mano" para ayudarnos a desarrollar nuestro potencial.

El Rabi Natdn explica que la verdad (Tiferet) es el principal catalizador que permite
transformar todo lo potencial en existente, pues "la verdad permanece, pero no la mentira" (Shabat
104a). Si la persona se apega a la verdad, sus ideas terminaran por actualizarse y perdurardn. Sin la
verdad, sus actos, aunque puedan llegar a fructificar, finalmente se volveran estériles (Likutey
Halajot, Matna Shejiv Mera 2:4). Esta claro que ante todo debemos buscar la verdad en todo lo que
emprendamos. Entonces, cuando comencemos a formular nuestros pensamientos y tomar los pasos
necesarios para llevarlos a la practica, éstos podran perdurar.

Pero ¢qué sucede si uno se aleja de la verdad?

El Rebe Najman habla de los efectos de la mentira y la disputa. Dice, "El mentiroso vuelve a
reencarnarse como una persona zurda" (El Libro del Alef-Bet, Verdad A:48). Explica el Rabi Natan
que esto se basa en el versiculo (Salmos 144:8), "Sus bocas hablan vanidad; sus diestras son la mano
derecha de la mentira". Cuando alguien dice mentiras, separa la mano izquierda de la mano derecha
y es incapaz de diferenciar entre lo correcto y lo incorrecto. Como consecuencia, tiene una "mano
derecha falsa" - su mano izquierda se transforma en la mano fuerte (Likutey Halajot, Matna Shejiv
Mera 2:4).

Ensefié también el Rebe Najmdn, "Aquél propenso a la disputa serd reencarnado como una
persona zurda". La idea detras de esta ensefianza es similar a lo que aprendemos de Koraj, quien
intentd separarse de Aardn. El pueblo judio se divide en tres grupos, representando las "tres
columnas" de Jesed, Guevurd y Tiferet. El Cohen representa a Jesed, el Levi representa a Guevurdy
los Israelitas representan a Tiferet. Koraj (un Levi) intenté hacer que la [mano] izquierda dominase
a la [mano] derecha (quiso ocupar un nivel superior al de Aardn, el sacerdote supremo, un Cohen).
De aqui podemos entender por qué el castigo para aquél propenso a la disputa es que su mano
derecha se vea subordinada a Su mano izquierda (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de
Breslov #152).

Escribe el Ari que cuando una persona es propensa a ciertos comportamientos, es una
indicacion de que debe trabajar sobre estos rasgos para rectificarlos durante la presente
encarnacion. Las pocas ensefanzas del Rebe Najman que hemos presentado no necesariamente
indican cuadles son los motivos por los cuales una persona debe vivir su presente vida aqui en la
tierra; pero aun asi, pueden ser Utiles como guia para aquéllos que se sienten arrastrados hacia la
mentira y la disputa.

Las Bendiciones Sacerdotales

Las manos son esenciales en el proceso de traer bendiciones al mundo. Por ejemplo, uno de
los mandamientos biblicos es que los cohanim [sacerdotes] bendigan diariamente al pueblo de
Israel. Se requiere que los sacerdotes extiendan las manos al recitar las bendiciones, lo que permite
que la Presencia de Dios descienda sobre el pueblo (ver NUmeros 6:22-27; sota 38a).



Ensefia el Rebe Najman que cumplir las mitzvot con alegria eleva los pies, pues la persona
alegre siente deseos de bailar.

Cuando los pies ascienden, también las manos se elevan. Y cuando las manos alcanzan una
posicion "elevada", las bendiciones bajan al mundo, como en (Levitico 9:22), "Aardn elevé sus
manos y bendijo al pueblo". Aquél que recibe bendiciones desde Arriba es capaz de transferirlas
hacia los demas, incluso hacia aquellos que se encuentran en niveles inferiores. Como hemos visto,
el Rebe Najman enfatiza que la mayor bendicién es Daat, una mayor conciencia de Dios (ver Likutey
Moharan |, 24:4-5).

Las manos de la persona representan su capacidad de traer bendiciones al mundo mediante
su acercamiento a una vida espiritual. Al "elevar las manos" a Dios, la persona demuestra que
reconoce a Dios. Mas aun, dado que las manos representan la capacidad de "extenderse hacia
afuera", aquél que levanta las manos hacia Dios es capaz de transmitirles a los demas su propio
reconocimiento de Dios.

El Rabi Natan agrega que elevar las manos en suplica ante Dios despierta Su compasion, al
punto en que se despiertan Sus Trece Atributos de Misericordia. Los sacerdotes elevan las manos,
porque deben atraer esta abundante bendicidn sobre cada uno de los judios. Pero no sélo ellos
tienen la capacidad de despertar los Trece Atributos de Misericordia, pues esto es también
prerrogativa de cada uno. Cuanta mdas gente eleve sus manos en plegarias y suplicas, mas
abundancia descendera. Asi, con el aumento de las bendiciones para todos, la gente estara libre
para utilizar sus manos sélo para la plegaria, en lugar de utilizarlas para trabajar y ganarse el
sustento material. Las manos serdn entonces utilizadas para alcanzar la espiritualidad y hacerla
descender sobre los demas (Likutey Halajot, Birkot HaShajar 5:8-100).

Una de las ultimas lecciones del Rebe Najman se explaya sobre la importancia de las manos
en el camino espiritual cotidiano. Explica el Rebe cdmo es posible utilizar las manos para hacer
descender la sabiduria que nos ayude a servir a Dios.

Las manos [mediante sus movimientos] hacen referencia a las 'alusiones" que uno debe
"recibir" y comprender para saber cémo cumplir con su misién en la vida. La sabiduria superior,
siendo una luz tan fuerte (ver arriba, Capitulo 15), no puede serle revelada al hombre de una manera
clara y directa. La persona debe observar las alusiones que se le envian desde el Cielo e intentar
comprender como se aplican en su vida diaria. Sus manos pueden entonces abrirse para recibir [la
sabiduria Divina, la cual al descender se materializa como] sustento, como en (Salmos 145:16),
"Abres Tus manos y con Tu Voluntad sacias a todos los seres vivos". Aquél que comprende las
alusiones que le han sido reveladas puede aspirar al mas elevado aspecto de la Voluntad de Dios -
servir a Dios mas alla de toda limitacion humana o de toda frontera fisica (Likutey Moharan I, 7: 10).

Los Dedos
Ensefia el Rebe Najman:

Los cinco dedos corresponden a las cinco familias fonéticas: guturales, labiales, palatales,
linguales y dentales (ver arriba, "El Sistema Respiratorio", Capitulo 26; ver Likutey Moharan |, 38:3).



Hemos visto que las manos y el habla son similares en su funcidn, especificamente en el
hecho de que las manos expresan los movimientos de la mente y transmiten ideas. El Rebe Najman
ensefid que esta funcidon se muestra de manera evidente en los dedos. Cada dedo posee una forma
diferente, para cumplir mejor con la tarea que le ha sido asignada.

Los veintiocho huesos de los dedos (catorce en cada mano) representan los veintiocho
"tiempos" que una persona experimenta en la vida. El Rey Salomdn describe estos tiempos como
(Eclesiastés 3:1-8), "Un tiempo para nacer... Para morir; Para llorar... Para reir; Para abrazar... Para
distanciar...; Un tiempo para guerra... Para paz..." (ver Tikuney Zohar #69, p.101b). Agrega el Rabi
Natan que cada uno de estos tiempos y conceptos de la vida contiene el potencial para "alusiones",
y a través de ellos uno puede llegar al reconocimiento de Dios (ver Likutey Halajot, Netilat ladaim
LiSeudd 6:54). De esta manera los dedos son muy similares al poder del habla, pues a través ellos se
revela lo oculto, pues los dedos representan los "tiempos" en que Dios puede revelarse. Los cinco
dedos aluden a otra clase de revelacidn: el Talmud habla de las Cincuenta Puertas de Bind (Rosh
HaShana 21 b), siendo la Puerta nimero Cincuenta el nivel revelado por Dios en el momento del
Exodo de Egipto. Este es el mismo nivel que sera revelado en la época de la llegada de Mashiaj. Y es
a este nivel al que aluden los cinco dedos de la mano.

Ensefia el Rebe Najman:

Cada mano tiene cinco dedos. Cuando una mano golpea contra la otra, los cinco dedos de
la mano derecha se juntan con los de la mano izquierda y viceversa. Cuando la mano derecha se une
con la izquierda, "cinco junto a cinco" hace un total de veinticinco; y en el movimiento especular,
cuando la mano izquierda se une a la derecha, el total es cincuenta. Este "cincuenta" corresponde
al Nivel nimero Cincuenta, que es la fuente de la salvacién. Por tanto, aplaudir durante la plegaria
(ver arriba) despierta el poder de la salvacion y acelera la Redencion (Likutey Moharan [, 45).

La Cura esta en las Manos
Ensefia el Rebe Najman:

[La Tord comienza con una descripcidon de cdmo Dios creé el mundo con Diez Expresiones
(Rosh HaShana 32a; Bereshit Rabah 17:1)]. Con cada una de estas Expresiones se cred un angel
(Jaguiga 14a). Cuando el Santo, bendito sea, expandié la Creacidn, cada una de estas Expresiones se
dividid y subdividiéd en muchas 'chispas" [es decir, expresiones menores]. Este es el significado del
versiculo (Jeremias 23:29), "Mis palabras son como fuego y como un martillo que hace estallar la
roca". De manera similar, se crearon muchos angeles a partir de cada angel, de acuerdo con el
numero de chispas. Un dngel creado a partir de una Expresidn original se volvié un arcdngel sobre
grupos enteros de angeles menores, creados de las chispas.

Cada uno de estos angeles [menores] es "responsable" de un aspecto particular de la
Creacion. Inclusive los arboles y las hierbas [especialmente aquéllas que poseen propiedades
medicinales] tienen angeles que supervisan su crecimiento, tal como dicen los Sabios (Bereshit
Rabah 10:6), "No hay nada debajo, ni siquiera una hierba, que no tenga un angel arriba que la golpee
y le diga que crezca". Cada uno de estos angeles recibe su fuerza vital de una Expresion particular
que es la fuente de su creacidn. Luego el angel transmite esta fuerza vital hacia su particular objetivo
a cargo.



Este poder de los dngeles para recibir y transmitir la fuerza de vida es llamado el poder de
las "manos". [La palabra hebrea que designa poder es cdaj, numéricamente igual a veintiocho, el
numero de huesos de los dedos de ambas manos]. El dngel recibe la fuerza de vida con su "mano
derecha" y con su "mano izquierda" la entrega en la medida exacta necesaria a aquéllos que estan
a su cargo. Este es el significado de la afirmacién de los Sabios, "la golpee y le diga que crezca".
"Golpear" se produce con la mano izquierda del dngel [pues el lado izquierdo representa Guevura,
el juicio].

La Tora nos exhorta (Proverbios 4:20-22), "Hijo mio, fija tu atencidén en mis palabras; inclina
tu oido a mis dichos... Porque vida son a aquéllos que los hallan y sanidad a toda su carne". De aqui
aprendemos que la sanidad fluye del Santo, bendito sea, a través de Su Tora. La Tora es la fuente de
poder [terapéutico] de los dngeles, quienes a su vez la transmiten a las diferentes hierbas que estdn
a su cargo. Este poder se manifiesta cuando uno acepta la Tora y tiene fe en los Sabios que la han
revelado; pues la Tora les fue dada a los Sabios, y aquél que se desvia de sus ensefianzas es llamado
"el que hace una brecha en el muro [de la fe]". Este es el significado de la afirmacién (Deuteronomio
17:11), "No te desvies, ni a derecha ni a izquierda, de lo que ellos [los Sabios] te ensefien". Si te
desvias hacia la derecha [es decir, volcandote hacia una rigidez innecesaria], se vera obstruida la
"mano derecha" de tu angel [la capacidad de recibir de su correspondiente arcangel y Expresion]. Si
te desvias hacia la izquierda [transgrediendo la Tora], sera la "mano izquierda" de tu angel la que
vera obstruida [su capacidad de transmitir]. La obstruccién de las manos de tu angel significa que
no puedes recibir la curacion, pues sin un dngel que le entregue la fuerza de vida a la hierba de la
cual depende la curacidn, ésta pierde su poder terapéutico (Likutey Mohardn [, 57:1).

Es asi entonces, que el grado de unién con la Tora que tiene la persona determina el grado
en el cual puede ser curada.

Capitulo 39

Las Piernas
Extendiéndose hacia abajo desde la extremidad inferior del torso, las piernas son los pilares
gue soportan el cuerpo y el principal medio de locomocién del hombre. En el plano espiritual, las
piernas representan el limite inferior y mas externo del hombre. Es mediante las piernas que el
hombre se pone en contacto con el suelo fisico. Al empujar con sus piernas contra la tierra, el
hombre es capaz de levantarse y elevarse por encima de esa misma tierra.

Las piernas corresponden a las Sefirot de Netzaj y Hod. Juntamente con el érgano sexual,
gue corresponde a lesod, componen la triada inferior de Sefirot. NeTZal viene de la raiz | 'NaTZeal,
que significa tener dominio o victoria. HOD significa esplendor, pero también esta relacionado con
el término HoDa3d, admision, y connota un estado de sumisién. Netzaj es una extension de Jesed, el
atributo de dar. Sélo aquél que tiene "control" sobre si mismo es capaz de mostrar benevolencia
hacia los demas. Hod es una manifestacidon de Guevur3, el rasgo de restriccion. Ambos atributos son
necesarios para lograr un equilibrio en la vida, pues uno debe saber no sélo cudndo refrenarse, sino
también cuando consentir con lo de los demas. Utilizando ambas "piernas", uno puede avanzar,
confiado en la "victoria" y en el éxito de su emprendimiento, al tiempo que lo equilibra con una
saludable conciencia de que hay veces en que uno debe restringirse frente a fuerzas superiores a
las propias.



El Rebe Najman enfatiza cuan importante es equilibrar estas dos fuerzas opuestas. En
muchos lugares (ver por ejemplo Likutey Moharan |, 6:4) habla de ser experto en "ir y volver". Esto
se basa en la visién de Ezequiel (Ezequiel 1:14), "Las Jaiot iban y volvian, con la apariencia de un
reldmpago". La capacidad de "ir" es necesaria en nuestro servicio a Dios, en esos momentos en los
cuales deseamos "elevarnos al cielo" (Salmos 139:8). La capacidad de "volver" se requiere cuando
nos vemos forzados a "hacer nuestro lecho en el infierno" (ibid.).

Esto significa que si, por un lado, uno es digno de ascender a un cierto nivel, no debe
guedarse alli. No importa dénde uno se encuentre, nunca debe estar satisfecho de su nivel. Uno es
capaz de mas, de modo que estd obligado a desarrollar y utilizar esa capacidad. Esto es Netzaj. Esta
es la capacidad necesaria para creer y saber que uno puede avanzar constantemente, cada vez mas.

Por otro lado, si uno debe caer, Dios no lo permita, entonces no importa cuan lejos o en qué
abismos uno haya caido, incluso si se encuentra en los abismos mismos de |la depravacidn, Dios no
lo permita, nunca debe abandonar la esperanza. Suceda lo que suceda, es necesario buscar y apelar
a Dios para que nos ayude. Es necesario fortalecerse como uno pueda, alli donde se encuentre. Dios
puede ser hallado hasta en el mas hondo de los abismos. También alli debes unirte a El y no darte
por vencido. Esto es Hod. Esta es la capacidad de volver, de encontrar a Dios incluso cuando te has
visto forzado a "hacer tu lecho en el infierno", aceptando, incluso en la mas desfavorable de las
circunstancias, Su Voluntad y sélo Su Voluntad.

Tus piernas tienen una fuerza tremenda. Aprende a utilizarlas. Practica el mantenerte
firmemente de pie. Cuando decidas avanzar, hazlo con conviccién. Afirmate. Cuando debas
detenerte y dejar el paso, hazlo sin dudas ni pesar.

Dejar pasar implica comprender el secreto de la autoanulacién. La pierna derecha
corresponde a la autoafirmacion y la pierna izquierda a la autoanulaciéon. Caminar requiere de
ambas. Cuando te afirmes, no dejes a Dios fuera. Cuando debas anularte, no te engafies pensando
que eres inferior. Los mas grandes Tzadikim conocieron el secreto de la autoanulacion y en eso yace
su misma grandeza. Incluso con respecto a Dios se dice que:

Siempre que encuentres la mencidn de la grandeza de Dios y de Su omnipotencia, también
encontraras mencidon de Su humildad. Esta idea puede verse en la Tord, en los Profetas y en las
Sagradas Escrituras.

En la Tord esta escrito (Deuteronomio 10:17), "Porque el Sefior, vuestro Dios, es Dios de
dioses y Sefior de sefiores; Dios grande y poderoso, y terrible, que no hace aceptacidn de personas
ni toma cohecho". Inmediatamente después esta escrito (ibid. 10:18), "que hace justicia al huérfano
y a laviuda, y ama al extranjero, dandole pan y vestido".

Esto se repite en los Profetas, como esta escrito (Isaias 57:15), "Porque asi dice el Alto y el
Excelso, que habita la eternidad y cuyo nombre es El Santo: 'Yo habito en el lugar alto y santo;
(habito) también con aquél que es de espiritu contrito y humilde; para revivir el espiritu de los

humildes y dar nueva vida al corazén de los contritos'.

Se repite nuevamente en las Sagradas Escrituras (Salmos 68:5), "Cantad a Dios, cantad
alabanzas a Su Nombre; ensalzad a Aquél que cabalga sobre las nubes, que lud-Hei es Su Nombre;
y alegraos delante de EI". Inmediatamente después estd escrito (ibid. 68:6), "Padre de huérfanos y
defensor de viudas es Dios en Su santa morada" (Meguila 3 la).



Imita a Dios; imita a los Tzadikim; imita a los angeles. Sabe cuando ir hacia adelante y cudndo
dejar pasar y sélo avanzar con la certeza de la fe. De esta manera fundaras tu vida sobre un 'pie
firme". De hecho, equilibrar las dos fuerzas de Netzaj y Hod lleva al establecimiento de un sélido
lesod (cimiento) en la vida. Asi como Jesed y Guevura logran la perfeccion al combinarse en Tiferet,
de la misma manera, Netzaj y Hod se unen y hallan la perfeccion en lesod. Asi ensefia el Ari que la
energia espiritual que desciende de las ocho Sefirot superiores, desde Keter a través de Hod, todas
se unen en lesod, que es la "Sefird abarcadora". Esto se debe a que lesod corresponde al érgano de
la reproduccién, donde convergen y se canalizan todas las energias y desde donde pueden ser
compartidas con Maljut en la etapa final del desarrollo de la espiritualidad. Este concepto se refleja
en la semilla que es transferida desde lesod hacia Maljut (ver Parte 9). En este sentido, Maljut
también se convierte en una "Sefird abarcadora", puesto que recibe de lesod toda la energia y la
abundancia de las Sefirot superiores.

La interaccion entre lesod y Maljut completa el proceso del descenso de la fuerza de vida a
través del sistema de las Sefirot. Podemos decir entonces que cuando la persona ha logrado una
vida de aspiraciones espirituales equilibradas - rectificando su propia imagen Divina - estd en
condiciones entonces de canalizar ese equilibrio hacia los demas. Para completar este ciclo se
requiere de Maljut, representado por la pareja. Este aspecto del objetivo del hombre sera tratado
en la Parte 9, "El Sistema Reproductivo".

A lo largo de las escrituras sagradas encontramos que los 'pies" corresponden a Maljut;
aunque, como hemos indicado, también representan a Netzaj y a Hod. Netzaj y Hod se unen en
lesod, el que se une a su vez con Maljut. Dado que Maljut incluye todas las Sefirot y dado que
también representa el nivel mas bajo de ellas, una referencia especifica determinara en cada caso
si la mencidn de las piernas y de los pies debera identificarse con Netzaj y Hod o con Maljut.

Ensefia el Ari que Hod, siendo el extremo mds bajo del cuerpo por su lado izquierdo (que
representa los juicios; ver Apéndice C), es el lugar de donde surge el potencial para el mal. Es por
esta razon que cuando laacov luchd con el angel guardidn de Esau, éste lo golped en el muslo
izquierdo, indicando un debilitamiento de la capacidad de laacov para luchar contra el mal durante
el exilio (ver Génesis 32:26; Julin 91a).

Como hemos visto, las piernas y los pies representan el extremo mas bajo al cual puede
llegar un hombre y, como tal, su contacto continuo con el mundo material. La existencia espiritual
es llamada "vida", mientras que el dedicarse solamente a lo material lleva a la insensibilidad y a la
muerte espiritual. Asi ensefia el Rebe Najmdan que los pies, representando Maljut, son los mas
cercanos al lado de la muerte, al ambito del "Otro Lado", como dice el versiculo (Proverbios 5:5),
"Sus pies descienden a la muerte". Por tanto, aquél que ha dafiado los "pies" no sélo se une a una
existencia material, sino que de hecho le entrega su fuerza espiritual al Otro Lado y permite que las
fuerzas del mal se nutran a través suyo (Likutey Moharan |, 67:4), que Dios nos salve.

Ensefia el Rebe Najman que todo el mundo fisico es comparable a los "pies", la extremidad
inferior de los universos de santidad. Este es el significado de (Isaias 66:1), "La tierra es Mi escabel".
Es posible encontrar a Dios en todas partes, incluso en el mas mundano de los ambientes. Sin
embargo, la santidad que se encuentra en los niveles mas bajos no tiene el poder ni cercanamente
parecido al de aquélla que puede hallarse en los niveles superiores. Mds aln, una intensa exposicion
al mundo material puede absorber a la persona, alejandola de la misma santidad que esta buscando.



Por tanto el Rebe Najman recomienda decididamente buscar a Dios a través del estudio de la Tora
y de la plegaria, en lugar de tener que descender a los niveles mas bajos para poder cumplir con
nuestra busqueda espiritual (ver Likutey Moharan |, 54:2).

Caminando Erguido
Ensefia el Rebe Najman:

Para ser capaz de andar por la senda del arrepentimiento (Teshuvd) uno debe conocer la
Halaj3, los Cddigos (Likutey Moharan |, 6:4).

La palabra hebrea para caminar es HaLiJA, relacionada con la palabra HalalA, que designa
los Codigos de la Ley. Dado que la palabra para "caminar" es similar a la utilizada para designar los
Cddigos, podemos deducir que el conocimiento de los Cédigos es aquel conocimiento necesario
para andar con éxito por el sendero de la vida. Los Cédigos indican aquello que estd permitido
(refiriéndose a la Sefird de Netzaj, pues ellos nos instruyen sobre cuando y como avanzar) y lo que
esta prohibido (refiriéndose a Hod, pues nos instruyen con respecto a cuando detenernos y no
avanzar). Tal conocimiento "trae paz" a un corazén dividido (ver Likutey Moharan |, 62:2; ver
también arriba, Capitulo 22). Saber qué hacer en una situacion dada crea una actitud segura y
saludable (cimiento o lesod) frente a la vida.

También ensena el Rebe Najman que la plegaria corresponde a los pies (Likutey Moharan |,
55:5). Orar a Dios constituye el reconocimiento de Su dominio, y ésta es la esencia de "pararse con
firmeza". Mads aun, el temor corresponde a los pies, como en (Eclesiastés 12:13), "El final de todo...
es temer a Dios". El temor es el 'final", que indica los niveles mas bajos. Uno debe comenzar la
busqueda espiritual con "un pie firme", con temor a Dios. Cuando los "pies" son "firmes" (cuando el
temor a Dios esta presente), ellos crean un canal a través del cual es posible recibir la abundancia
proveniente de Dios.

Ensefia el Rebe Najman:

Las Tres Festividades son llamadas Shalosh Regalim [literalmente, "tres pies"], pues ellas
revelan el temor a Dios (Likutey Moharan 11, 4:6).

Cada una de las Tres Festividades conmemora numerosos milagros. Pesaj conmemora el
Exodo y la Apertura del Mar Rojo. La Revelacién en el Monte Sinai tuvo lugar en Shavuot, momento
de la entrega de la Tord. Sukot nos hace recordar las Siete Nubes de Gloria que protegieron a Israel
en el desierto. Al observar y cumplir las Tres Festividades, volvemos a conectarnos con los milagros
que ellas conmemoran y asi revelamos el temor a Dios (ver Likutey Moharan II. 4:4).

Sin embargo, no todo lo que corresponde a los "pies" es necesariamente positivo. Dado que
el hombre siempre tiene libertad de eleccion, el potencial para el mal también debe existir.

Ensefia el Rebe Najman:

ReGuel [pie] corresponde a RaGal [calumnia], pues los calumniadores "caminan" de un
lugar a otro, difundiendo sus difamaciones (Likutey Moharan |, 14:12).



De todas las formas del mal hablar, la calumnia es de lejos la peor. El Talmud (Erjin 15b)
iguala la calumnia con el asesinato, pues difamar a otra persona puede causarle un tremendo dafio,
financiero, emocional, espiritual. o incluso fisico. Aquél que se dedica a calumniar debilita su propio
"cimiento" - sus "pies" - y pierde la base sobre la cual pararse con firmeza. Por el contrario, cuando
la gente se abstiene de calumniar y de difamar, aumenta la paz en el mundo (Likutey Moharan |,
14:2). (Paz, Shalom, corresponde a lesod - el "cimiento" - el equilibrio perfecto de Netzaj y Hod; Cf.
Likutey Moharan [, 33:1).

La arrogancia también esta asociada con los pies, como esta escrito (Salmos 36:12), "Que
no me pisotee el pie del soberbio" (Likutey Moharan I, 22:13). La persona arrogante sufre en general
de un complejo de inferioridad y siente que debe vanagloriarse para ser reconocida. Pero la
arrogancia es un rasgo despreciable y es debido a la arrogancia que el Pueblo judio estd forzado a
mantenerse en el exilio y no puede retornar a su Tierra (Likutey Moharan |, 11:8).

También el ateismo esta representado en los "pies". Esto lo aprendemos del Salmo 73,
donde el Rey David describe cdmo el triunfo de los malvados casi lo hizo alejarse del sendero de la
verdad. Escribio (Salmos 73:2-3), "Y en cuanto a mi, mis pies casi han resbalado; casi nada (faltaba)
para que se torcieran mis pasos. Pues he envidiado a los soberbios y he visto la paz de los
malvados..." (ver el texto completo de este salmo).

Ganandose el Sustento

El sustento es comparado con los pies, como se ensefia (Sanedrin 110a), "El dinero pone de
pie a la persona [le da seguridad financiera]'

Ensena al Rebe Najman:

Es importante elevar el sustento al nivel del Lejem HaPanim [el pan de la proposicidn en el
Templo]... Este pan era horneado el viernes a la tarde y se mantenia milagrosamente fresco hasta
el Shabat siguiente, nueve dias después. Asi, el pan de la proposicién significa una subsistencia facil,
proveniente directamente del Santo, bendito sea (similar al mana). Cuando la persona puede elevar
su sustento hasta este nivel del "rostro" [panim], es decir, cuando tiene una fe completa en que el
Santo, bendito sea, la proveera, entonces es mediante su sustento que trae el perdén de sus
pecados y revela la Divinidad en el mundo (Likutey Moharan 1, 31:9).

Ganarse el sustento no es un tema simple. Requiere persistencia y un duro trabajo. Uno
nunca puede saber en realidad si sus esfuerzos daran frutos. El Rebe Najman ensefia que todas las
formas de trabajo estdn enraizadas en las treinta y nueve formas arquetipicas de tareas que
debieron realizarse en la construccién del Santuario (ver Shabat 73a). Esto indica que, para aquél
que tiene fe, incluso el trabajo mundano se vuelve espiritual, como si a través de esta tarea estuviese
construyendo un Santuario (porque eso es lo que de hecho esta haciendo cuando abastece con fe a
su hogar). Pero si la persona carece de fe, entonces en vano se atarea en las "treinta y nueve formas
de trabajo" (Likutey Moharan [, 11:4). Sélo aquéllos que comprenden que Unicamente Dios es Quien
provee, no necesitan preocuparse por su subsistencia. Asi, el hombre debe trabajar siempre en la
construccion de su fe, lo que también corresponde a las piernas.

Ensefia también el Rebe Najman que la necesidad de viajar por motivos de trabajo es
resultado de un dafio en la fe (Likutey Moharan I. 40). Explica el Rabi Natan que, en general, el exilio



es resultado de una fe dafiada. Asi como Adan y Eva fueron expulsados del Jardin del Edén por haber
comido del Arbol del Conocimiento, y asi como la nacién judia como un todo fue exiliada a Babilonia
para rectificar el pecado de la idolatria, de la misma manera todos los viajes que uno debe realizar
son necesarios para rectificar la fe. Viajar de un lugar a otro implica, conceptualmente, utilizar los
pies para localizar y elevar las chispas de santidad diseminadas por el mundo. Asi, aunque
originalmente fue el dafio de la fe lo que causd nuestro patréon nacional de "viaje y exilio", es posible
utilizar los viajes para beneficio espiritual - para uno mismo y, de hecho, para el mundo entero
(Likutey Halajot, Pikaddn 5:19). Dado que la mayoria de los viajes se hacen por motivos de trabajo,
es necesario fortalecer la fe en que es sélo Dios Quien provee la subsistencia.

Ensefia el Talmud (Sukd 53a), "Las piernas del hombre son su respaldo: alli donde él deba i,
alli lo llevaran". Esto significa que cuando los "pies" de una persona son fuertes, ellos la mantienen
firme y son garantia de que no descenderd a los ambitos del mal y de la impureza (ver Likutey
Moharan 1, 10:9). Hoy en dia la gente se moviliza constantemente - viajando al trabajo, yendo de
compras, de visita, yendo a aprender Tora, etcétera. El hombre contemporaneo se ha abierto
horizontes ni siquiera sofiados en siglos anteriores. Asi, hoy en dia, la capacidad del hombre para
producir rectificaciones es mucho mas grande de lo que pudo haber sido en las generaciones
pasadas; y a través de sus viajes, todos tienen la posibilidad de lograrlas. El Rebe Najmdan ensefia
gue una persona puede generar rectificaciones alli donde vaya, pues alli donde esté puede realizar
alguna buena accién. Y alli donde se encuentre, con solo cuidarse del pecado, automaticamente
rectificard las chispas de santidad (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov #85).

Bailando

Alguien que esta feliz puede llegar a sentirse "elevado" al punto en que necesita expresarse
a través del baile y de los movimientos del cuerpo. Ensefia el Rebe Najman (Likutey Moharén |,
169:1), "Uno debe buscar la alegria, al punto en que los mismos talones sientan esta alegria.
Entonces, mediante la danza, uno podrd mitigar los juicios". Hemos indicado que tanto los brazos
como las piernas corresponden a la fe. Examinemos la fuerza de ambos cuando trabajan al unisono.

Ensefia el Rebe Najman:

Tanto bailar como aplaudir emanan del espiritu del corazén. Asi es posible observar que
cuando el corazdn de la persona esta alegre, ella danza y golpea con las manos...

Los brazos y en particular las manos, se unen al aplaudir; las piernas, y en particular los pies,
se mueven juntos en la danza. La felicidad y la alegria son el espiritu que une los brazos y las piernas.
Este espiritu llega a la persona a través del Tzadik, quien es llamado "un hombre que tiene espiritu"
(ver Numeros 27:18). Es decir, el Tzadik corresponde al espiritu pues inspira en la gente la busqueda
de la Divinidad. Continta el Rebe:

A través del Tzadik, que corresponde al espiritu del corazdn, se elimina el orgullo, tal cual
estad escrito (Salmos 36:12), 'Que el pie del orgullo no esté contra mi". También la idolatria es
eliminada, como esta escrito (Génesis 18:4), ...y laven sus pies' - esto alude a la idolatria" (Baba
Metzia 86b) [y el orgullo es equiparado con la idolatria; ver Sotd 4b]. Asi, cuando los pies se elevan
en la danza [a través del Tzadik, del espiritu en el corazdn], se elimina el orgullo, que es idolatria.
Mediante esto, se mitigan los juicios Divinos y los decretos severos, pues (Sifri 13:18), "mientras
haya idolatria, la ira Divina recorre el mundo". Cuando la idolatria desaparece, desaparece la ira
Divina y descienden jasadim [bondades] al mundo. Entonces los pies son (I Samuel, 2:9), "los pies



de JaSiDav [Sus piadosos]" - aludiendo al aspecto de JaSaDim. Esto corresponde a (lsaias 55:3),
"..JaSDei [las bondades de] David son fieles"; ellas se describen como "fieles" porque [a través del
"espiritu" y de la influencia del Tzadik] se eliminan la herejia y el ateismo...

Este [espiritu] corresponde también al aplaudir pues, a través del espiritu, se revela la luz
de las manos, como en (Cantar de los Cantares 5:2), "El lamado de mi Amado dofek [pulsa]". Dofek,
tal como ensefia el Tikuney Zohar (#25, 70a), es un aspecto del espiritu [del aliento/espiritu que
hace palpitar y pulsar el corazdn, y es el origen del pulso en las manos]. El versiculo que sigue es
(Cantar de los Cantares 5:4), "Mi Amado pasé Su mano por el hueco", aludiendo a la revelacion de
la luz de las manos, que es aplaudir. En ese momento se elimina la idolatria, la herejia. Asi esta
escrito (Exodo 17:2), "Y sus manos [de Moisés] eran fieles" (Likutey Moharan I, 10:6).

Las manos y los pies, cuando estdn rectificados, corresponden a la fe. Cuando estdn
danados, corresponden al orgullo, a la idolatria y a la herejia. El orgullo es equiparado con un pie.
Asi como la persona se apoya sobre los pies para mantener su cuerpo fisico, igualmente depende
de un espiritu orgulloso para sostenerse emocionalmente. Tal orgullo puede ser contrarrestado y
anulado por medio de "los pies que danzan" - siempre que el espiritu que los movilice provenga del
corazon y del Tzadik. Contintda el Rebe Najman:

Vemos por lo tanto que a través del Tzadik - es decir, a través del espiritu en el corazén - se
revela la luz de las manos y de los pies (es decir, aplaudiendo y danzando). El orgullo y el ateismo
son eliminados y aumenta la fe. Es entonces cuando se cumple el versiculo en (Salmos 26:12), "Mi
pie se asienta en lugar seguro". "Mi pie se asienta" hace referencia a la fe, mientras que la herejia
es llamada "un pie que se aleja" (Salmos 73:2).

También la Tora corresponde a las manos y a los pies, pues la Tord consiste de ensefianzas
reveladas y ocultas. Lo revelado corresponde a las manos, como en (Cantar de los Cantares 5:4), "Mi
Amado pasé Su mano por el jor [hueco]". El jor alude a (Exodo 32:16), "Jarut [grabado] sobre las
tablas" siendo ésta la Tord revelada. La Tord oculta corresponde a los pies, como explicaron nuestros
Sabios sobre el versiculo (Cantar de los Cantares 5:4), "Los muslos redondeados" - "Asi como los
muslos estan ocultos, también lo estan las palabras de Tora (Suka 49b; ver Likutey Moharan 1, 10:6-
7).

La herejia engendra decretos severos, mientras que la Tord y los Tzadikim traen
espiritualidad y fuerza vital. Cuando estamos alegres, danzamos y aplaudimos, atrayendo este
espiritu a todo nuestro cuerpo. Esto limpia nuestros sistemas al reforzar nuestra fe, eliminando la
herejia y mitigando asi los decretos severos. Dado que también el Tzadik corresponde a un espiritu
vivo, asociarse con el Tzadik también mitiga los decretos severos.

El que la danza sea tan efectiva para mitigar los juicios se debe a que éstos se revelan en
Maljut, el mas bajo de los niveles espirituales. De hecho, los juicios son también llamados "pies"
porque ellos también corren a cumplir su mision (Likutey Moharan 1, 169:1).

Ensefia el Rebe Najman:
Todas las bendiciones descienden de Jojma, mientras que los juicios se originan en Bina.

Jojma y Bind son los mojin. La energia o abundancia transmitida por ellos desciende y alcanza
finalmente las Sefirot de Netzaj y de Hod, fluyendo entonces a través de lesod hasta Maljut. La



palabra hebrea para designar la rodilla es BeRel, que comparte las mismas letras de la palabra
BeRala [abundancia] y BeJoRa [el derecho del primogénito]. Bejora alude a Jojma3, la primera de las
Sefirot. Cuando las bendiciones emanan de Jojma, pasan por Bina y luego descienden, a través de
las birkaim [rodillas/piernas], hasta los niveles inferiores, donde reinan los juicios. Las bendiciones,
traidas desde Jojma hasta Maljut, pueden mitigar los juicios de Maljut (Likutey Moharan 1, 41).

Mas aun, Netzaj y Hod son las fuentes de la profecia y de la cancién (Tikuney Zohar #21,
49a). La persona que disfruta y danza con alegria puede alcanzar el nivel de la profecia, que
corresponde a la cancidn y a la verdadera alegria. Aquéllos que patrocinan la Tora (a través de la
caridad) son también elevados por la alegria, pues mantener la Tora corresponde a los pies, que
sostienen al hombre. Y de hecho, la alegria eleva todo aquello asociado con los pies (Likutey
Moharan Il, 81).

lesod, el Tzadik

Hemos visto que las piernas y los pies corresponden a Netzaj y Hod, los que se unifican en
lesod. Tal como veremos en la préxima seccidn, "El Sistema Reproductivo"”, la Sefird de lesod
corresponde al érgano sexual. También corresponde al Tzadik, la persona recta, pues es ella quien
supera la mas dificil de las pruebas de este mundo, el control del impulso sexual.

Muchas de las lecciones del Rebe Najman se refieren a los Tzadikim como "los pies", pues
ellos son el principal sostén de la nacién judia. Vemos también que el pueblo judio estd conectado
al Tzadik igual que los pies estan conectados al cuerpo (Likutey Moharan |, 20:10). Es asi que el
Tzadik es llamado a veces 'pies" y también "cuerpo". Esta aparente contradiccién puede explicarse
cuando se comprende que el Tzadik se encuentra en un nivel superior al de la persona media, asi
como el tronco y las extremidades superiores del cuerpo se encuentran por sobre las piernas. Sin
embargo son los pies y las piernas los que sostienen el cuerpo. De la misma manera, la grandeza del
Tzadik se debe, en un sentido, al pueblo judio - aquéllos que dependen de él y a quienes él se debe.
El los sostiene y ellos lo sostienen a él. Asi, cuando los judios pecaron con el Becerro de Oro, Dios le
dijo a Moisés (Exodo 32:7), "Desciende", y nuestros Sabios explican (Berajot 32a), "Desciende de tu
nivel. Tu grandeza sélo se debe a Israel".

Como hemos visto, la energia espiritual que desciende a través de Netzaj y de Hod se
canaliza a través de lesod hacia Maljut. Es asi que estas cuatro Sefirot combinadas son llamadas los
"pies" de la Persona Divina. Examinemos de qué manera los Tzadikim corresponden a los pies y las
piernas, para comprender mejor por qué se dice que Netzaj y Hod se unen en lesod. Debemos
comprender también por qué el pueblo judio es considerado los 'pies" del Tzadik - por qué son
comparados a Maljut con respecto al Tzadik, quien es comparado con lesod. Esto nos ayudard a
comprender el significado del liderazgo y de quién es digno de esa tarea.

Ensefia el Rebe Najman:

Los lideres de una generacion estan representados por los pies, porque el consejo
corresponde a los pies, como en (Exodo 1 1 :8), "El pueblo que estd a tus pies". Rashi explica esta
frase como "aquéllos que siguen tu consejo". Cuando los judios se estaban preparando para su
Exodo de Egipto y todo lo que ello representaba, debian dejar detrds su ambiente material y
embarcarse en el definitivo viaje espiritual al Sinai y a la Tierra de Israel. Su necesidad mas bdsica en
ese momento era un lider fiel que pudiera aconsejar a cada individuo de acuerdo con sus propias



necesidades. Este lider lo hallaron en Moisés, cuyo auto sacrificio en aras de su pueblo es algo bien
sabido. Es esta combinacion de auto sacrificio y de sabiduria para aconsejar, otorgada por el Santo,
bendito sea, lo que establecié a Moisés como el paradigma del liderazgo. Asi, lideres son aquéllos
que pueden dar un consejo verdaderamente beneficioso que ayude a su pueblo a avanzar
espiritualmente. Y estos lideres son asi comparados con los pies, debido a que andan entre el pueblo
y se mezclan con ellos, aconsejandolos con respecto a cdmo arrepentirse y servir al Santo bendito
sea (Likutey Moharan 1, 22:1).

El versiculo en Deuteronomio (7:12) afirma, "Y sucederd, ekev, si escuchais todos estos
juicios...". El término ekev significa literalmente el talon del pie, que corresponde a los juicios. Aquél
gue escuchay hace caso a los "pies" de la nacidn, a los verdaderos lideres que amonestan al pueblo,
puede saber cudndo los juicios estdn por descender al mundo y puede ayudar a mitigarlos,
arrepintiéndose (Likutey Moharan I, 22:15). Vemos entonces que la interaccion entre los lideres y
el pueblo se produce al nivel de los 'pies". Esto se debe a que la humildad juega un papel crucial en
la relacién entre el lider y sus seguidores. Las piernas representan la humildad y la modestia, porque
son los miembros que estan generalmente ocultos y "debajo" del cuerpo. Cuando una persona es
humilde, desea escuchar a los demdas y aceptar su consejo, y asi es capaz de trabajar en su
mejoramiento.

Ensefia el Rebe Najman que una generacion que se halla en un nivel espiritual bajo necesita,
mucho mds que una generacién digna, de un lider que pueda imbuirle gran sabiduria e intelecto.
Aguéllos que se encuentran en niveles inferiores, en especial en la era anterior a la llegada de
Mashiaj, representan los "pies", es decir, las extremidades inferiores.

Escribe el Ari que todas las almas de todas las generaciones estan enraizadas en el alma de
Adan, el primer hombre. Las almas de las primeras generaciones estaban enraizadas en las
extremidades superiores de Adan. A medida que las generaciones se acercan a los dias del Mashiaj,
las nuevas almas que se levantan estan enraizadas en las extremidades inferiores de Adan (Tikuney
Zohar #70, 138b; ver Shaar HaGuilgulim, #30-31). Es por esta razon que la época que precede a la
llegada de Mashiaj es conocido como lkveta d'Meshija (los Talones del Mesias), pues estas Ultimas
generaciones surgen de los talones y los pies de Adan. El lider definitivo de esa generacion no puede
ser menos que alguien como Moisés, quien es un paralelo de Mashiaj (Likutey Moharan Il. 39:1).
Pueda venir pronto y en nuestros dias. Amén.

Parte Nueve
EL SISTEMA
REPRODUCTIVO

Capitulo 40

Introduccion
El sistema reproductivo marca las diferencias anatémicas entre un hombre y una mujer.
Estas diferencias son externamente visibles y reflejan las asombrosas cualidades que Dios les dio a
los hombres para traer nueva vida al mundo.

Abrimos esta seccidon con una descripciéon de los érganos reproductivos masculinos y
femeninos. Luego de estudiar algunos de los mas asombrosos aspectos de nuestra biologia,
podremos apreciar mejor su contraparte espiritual. Aunque la reproduccion implica la estructura



completa de las diez Sefirot, desde Keter hasta Maljut, nos centraremos particularmente en las
ultimas dos, lesod (Cimiento) y Maljut (Reinado).

La reproduccion se produce mediante la unidn sexual. En el proceso, el hombre deposita el

semen, un fluido viscoso portador de varios millones de células espermaticas, dentro del tracto
reproductivo de la mujer. Cuando la célula espermatica fertiliza el évulo de la mujer, se forma un
embridn, el cual se desarrolla a lo largo de la prefiez y da como resultado un nuevo ser humano.
A los trece anos el hombre llega a la pubertad, ese estadio del desarrollo en el cual se vuelve capaz
de la reproduccion sexual. (Por esto, de acuerdo con la ley judia, es considerado entonces un
"hombre"). El sistema reproductivo masculino, externo al cuerpo, esta conformado por el escroto,
los testiculos y el érgano sexual. El esperma, o simiente, se produce y desarrolla en una cantidad de
gldndulas internas y conductos de los testiculos, los que también producen hormonas masculinas.
Cuando el hombre se excita, se produce una ereccién, permitiendo la eyaculacién o descarga del
semen. Los drganos reproductivos masculinos se encuentran fuera del cuerpo debido que la
temperatura interna de éste es demasiado alta como para permitir el desarrollo del esperma. El
escroto tiene como funcidn mantener las células espermaticas a una temperatura algo inferior a la
del interior del cuerpo.

El sistema reproductivo femenino, ubicado dentro del cuerpo, incluye los ovarios, que
producen los évulos, o huevos, como asi también hormonas femeninas; los tubos uterinos (también
llamados Trompas de Falopio); y el Utero o vientre. Alrededor de la edad de doce afios, cuando la
mujer alcanza la pubertad, comienza su ciclo menstrual - el proceso que prepara el revestimiento
uterino para recibir los huevos fertilizados. En la unidon marital, los fluidos reproductivos de la pareja
se unen vy se produce la fertilizacién, usualmente dentro de los tubos uterinos.

El huevo fertilizado se divide para formar un embridn, el cual se implanta en la pared del
utero, donde se desarrolla hasta ser capaz de sobrevivir fuera del Utero. A lo largo de su desarrollo,
el embridn (el nifio en sus primeras etapas de desarrollo en el Utero) y el feto (el término dado para
describir el nifio en desarrollo luego de los tres primeros meses que siguen a la concepcidn) se nutre
a través de la placenta, la cual permite el intercambio de nutrientes, de oxigeno y de productos de
desecho entre la madre y el nifio en desarrollo.

El nacimiento comienza cuando el feto alcanza la 'madurez". Durante el trabajo de parto, la
pared uterina comienza a contraerse ritmicamente, lentamente al comienzo para luego ir
aumentando su frecuencia e intensidad (produciendo los dolores de parto) hasta que se produce el
milagro del nacimiento.

Luego del nacimiento, la madre tiene la capacidad natural de proveer alimento para el nifio
en la forma de leche humana, a través de la lactancia, proceso para el cual su cuerpo se ha ido
preparando a lo largo del embarazo.

El Ari ofrece varias explicaciones sobre el hecho de que para la mujer la pubertad comienza
a la edad de doce afios, mientras que lleva un afio mas para el desarrollo en el vardn. Es posible
encontrar referencias en diversos lugares a lo largo de varios capitulos del Etz Jaim, demasiado
extensos para tratarlos aqui. Se aconseja al lector continuar su estudio en forma independiente
(ver Etz Jaim 25:8; ibid. 35:2).



El Rabi Natan explica que esta diferencia entre las edades de maduracidn del hombre y de
la mujer se debe al hecho de que el hombre corresponde a Zeir Anpin - que, a su vez, corresponde
a la Tora Escrita, la cual se expone a través de los Trece Principios Exegéticos. Es asi entonces que
se transforma en un "adulto" a la edad de trece afios. La mujer corresponde a Maljut, que es
conceptualmente la encarnacidn de las Doce Tribus, el reinado de la santidad y de la fe (el Reino de
Israel, compuesto por las Doce Tribus, que aceptd la Tora en el Sinai; ver también Likutey Moharan
I, 36). Por lo tanto, alcanza la edad adulta a la edad de doce afios (Likutey Halajot, Daianim 3:26).

Asi como la dimensidn fisica es un espejo de lo espiritual, la perfeccién de la unién entre
Zeir Anpin y Maljut se refleja en la unidn entre marido y mujer. La "semilla" en el plano espiritual es
la energia espiritual que desciende directamente de Dios a través de las Sefirot, desde los niveles
mas elevados hasta alcanzar la Sefirda de lesod. Esta energia es llamada shefa (traducida
generalmente como "fuerza vital", "fulgor" o "abundancia"). Cuando la shefa desciende y pasa a
través de toda la estructura de las Sefirot, cada Sefird contribuye con sus propias y singulares
caracteristicas. Para el momento en que llega a lesod, la "semilla" se ha desarrollado por completo
y esta lista para ser transferida a Maljut. Es dentro de Maljut donde se depositan los "frutos de
lesod", para que el Reinado de Dios pueda revelarse y establecerse sobre la tierra.

Asi como cada una de las Sefirot contribuye y entrega a lesod sus caracteristicas singulares,
de la misma manera cada parte del cuerpo humano contribuye con sus caracteristicas singulares a
la semilla necesaria para la formaciéon del nifo. Esto lo aprendemos del Talmud, que ensefia (ver
Nida 48a) que el esperma proviene de todo el cuerpo humano, de todos los érganos, glandulas y
hormonas (pues todos ellos contribuyen a la salud del individuo). Mas aun, enseia el Zohar que el
semen, de color blanco, se origina en la "sustancia blanca" del cerebro; por tanto la mente es la
verdadera fuente de la simiente humana (Zohar lll, 235; ver Likutey Moharan I, 29:4). (A un nivel
practico, la persona que esta por cohabitar tiene primero alguna clase de pensamiento asociado a
las relaciones maritales, lo que precede a sus acciones). Asi como el sistema que implica la
interaccion de las Sefirot, comienza en los mojin (el intelecto) y desciende hasta lesod antes de ser
transferido a Maljut, de la misma manera, los pensamientos de la persona durante la cohabitacion
tienen un efecto enorme sobre la formacién de las caracteristicas del futuro nifio, pues la simiente
se origina en la mente.

La transferencia de la "semilla" espiritual desde Zeir Anpin a Maljut, correspondiente a la
fertilizacidon del huevo dentro de la mujer, da como resultado lo que puede ser visto como el
'embarazo" de Maljut, y la revelacion (nacimiento) de nueva shefa en el mundo. De la misma
manera, toda la estructura de las "Sefirot personales" (manifiestas en el intelecto y en los rasgos de
caracter), desde Keter y Jojma hacia abajo, todas ellas contribuyen al desarrollo de la simiente fisica
(ver Likutey Moharén |, 10:5, nota 35).

lesod y Maljut: Una Introduccidon Kabalista

Muchos de los conceptos relacionados con lesod y Maljut, que corresponden a la unidn
entre hombre y mujer, seran tratados en los capitulos siguientes. Aqui presentaremos una breve
introduccién a estos topicos.

Zeir Anpin comprende seis Sefirot, comenzando con Jesed y terminando con la sexta, lesod.
La energia de Jesed, de Guevura y de las Sefirot que les siguen son contenidas y retenidas dentro de
Zeir Anpin hasta que alcanzan la Sefird de lesod. (Por ende, la revelacion de Jesed, etcétera, solo



tiene lugar en el nivel de lesod). Es a través de lesod que Zeir Anpin transmite su shefa (abundancia)
a Maljut. Maljut recibe la shefa y la desarrolla hasta que esta lista para ser transferida al mundo,
para beneficio de la humanidad.

El Sefer letzira explica que las seis direcciones del espacio (norte, sur, este, oeste, arriba y
abajo) corresponden a las seis Sefirot de Zeir Anpin. Para alguien ubicado en un determinado lugar,
las seis direcciones apuntan hacia fuera. Esto define el aspecto masculino, pues lo masculino se
relaciona con el mundo y se expresa a si mismo con una orientacion "hacia afuera". Maljut, el
aspecto femenino, es por el otro lado, una Unica Sefird y es el punto central que atrae a las seis
direcciones de Zeir Anpin. Asi, el aspecto femenino de la Creacidn esta representado por un modo
introspectivo y es el objetivo final de Zeir Anpin.

Explaydandonos mds sobre este punto, podemos visualizar a Zeir Anpin y a Maljut como los
seis dias de la semanay el Shabat. Los seis dias de la semana corresponden a las seis Sefirot de Zeir
Anpin, el aspecto masculino, dias en que salimos a ocuparnos de nuestras tareas - asi sean nuestras
necesidades materiales o nuestra lucha espiritual. Durante el Shabat, nos encontramos en el nivel
femenino, pues ahora podemos absorber los frutos de todo lo que hemos estado haciendo durante
la semana. Asi, una persona puede trabajar muy duro durante toda la semana, fisica o
espiritualmente, pero sin el Shabat no tiene manera de recibir los beneficios de sus esfuerzos (ver
Innerspace, p.75).

Zeir Anpin y Maljut tienen una relacién muy especial pues corresponden respectivamente a
la Vav y a la Hei finales del Tetragramaton. Esta relacién es una extension de la relaciéon entre
Aba/lojma (Padre/Sabiduria) e Ima/Bind (Madre/Entendimiento), que corresponden
respectivamente a lalud y a la primera Hei del Tetragrdmaton (ver Apéndice C). La diferencia estriba
en que, mientras Jojma y Bind (como Padre y Madre) son considerados con un "status igual", Zeir
Anpin y Maljut no son - en un comienzo - iguales; mas bien son descritos como "hijo" e "hija". Zeir
Anpin es el "hermano mayor" de Maljut y ella es su "hermana menor". Como "hijos" son separados
y diferentes, y deben crecer hasta llegar a cumplir con los roles de socios igualitarios. Recién cuando
ambos maduran, puede unirse Zeir Anpin con Maljut y llamarla 'mi hermana, mi novia" (Cantar de
los Cantares 4:9, 4:10, 4:12, 5:1, 5:2). Cerca de las tres cuartas partes de los escritos del Ari tratan
sobre el "crecimiento y maduracidon" de Zeir Anpin y Maljut.

Durante el proceso del crecimiento humano, el desarrollo de la capacidad para reproducirse
marca un momento importante de la maduracién. La maduracion y la reproduccion van de la mano
y ambas implican Daat. Al observar el crecimiento del nifio vemos que ya al nacer se manifiesta un
cierto nivel de intelecto; se percibe con claridad que una nueva mente ha llegado al mundo. El nifio
sano se muestra de inmediato agudamente consciente de su entorno y responde de un modo
propio; el sistema nervioso central y el sistema nervioso periférico funcionan interrelacionados
desde un comienzo. Al cabo de unos pocos meses, el nifio obtiene cierto control sobre sus brazosy
manos, y unos meses después sus piernas ganan fuerza y coordinacién. En este punto, el intelecto
del nifio es extremadamente limitado. Aun debe crecer, estudiar y almacenar informacién en su
mente en vias de desarrollo, aprendiendo y comprendiendo. Cuando alcanza la pubertad ya ha
adquirido su propia base de conocimientos. Este conocimiento es su nivel de Daat. Cuando el nifio
madura al punto en que esta listo para procrear, es capaz también de traer al mundo nuevas
revelaciones intelectuales.



Como hemos visto, lesod corresponde al érgano sexual y se establece como el punto focal
para la liberacion de la energia espiritual y fisica que surge de los poderes combinados del cuerpo
entero y de todas las Sefirot. Puede decirse entonces que el modo como se encaran las relaciones
maritales es la indicacidn primaria del caracter innato de una persona, de cuanto ha trabajado en
su desarrollo y hasta qué punto ha logrado la madurez psicolégica. Es decir, el cardcter y el auto
desarrollo van de la mano con el crecimiento del propio intelecto. Esto ocurre tanto en los hombres
como en las mujeres.

Especificamente, la naturaleza del propio Jesed (la capacidad de amar y cuidar al otro) y de
Guevura (el sentido del juicio y de la restriccion), de la manera que fueren y en el grado en que se
hayan desarrollado, encuentran su expresion en el modo como uno se relaciona con su pareja antes,
durante y después de las relaciones maritales. Aqui es extremadamente importante que cada
miembro de la pareja desarrolle la sensibilidad para saber cdmo incluir a Dios en la relacidn. Esto a
su vez establece el Reinado del Cielo en el mundo. Sélo cuando reine la paz y la gente actue con el
mas elevado respeto y amor podra revelarse toda la gloria de Dios.

Hombre y mujer El los creé.
Génesis |

Ensefia el Zohar que cada alma contiene caracteristicas "masculinas" y "femeninas". Cuando
llega el momento en que un alma determinada debe descender al mundo fisico, ésta se separay sus
caracteristicas se vuelven una "entidad dual", una parte masculina y la otra femenina. Este es el gran
significado del matrimonio y de la unién marital: volver a juntar las "dos mitades" de un alma (ver
Zohar I, 283b).

Asi podemos comprender mejor una interesante ensefianza del Ari: cada una de las Diez
Sefirot corresponde a uno de los Santos Nombres de Dios, cada uno de los cuales expresa un
especifico poder de Dios. El Santo Nombre que corresponde a lesod es Shadai, que se traduce como,
"iHay suficiente!" Este nombre implica que Dios tiene la capacidad absoluta para darle a cada
persona todo lo que necesite. El Santo Nombre correspondiente a Maljut es Adonai, que connota
"Sefior", pues El es el Sefior del Universo y Rey de todo (ver Apéndice C).

El versiculo afirma (Génesis 35:11), "Yo soy El Shadai; fructificad y multiplicaos...".
Expandiendo las letras del Santo Nombre ShaDal (Shin, Dalet, lud) se produce la letra Shin (Shin, lud,
Nun), la letra Dalet (Dalet, Lamed, Tav) y la letra lud (lud, Vav, Dalet). Si se eliminan las letras iniciales
de cada una de ellas, nos quedan las "letras ocultas" lud, Nun (cuyo valor es 60), Lamed, Tav (430) y
Vav, Dalet (10). Estos valores de las letras suman 500.

Hemos indicado (arriba, Capitulo 36) que el hombre tiene 248 miembros, mientras que la
mujer tiene 252 miembros. La suma de los miembros de la entidad unificada formada al unir los dos
individuos separados, el hombre y la mujer, es 500 (ver Baal HaTurim sobre Génesis 35:11). Dado
que las relaciones maritales deben ser realizadas con recato, ocultas de la vista, estas "letras
ocultas" (que no son pronunciadas) corresponden a la relacién especial entre hombre y mujer, la
gue los une en santidad para que puedan procrear. Cuando la pareja reconoce la importancia del
acto marital - la belleza e intimidad que existe en la unidn de dos opuestos - se alcanza entonces la
pazy el Reinado de Dios se establece mas firmemente.

lesod



El Ari habla de Or lashar (Luz Directa) y de Or Jozer (Luz Refleja). Dios nos envia la abundancia
gue nos sustenta. Con ella vivimos y somos capaces de realizar buenas acciones. De manera
reciproca, estas buenas acciones Le dan a Dios un cierto placer. Como un padre y una madre, Dios
se alegra cuando Sus hijos crecen" y se vuelven capaces de Imitarlo. Este es el najes (placer) que El
recibe de nuestras buenas acciones. Cuando buscamos emular a Dios, ello es considerado como si
Le hubiésemos dado algo en retorno.

Ensefia el Rebe Najman:

El benefactor corresponde al aspecto masculino, mientras que el beneficiario corresponde
al aspecto femenino. Aquél que da corresponde al hombre. Aquél que recibe corresponde a la
mujer. Este principio se aplica a todos los Universos y a todos los niveles. Incluso el Santo, bendito
sea, cuando recibe placer del cumplimiento de una buena accién por parte de Sus creaciones, es
considerado, si asi pudiera decirse, un Beneficiario, reflejando el Aspecto Femenino (Likutey
Moharan |, 73:2).

Este concepto puede ser visto en términos de la interacciéon del hombre con Dios a través
de las Diez Sefirot: la abundancia de Dios se expande desde Arriba, a lo largo del sendero de las
Sefirot, a través de lesod y hasta Maljut. Maljut, como ya hemos mencionado, es la mds baja de las
Sefirot y el punto a través del cual el hombre puede llegar a reconocer y servir a Dios. Aceptar el
Reinado de Dios es el primer paso para acercarse a El. De modo que inicialmente es a través de la
Sefird de Maljut que interactuamos y establecemos una relacién fundamental con Dios.
(Recordemos que Maljut corresponde a lo femenino pues se basa en el rol de aceptacién del yugo
del Reinado de Dios). Sélo luego de haber aceptado el yugo de Su Maljut (Reinado) es posible
comenzar a relacionarse con lesod como el puente hacia los ambitos superiores. Asi como Dios
siente placer al enviarnos Su abundancia, también recibe placer de Sus criaturas cuando éstas
avanzan hacia niveles superiores en el reconocimiento y servicio a Dios.

La Sefira de lesod corresponde al brit, el 6rgano reproductor masculino; en la Kabal3, lesod
es llamado Jai Olamim - la "Vida de los Mundos" (Zohar I, 193b). "Vida", pues por un lado sirve al
propdsito y a la esencia misma de la vida y por otro, porque se dice que estd "vivo", es decir, es un
instrumento para dar la vida; "Mundos", porque lesod actia como un catalizador, permitiendo la
interaccion entre los Mundos Superiores y este mundo (Maljut). Asi como la Sefird de lesod
transfiere shefa desde las Sefirot superiores hacia la Sefira de Maljut, lesod es también el punto de
retorno desde donde Maljut, habiendo derivado su fuerza vital y abundancia desde Arriba, puede
devolver a Dios el placer de Sus criaturas al servirLo. "lesod representa asi uno de los mas grandes
placeres humanos. Es el tipo de placer que incluye los niveles mas profundos de la mente humana.
El placer puede ser bueno o malo, pues puede llevar hacia una u otra direccidon" (Innerspace, p.69).
Si el nivel de lesod de la persona es de santidad, la llevara a buscar niveles mas elevados de
Divinidad. Pero el deseo sexual puede ser utilizado (y en general lo es) para alejar de la
espiritualidad. En los préximos capitulos trataremos el significado del hecho de que la lujuria y la
espiritualidad emanen de la misma fuente.

Capitulo 41
El Pacto de Abraham



Teraj, el padre de Abraham, era uno de los idélatras mas | importantes de su época. Viviendo
en un ambiente idolatrico, Abraham siempre sintidé un vacio en su vida. Buscando llenar ese vacio,
encontrd a Dios, y aunque hubo de pasar por increibles dificultades, sufriendo hambrunas, guerray
falta de hijos, siempre se mantuvo fiel a El. Finalmente, Dios hizo un pacto eterno con Abrahamy
sus descendientes.

Y el Sefior se le aparecié a Abraham y le dijo, "Yo soy El Shadai; camina delante de Miy sé
perfecto. Y yo haré Mi Pacto contigo... Estableceré Mi Pacto entre Yo y tu y tu simiente después de
ti... Yo seré tu Dios... Y tu heredards esta tierra... Este es Mi Pacto... Que sea circuncidado cada vardn
entre vosotros...".

Génesis 17:1-14

El Pacto (Brit en hebreo) es el pacto que Dios hizo con Abraham y con la nacién judia.

Debemos considerar el significado del hecho de que Dios, el Rey de reyes, haya hecho un
pacto con Su Pueblo. ¢Es posible que por el solo hecho de que se nos practique la circuncisién en la
infancia hayamos cumplido con nuestra parte del Pacto? ¢Es posible que desde el momento de la
circuncision estemos absueltos de guardar el Pacto y todo lo que significa? Si un rey mortal hiciese
un Pacto con el pueblo, ¢acaso no lo honrarian y harian lo posible por cumplirlo todo el tiempo?
iPor supuesto que harian todo lo posible para no violarlo! {Cuanto mas aun debe sentirse obligado
el judio a honrar, cumplir y guardar constantemente, a lo largo de toda su vida, su Pacto con Dios!
¢Cudl es, entonces, la sustancia de este Pacto? ¢Qué es lo que se requiere exactamente de un judio
para cumplir con el pacto? De hecho, ¢ddnde se nos dice que debemos amar y guardar el Pacto toda
la vida, aparte de lo que se encuentra escrito en el relato del pacto que Dios hizo con Abraham, es
decir, del acto de la circuncision?

El signo especifico del Pacto de Dios, el drgano sexual, tiene el poder de iniciar una nueva
vida. Pero la procreacion sélo puede llevarse a cabo a través de la unidn sexual. Ensefia el Talmud
que hay tres socios en la formacion de un nifio: "El padre contribuye con las partes blancas del
cuerpo [huesos, tendones, etcétera]; la madre contribuye con las partes rojas [piel, carne, etcéteral;
y Dios le da la vida al nifio...". (Nida 31a). Sélo cuando estos tres socios funcionan en conjunto puede
el nifio llegar al mundo. ¢Cémo sucede esto?

La palabra hebrea para matrimonio es KiDuSHin, que surge de la palabra KoDeSH (santo).
Cuando la unién entre marido y mujer es santa, la Divina Presencia, el Tercer Socio, reside con ellos
(Cf. Sota 17a). Asi, la unidén sexual, cuando se realiza en santidad, es un reflejo de la actitud de
respeto de la pareja hacia los poderes de procreacién otorgados por Dios. Vivir dentro de los limites
de las relaciones sexuales permisibles asegura el cumplimiento del Pacto, y por lo tanto del Pacto
mismo. Ensefia el Rebe Najman:

Si la persona contrae matrimonio de acuerdo con la ley de la Tord y mantiene su
comportamiento marital dentro de los limites de la Tor3, es considerada entonces como una
persona que ama el Pacto de Abraham (Likutey Moharan |, 11:7). Cuidar el Pacto es el medio
principal para acercarse al Santo, bendito sea (Likutey Moharan 1, 29:5).

La Circuncision



La Circuncisidn es el aspecto fisico de nuestro compromiso con el Pacto entre Dios y
Abraham. El nifio nace con una cobertura de piel sobre el glande, la punta del érgano. Esta piel es
superflua y, como con todos los otros "excesos" del cuerpo, puede ser retirada sin efectos adversos.
El Brit Mila, el Pacto de la Circuncision, requiere quitar esa piel. El proceso de la circuncisién incluye
el retiro de la piel, llamada orl3, para descubrir el glande.

Hay, de hecho, dos capas de piel que cubren el glande: la primera es el prepucio mismoy la
segunda es una fina membrana, que debe ser abierta y empujada hacia atrds del glande. Durante la
circuncision el orld es retirado por completo; esta parte del proceso es llamada la mild. Sin embargo,
la milad deja aun el glande cubierto por la membrana, sobre la cual se realiza la prid. Prid significa
descubrir o revelar, y este proceso implica abrir la membrana para revelar la punta del érgano.
Retirar sélo el prepucio, dejando la membrana, invalida la circuncisién.

Escribe el Ari que la mitzva del Brit Mila corresponde a la visién profética de la Santa Carroza
percibida por Ezequiel. "Y vi una tormenta de viento proveniente del norte, una gran nube y un
fuego fulgurante; una Noga [brillo radiante] la rodeaba y un Jashmal aparecio en el fuego" (Ezequiel
1:4). El Rebe Najman ofrece una interpretacion de esta visién tal como se aplica a la condicién
humana (ver Likutey Moharan |, 82; ibid. 19:3-5). Puede decirse que la tormenta de viento
representa los obstaculos generados por la familia, los amigos vy las dificultades financieras que la
persona debe enfrentar en su busqueda de lo espiritual. La gran nube representa las dudas y la
confusion, tales como los cuestionamientos a la fe. El fuego fulgurante alude a la avaricia, a la lujuria
sexual, a la arrogancia y al estallido de la ira. Noga es el brillo compuesto en parte por el bieny en
parte por el mal. El bien en Noga debe ser reincorporado a la santidad, para que el mal, privado de
su fuente de vida, se agote y muera. El Jashmal sirve como una barrera, previniendo que el mal de
Noga penetre en el ambito de la santidad.

El prepucio corresponde a las tres klipot (literalmente, 'cdscaras") completamente malas -
representadas por la tormenta de viento, la gran nube y el fuego fulgurante de la vision de Ezequiel.
El prepucio cubre por completo el glande, que es llamado Ateret Halesod (la Corona de lesod) e
impide que la shefa (abundancia) Divina pase, como debiera, a través de lesod hasta Maljut. Retirar
el "prepucio” - mild - extrae de lesod a estas tres klipot, permitiendo una libre transferencia de
abundancia. Aun asi, esta transferencia no puede realizarse de la manera apropiada hasta que lesod
no sea revelado por completo.

La fina membrana que rodea el glande, correspondiente a la cuarta klip3, la Klipa Noga, debe
ser empujada hacia atras. Es asi que se nos ordena cumplir con la pria, retrayendo la membranay
revelando el glande. Una vez realizada, la prid impide que el elemento negativo de Noga entre al
ambito de la santidad.

Al tratar el tema del retiro del prepucio, el Rabi Natan se refiere a las otras aplicaciones de
estos términos:

Existe una ordenanza conocida como el orla, que prohibe comer las frutas de los tres
primeros afos de arboles recién plantados. Durante el cuarto afio es posible comer sus frutos, pero
solo luego de haberlos redimido. A partir del quinto afio, uno puede disfrutar de los frutos de su
trabajo sin restriccion alguna (ver Levitico 19:23-25). Esto nos ensefia el valor de la humildad y el
rechazo de la arrogancia. Existen cuatro niveles de humildad, correspondientes a los cuatro
primeros afios. La persona debe ser humilde delante de aquéllos mas grandes que ella, delante de



sus pares e incluso delante de aquéllos que se encuentran en un nivel inferior. Cuando se alcanza
este tercer nivel de humildad en el cual la persona se considera menos que todas las demas, se debe
entonces buscar un nivel mas profundo de humildad.

Los tres primeros niveles de humildad contienen algo de arrogancia; estos niveles
corresponden a las tres klipot negativas - pues en cada uno de estos niveles la persona se niega, en
cierta forma, a humillarse delante de los demas. Incluso alguien que actua con "absoluta humildad"
- humildad que lo coloca por debajo de la norma de la estima humana - también posee algo de
arrogancia, pues puede llegar a sentir que no es adecuado que alguien como él deba ser tan
humillado. Este es el sutil mal de noga. Esta noga sdélo se vuelve una fuerza totalmente positiva
cuando la persona comprende que siempre debe ser completamente humilde delante del Creador
(Likutey Halajot, Orla 5:1-2).

La arrogancia es la caracteristica mas negativa del hombre y debe ser erradicada. Esta
caracteristica corresponde al prepucio. La arrogancia es un rasgo que tiende a sabotearse a si
mismo: y es su propia fuente de humillacién, pues la persona arrogante es despreciada, dado que
es su misma arrogancia la que hace que la gente busque desacreditarla. También a través de sus
acciones puede atraer la humillacién, esperando y ordenando que las cosas sean como ella lo desea,
cuando por lo general no lo son (Likutey Moharan 11, 82).

En ningun otro lugar se hace tan patente este rasgo negativo como en la actitud de la gente
hacia sus proezas sexuales; hay gente que tiende a "pavonearse" y al hacerlo se vuelve objeto de
humillacion. Por el contrario, aquél que busca la espiritualidad del Pacto de Abraham quita su
prepucio - su arrogancia - que es fuente de humillacidn y oprobio. El Rebe Najman ensefia que "el
oprobio y la humillacidn coinciden con la inmoralidad sexual, y la inmoralidad sexual es sinénimo de
un Pacto denigrado" (Likutey Moharan I, 19:3).

También ensefa el Rebe Najman:

El brit corresponde al JaSHMaL que protege del mal [como arriba], pues JaSH tiene el
significado de "silencio" y Mal sugiere la Mild [circuncisidn]. Ya hemos visto que el prepucio
corresponde a la humillacién. Cuando una persona es insultada o avergonzada, pero se mantiene
en silencio y controla su deseo natural por responder, al punto en que no siente ningin mal ni
siquiera en su corazén, entonces revela las cualidades del brit, obteniendo asi un tremendo mérito
(Likutey Moharan 1, 82:2).

Es asi que el Pacto de Abraham cultiva en la persona las caracteristicas del autocontrol;
aunque sea humillada, sera capaz de restringirse y de no responder. Este comportamiento limpia su
corazon (ver también arriba, Capitulo 9, "El Torrente Sanguineo"). ES significativo que también del
corazon se dice que tiene un prepucio y que aquél que se vuelve hacia Dios es capaz (y de hecho se
requiere que) "circuncide" su corazén (Deuteronomio 10:16).

(Es interesante notar que anatémicamente existe una cobertura del corazén conocida como
el pericardio. Hay ciertas afecciones que son tratadas quirurgicamente por la medicina occidental
quitando el pericardio.)

El Rebe Najman ensefia que el brit es paralelo al concepto de "fructificad y multiplicaos". Al
guardar el Pacto es posible merecer un sustento facil y la ganancia puede ser "fructifera" (Likutey



Mohardn |, 23:4; ibid. 34:4). El brit también es llamado (Niumeros 35:12) "el pacto de paz", pues la
persona que guarda su Pacto tendra éxito al encontrar la esquiva bendicién de la paz - en su casa,
en su cuerpo y en su alma. Donde hay paz, hay abundancia y bendicién, tal cual se nos ensefia
(Salmos 147:14), "[Dios] pone por tu término la paz; te satisface con lo mejor del trigo".

El profeta (Ezequiel 36:30) habla de "la verglienza del hambre". Esto corresponde a una
reflexion sobre la vergilienza del prepucio, como en (5:8-9), "Luego de que Josué circuncidara a todo
el pueblo... Dios dijo, 'Hoy he quitado de ustedes la verglienza de Egipto'." Quitar el prepucio, es
decir, eliminar las klipot que rodean el brit, representadas por el "hambre" y la "carestia", abre los
canales para que la abundancia llegue a la persona (Likutey Moharan |, 39). Asi, denigrar el Pacto

lleva a la pobreza (Likutey Moharan 1, 7:7).

Un Buen Pacto

Dios le informé a Abraham que estaba haciendo un Pacto con él y con todos sus
descendientes. Este Pacto es la sefial de que Dios siempre estara junto al pueblo judio y que el
pueblo judio siempre estard junto a Dios. Este es el Pacto de (Génesis 17:10): "Deberas circuncidar
todo hijo varén". Ensefia el Rebe Najman: Todos los judios son llamados Tzadikim por el hecho de
estar circuncidados (Likutey Moharan 1, 23:10). En otras palabras, el mérito del brit mild es muy
grande: es suficiente para otorgarle a la persona la distincion de la santidad y el titulo de "Tzadik".
El Zohar ilustra esto con la siguiente historia:

Abraham circuncidé a Ishmael, su hijo mayor, cumpliendo con el mandamiento de Dios
(Génesis 17:25). Como resultado, y durante cuatrocientos afios, el angel guardian de Ishmael estuvo
reclamando su recompensa delante de la Corte Celestial. "é Acaso no es verdad que todo aquél que
tenga el brit mila tienen una porcién en Tu Nombre?" pregunté el angel. "Si", respondié Dios.

'Si es asi", preguntd el angel, "éPor qué Ishmael no recibié una porcién de santidad igual a la de
Itzjak, el otro hijo de Abraham?" "La circuncisién de Ishmael no fue realizada en aras de la mitzva",
respondio Dios. "Sin embargo", dijo el angel, "él fue circuncidado".

Dios respondid, "Ishmael recibira una porcién de santidad como recompensa. Sin embargo,
asi como su brit mila fue vacio y carente de un significado profundo, de la misma manera la porcion
de santidad que recibira sera vacia. La Tierra Santa sera la recompensa de Ishmael, pero sélo podra
poseerla cuando no haya alli judios".

Y, continuta el Zohar, la ocupacién arabe de la Tierra Santa sera el mayor obstaculo para el
retorno del pueblo judio a su madre patria, hasta el momento en que se agote el mérito de la mitzva
de Ishmael (Zohar I, 32a).

Si ésta es la recompensa por el brit mila cuando no es realizado en aras de la mitzv3, y
ademas carece de significado, jcuanto mas grande serd la recompensa para todos aquéllos que
realicen el brit mila en aras de cumplir con la voluntad de Dios!

Mads aun, afirma el Midrash que Abraham esta sentado a la entrada de Guehinom y protege
a todo aquél que ha sido adecuadamente circuncidado, evitando que entre. Sin embargo, si alguien
ha abusado voluntariamente de su brit, Abraham no lo defiende. ¢ Como sabe Abraham si el alma
ha cuidado la santidad de su brit? Si no lo cuidd, el prepucio volvera a crecer indicando que esa
persona ha abusado de este don con un mal comportamiento sexual. Aquél que trata sinceramente



de guardar el Pacto sera reconocido por Abraham y sera salvado de Guehinom (Bereshit Rabah
48:8).

Amor y Matrimonio

Abraham es el paradigma de Jesed (actos de bondad). Su amor por sus congéneres era tan
grande que constantemente buscaba una ocasién para ayudar a los demas. Es por esto que merecio
ser la primera persona a la cual se le ordend cumplir con la mitzva de la mild. ¢Cual es la conexién
entre Jesed y milad?

Como hemos visto, la energia de Jesed sélo puede revelarse a través de lesod. En tiempos
de Abraham aun no habia sido entregada la Tord; ¢de qué manera se manifestaba su devocion a
Dios? A través de su gran anhelo y deseo por servir a Dios. Abraham sintié que la misién de su vida
erarevelar al mundo el Jesed de Dios y Su Reinado. También sentia un tremendo deseo de compartir
su propio amor y bondad con los demas. Y para poder traer tanto amor al mundo, tuvo que ser
circuncidado. La circuncisién elimind todas las klipot que podian impedirle transferirles a los demas
el Jesed y la shefa de Dios. Espiritualmente esto significa que debia eliminar todo rasgo negativo,
simbolizado por el prepucio. Ensefia el Rebe Najman:

Jesed - amor - se muestra a través del deseo y el anhelo de la persona. Aquél que tiene un
gran amor, tendra un profundo anhelo por alcanzar lo que desea. Este amor se manifiesta en el brit
(Likutey Moharan 1, 3 1:6).

El amor, al igual que Jesed, significa entregarse sin reservas a los demds. Esto define el
objetivo del matrimonio: cada miembro de la pareja debe comprometerse a dar de si mismo de
manera total e incondicionalmente. El lazo del matrimonio es esencialmente espiritual, una union
que trasciende los deseos fisicos y las necesidades materiales de los miembros de la pareja. Aquél
gue se concentra en el lazo espiritual que hay entre marido y mujer llegara a percibir que existe un
espiritu que rodea este amor y que sobrepasa por mucho su lazo fisico. Las parejas que entran al
matrimonio con esta actitud podran sobrellevar las malas épocas que inevitablemente deberan
enfrentar, pues su Pacto se centraliza alrededor de las necesidades mas importantes de ambos - sus
necesidades espirituales.

Cuando, por el contrario, una pareja se une solo sobre la base de la atraccidn fisica, con el
paso del tiempo el matrimonio se deteriora; su relacién se desgasta y ambos comienzan a alejarse.
Si su concepto de la vida tiende a ser "anticuado", podran sentir la responsabilidad de mantenerse
juntos, quizas para bien de los hijos, pero ninguno de los dos disfrutard ya de la relacidn. Si son
"modernos", pueden entregarse a relaciones ilicitas, extramaritales. La mentira entra en sus vidas y
forma parte de la rutina diaria. El temor a ser descubiertos corroe lo poco que queda de una relacidn
agonizante.

Si Jesed (es decir, el sentimiento de amor y bondad) de la relacién es degradado, entonces
también el brit es degradado, pues Jesed se manifiesta en lesod. Es decir, si Jesed se encuentra
degradado en su fuente, también estara dafiado al manifestarse como lesod, y ello se reflejara en
la relacidn fisica dentro del matrimonio. En la mayoria de los casos, es el amor el que ha sido dafiado
desde un comienzo, pues nunca fue un verdadero amor, basado en una unidn espiritual. Mas aun,
como hemos explicado, Jesed es la primera revelacién de los mojin (arriba, Capitulo 36). Como tal,
un Pacto quebrado o engafioso es una sefial segura de una mente degradada (ver Likutey Moharan
1, 34:7).



Ensefia el Rebe Najman:

El profeta previd (Isaias 11:9), "No obrardan mal ni destruirdn en todo Mi santo monte,
porque estara la tierra llena del conocimiento del Sefior, como las aguas que cubren el mar". Los
atributos de la compasién y de la bondad dependen por completo de Daat, el cual sera muy grande
en el Futuro Mesidnico. Es por esta razén que, cuando llegue Mashiaj, no habrd mas crueldad o
deseo de dafiar a los demds. La compasién reinara en todas partes.

Hoy en dia, sin embargo, hay veces en que las fuerzas del mal pueden nutrirse de la
compasion... Entonces, la compasion se distorsiona. Cuando la compasidn se distorsiona, se vuelve
crueldad y el Daat mismo es degradado... Cuando Daat es dafiado, se despiertan las pasiones por
las relaciones ilicitas [tales como el adulterio]. Esto estd relacionado con lo que dicen los Sabios
(Sota 3a), "Ninguiin hombre peca a no ser que lo posea un espiritu de locura [y distorsione su Daat]".
Cuando, por otro lado, Daat se perfecciona, la persona esta protegida de estas pasiones (Likutey
Moharan Il. 8:2).

El Rebe Najman nos dice que no todo amor y compasion son lo que aparentan ser. Uno
puede, por ejemplo, dejar de reprender a un nifio por "compasién"”, pero ese nifio perdera la
posibilidad de aprender lo que se espera de él. Otras veces, uno puede actuar con una aparente
crueldad al disciplinar a su hijo, pero esto puede servir para fortalecer su caracter. Una falta de
adecuada disciplina puede ser reflejo de un Daat degradado, de compasidon mal entendida. Asi, toda
relacidon necesita de un perfecto equilibrio, tal cual se refleja en Tiferet y lesod (la columna del
centro; ver Apéndice C). Este equilibrio en la relacién con los demas demuestra una mente
equilibrada y un Daat bien desarrollado, donde el amor y la compasién son verdaderos vy
beneficiosos y donde. cada uno se relaciona con los demds de manera honesta.

Aquél que posee un Daat equilibrado tiene la capacidad de vivir un matrimonio maduro,
amoroso y fructifero. Esto se debe a que su Daat se filtrara hasta lesod, hasta todos los aspectos de
su personalidad y de sus rasgos de caracter (reflejados en su orden personal de las Sefirot). Ello se
manifestara en una relacion saludable con la pareja, lo que implica entrega, honestidad y fidelidad,
Guardar el pacto y establecer una relacidon confiable contribuird a su vez con un Daat bien
desarrollado.

Sin embargo, la persona que degrade su Daat caera en las relaciones ilicitas. No le sera fiel
a su pareja pues sus intenciones detras de la relacidn no son sanas ni muy probablemente, honestas.
De hecho, nuestros Sabios se refieren a una relacion ilicita como mentira e idolatria (Zohar Il, 87b;
ver también Likutey Moharan |, 36:8), pues aquél involucrado en una relacidn ilicita esta viviendo
una mentira. Tal persona no puede descubrir |a espiritualidad, pues a través de sus propias acciones
se ha alejado de la verdad, que es Divinidad. De este modo dafiara al Daat que normalmente lo
habria acercado a Dios.

Vemos entonces que el brit y la fe son interdependientes (ver Likutey Moharan |, 31:3). Ser
una pareja leal y fiel es el producto de cuidar la conducta sexual que, a su vez, es el resultado de un
Daat equilibrado. Controlar los deseos lujuriosos establece a la persona sobre una senda de
honestidad y verdad.



Es interesante notar que el atributo de la fe fue también patrimonio de Abraham, como dice
la Escritura (Génesis 15:6), 'El tenfa fe en Dios". Basandose en este versiculo ensefia el Midrash que
"Abraham fue el primero de los creyentes y el primero en circuncidarse" (Ester Rabah, Pesijta 10;
Shir HaShirim Rabah 4:19; ver Likutey Moharan [, 31:6). La conexidn es intrinseca para ambos, la fe
y el brit: dado que Abraham fue el primero en tener fe en el Dios Verdadero, fue a él que se le dio
la mitzva de la circuncision.

Amalek, por el contrario, representa el ateismo. Esto se puso de manifiesto cuando los
Amalekitas lucharon contra los judios, castrando a sus victimas (ver Deuteronomio 25: 18, Rashi;
Likutey Moharan II, 19:3). Ensefia el Rebe Najman que "la fe sélo puede mantenerse cuando uno
cuida el Pacto" (Likutey Moharan 1, 31:3).

Estos conceptos estan profundamente relacionados: aquél que guarda el Pacto es (o se
vuelve) una persona honesta y confiable. Mas ain, como hemos visto, al guardar el Pacto, la persona
puede alcanzar verdadero Daat, una conciencia expandida, pues su mente estd protegida por el
Pacto. Por el contrario, aquél que degrada el Pacto estd "malgastando su mente" y reduce su
intelecto al nivel de sus impulsos bioldgicas (ver también Likutey Moharan [, 29:4).

Asi, el verdadero Daat va de la mano con el cuidado del Pacto (ver Likutey Moharan |, 177:2),
lo mismo que el amor y la compasién, manifestaciones de ese intelecto. El adulterio, el ser infiel a
la pareja, degrada el Pacto. Esta deslealtad es equivalente (a nivel humano) a la idolatria, a la
deslealtad hacia lo Divino.

Sin embargo, el Rebe Najman ensefia que existe una solucidn. Las meditaciones Kabalistas
del mes de Elul corresponden al cumplimiento del Pacto. Estas meditaciones incluyen aprender
como "andar por la senda del arrepentimiento”. Todo aquél que se aleja de la senda ordenada y cae
en la inmoralidad dafia los senderos y caminos por los cuales debe transitar a lo largo de su vida.
Arrepentirse y comenzar a guardar nuevamente el Pacto puede rectificar las transgresiones y llevar
a la persona de retorno a la senda correcta (Likutey Moharan Il, 87).

Shadai: "jHay Suficiente!"

Ahora podemos comprender mejor como el Santo Nombre Shadai (ver arriba. Capitulo 40)
esta relacionado con el concepto del brit y cdmo aquél que guarda el Pacto puede atraer
espiritualidad desde este Santo Nombre y llegar por tanto a reconocer a Dios.

El Nombre ShaDai es un acréstico de Sheiesh Dal, "jHay suficiente!" Dios tiene suficientes recursos
como para mantener todas y cada una de las facetas de la Creacidn. Este Santo Nombre refleja la
idea de que no es necesario mirar mas alla de los propios limites para encontrar satisfaccién - asi
sean limites intelectuales, emocionales, materiales o financieros. Aquél que busca la espiritualidad
serda mantenido con lo "suficiente" por Aquél que todo lo sustenta.

Consideremos las siguientes ensefianzas:
Shadai indica satisfaccién con lo que nos ha tocado en la vida. Esto se refleja en la fe. Pues

aquél que posee una fe sélida no desea posesiones materiales. Cuidar el Pacto y, al hacerlo, quebrar
nuestra lujuria, atrae sobre nosotros el poder de este Santo Nombre (Likutey Moharan |, 23:12).



El orgullo lleva a denigrar el Pacto. Guardar el Pacto refleja restriccion y humildad. Restriccién es el
reconocimiento de que los recursos del Santo, bendito sea, son suficientes para proveernos de todas
nuestras necesidades (Likutey Moharan I, 11:3).

Capitulo 42
lesod: El Tzadik

Alo largo del Talmud y del Midrash encontramos referencias a los Tzadikim y a su grandeza,
pero no vemos ninguna descripcidon concisa con respecto a qué califica a una persona para ser
llamada "Tzadik". ¢ Cémo definimos al Tzadik? Es claro que el término hace referencia a una persona
espiritual. Pero esta 'persona espiritual" ées acaso un erudito de la Tora o es alguien que ora con
fervor? ¢ Acaso es aquél que cuida con mucho celo ciertas mitzvot o alguien que cumple con todas
las mitzvot de la mejor manera posible? La Kabald es muy explicita con respecto a quién es Tzadik.
"¢Quién es Tzadik?" pregunta el Zohar. "Aquél que guarda el Pacto" (Zohar I, 59b).

En la Kabal3, lesod corresponde al nivel del Tzadik, la persona recta. losef es presentado
como el paradigma del Tzadik: pues se mantuvo firme en su prueba mas grande, al rechazar los
avances sexuales de la esposa de Potifar (Génesis 39). Dado que, hablando en general, el deseo
sexual masculino es mds fuerte que el femenino (ver Ketubot 64b), en este capitulo nos centraremos
principalmente, pero no exclusivamente, en las pruebas que enfrenta el hombre. Sin embargo,
muchos de estos conceptos se aplican también a la mujer.

Zeir Anpin, compuesto por las seis Sefirot inferiores, representa un nivel mas elevado que
Maljut, la Sefird mds baja. Mas adelante explicaremos con detalle la naturaleza de esta relacidn
(Capitulo 44). En este punto, podemos comprender que lesod, que estd incorporado en Zeir Anpin,
implica un nivel que es raiz o fuente de Maljut, el nivel inferior que le sigue.

El Rebe Najman ensefia que existen dos niveles del brit. El nivel superior se refiere al nivel
del Tzadik, al cuidado del pacto. El nivel inferior corresponde al conocimiento de la Tord, aquél que
diferencia entre lo puro y lo impuro, lo permitido y lo prohibido, lo correcto y lo incorrecto (Likutey
Mohardn [, 31:5). Abraham, cuyo atributo caracteristico era Jesed, alcanzo el nivel mas elevado del
brit. Como hemos visto, la energia de Jesed sélo se revela en lesod; es por ello que fue Abraham
quien recibié el mandamiento de la circuncision. El nivel secundario del brit fue alcanzado por el
sirviente de Abraham, Eliezer, erudito en las ensefianzas de Abraham (loma 28b). Aquél que logra
estos dos niveles del brit es conocido como tzadik y como lamdan, una persona recta y erudita. La
persona erudita se encuentra necesariamente en un nivel inferior al del Tzadik, pues el
conocimiento debe estar subordinado a las buenas acciones, dado que el conocimiento por si solo
puede engafiar a la persona (ver Avot, 3:17).

Aquél que, como Abraham, alcanza el nivel mas exaltado del brit, puede ser muy "fértil".
Abraham es llamado (Génesis 17:5) padre de una multitud de naciones": ademdas de sus propios
hijos, 'fue padre" de las almas de muchos conversos. La persona que asciende a un nivel elevado de
rectitud puede ensefiarles a las otras almas cdmo servir a Dios (ver Likutey Moharan |, 31:5-8).

Vemos entonces que ser Tzadik es haber alcanzado el mds elevado de los niveles; por encima
aun del nivel de aquéllos que conocen toda la Tord. Guardar el brit - observar las leyes que
corresponden al Pacto - permite que hasta la mas simple de las personas alcance el nivel de Tzadik,
aunque no sea el nivel mas alto de Tzadik. Tal vez mucha sea escéptica con respecto a este concepto.



¢Es esto todo lo que se requiere para ser un Tzadik? Si, responde el Rebe Najman. "Acaso es posible
ser un Tzadik sin ser un erudito... Hasta la persona mas simple puede ser un Tzadik" (Sabiduria y
Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov #76).

El valor de la palabra hebrea brit es 612, pues ésta es una mitzva que incluye a todas las
otras 612 mitzvot. La palabra Tora es equivalente a 611, pues también ella esta incluida en la mitzva
del brit. Podemos concluir entonces que cuidar el brit equivale en valor a todas las otras mitzvot
combinadas. Todo intento de guardar el Pacto mediante la pureza sexual nos llevara
automaticamente hacia la Tord y la santidad.

Mas aun, ensefia el Rebe Najman que no es posible comprender siquiera las enseifanzas de
un Tzadik a no ser que la mente esté limpia de todo pensamiento lujurioso. Aunque la persona
pueda ser erudita, es decir, que haya dominado el nivel inferior del brit, sus estudios pueden
engafarla. Es necesario buscar constantemente el nivel superior del brit, limpidndose de toda
lujuria. Sélo entonces se podran comprender las ensefianzas del Tzadik (ver Likutey Moharan |,
36:5). Esta es una doctrina basica para todos, en todos los niveles de la vida.

Esta idea parece implicar una contradiccion inherente: ¢COmo es posible estudiar acerca de
la espiritualidad si uno ha degradado el Pacto? No es posible rectificar aquello que ha sido danado
hasta no haber aprendido - del Tzadik - como rectificar esos dafios. iPero no es posible comprender
las ensefianzas del Tzadik hasta que estos dafios no hayan sido rectificados! Esta paradoja se
resuelve a través del principio de que todo individuo es capaz de comprender las ensefianzas del
Tzadik de acuerdo con el grado en el cual esté dispuesto a rectificar sus errores. Si la persona acepta
gue sus errores son de hecho fallas, que son producto de algun error en ella misma, y que en ultima
instancia debe apoyarse en el consejo del Tzadik para ayudarla a corregir ese error, entonces sera
capaz de beneficiarse de las ensefianzas del Tzadik (Parparaot Lelojma 1, 36:5).

Comprender esta ensefianza es de crucial importancia si uno desea embarcarse en el camino
espiritual. El Pacto es el cimiento sobre el cual es posible comenzar a construir verdaderamente una
vida espiritual, Pero considerando las tentaciones que existen (como pronto trataremos), ¢cémo
puede alguien superar estos obstaculos? La idea de aceptar la responsabilidad de nuestros errores
y de estar dispuestos a aceptar la guia del Tzadik nos ensefia que la opcidn por lo Divino es real y
puede ser alcanzada por todos, en base a los esfuerzos que cada uno ponga en la bisqueda. Asi
como sdlo es posible alcanzar los peldafios superiores de una escalera si primero se pasa por los
inferiores, de la misma manera los esfuerzos de cada uno al comenzar a trabajar lentamente y con
constancia contribuiran a una constante elevacion del nivel espiritual, permitiendo pasar finalmente
por las Puertas de la Santidad y sentir la verdadera dulzura de las ensefianzas del Tzadik.

Un Sdlido Cimiento...
El Tzadik es el cimiento del mundo.
Proverbios 10:25

¢Como se alcanza el nivel de Tzadik? ¢COmo se puede guardar el brit? ¢Cuales son los
beneficios de cuidar y guardar las facultades reproductivas y qué abismos se deben enfrentar si uno
sucumbe a la constante presencia de las tentaciones?

Tanto el Talmud (Guitin 52a) como el Zohar (ll, 203a) hablan del "viento tormentoso" que
puede generar un trastorno en el hogar antes de la llegada del Shabat. Los seis dias de la semana
son un paralelo de las seis Sefirot de Zeir Anpin, y el Shabat es un paralelo de Maljut (ver arriba,



Capitulo 40). Asi, cuando lesod (la sexta Sefira, paralela al sexto dia) esta dispuesta a transferir su
simiente a Maljut - conceptualmente la llegada del Shabat - un "viento tormentoso", es decir, un
subito despertar de los obstdculos, se hace presente para impedir esta transferencia, tentando a la
persona para hacerla sucumbir ante la ira o la transgresién. Las tentaciones, al igual que los dias de
la semana, siempre se presentan en un ciclo recurrente.

Dado que Maljut corresponde a la pareja y al habla (ver arriba, Capitulos 26, 29) es posible
superar las tentaciones santificando el habla. Asi se "santifican" las relaciones, otorgando el debido
respeto a la pareja y no mezcldndose en relaciones prohibidas. Al santificar Maljut se despierta el
anhelo por lo espiritual, disminuyendo los malos deseos (ver Likutey Moharan |, 19:3).

Enseia el Rebe Najmdn que existe un "rocio de santidad" cuyas gotas descienden al mundo
trayendo abundante bendicion y prosperidad. Este rocio corresponde a las "gotas" de simiente que,
como hemos visto (arriba, Capitulo 40), emanan de la mente de la persona. Aquél que se conduce
con la mirada puesta en la espiritualidad atrae bendiciones al mundo a través de sus "gotas' Sin
embargo, dedicarse a actos sexuales prohibidos es una pérdida de simiente, un debilitamiento de Ia
mente y un derroche de la abundancia - un rechazo impudico de todo el bien que Dios nos ofrece.
Asi, degradar el Pacto, malgastando la simiente, disipa las bendiciones y la abundancia, las que
entonces se transforman en alimento para los poderes no santos del Otro Lado (ver Likutey
Moharan |, 1 1:4).

Vemos entonces que guardar el Pacto es un proceso de santificacion. Degradar el Pacto
mediante la impureza sexual constituye lo opuesto a esta santidad. El nivel basico del cuidado del
brit se logra adhiriéndose a las leyes del matrimonio y de la pureza familiar tal cual se encuentran
en la Tora. Los siguientes son algunos de los ejemplos mas comunes de dafio al Pacto:

. Relaciones con una mujer que no se adhiere a las leyes de la pureza familiar.

. Relaciones con una mujer prohibida en matrimonio por la Tora (tal como un Kohen con una
divorciada; o peor aun, adulterio, incesto o un casamiento fuera de la fe).

. Relaciones extramatrimoniales.
. Homosexualidad.
. Onanismo.

Cometer cualquiera de estos actos constituye una degradacion del Pacto y lo opuesto a
honrar y santificar los poderes Divinos de procreacidon. Todos implican malgastar simiente y la
transferencia de todas las bendiciones y la abundancia al Otro Lado, a las fuerzas del mal parasitas
de la santidad.

Ensefia el Rebe Najman:

Una ardiente pasion en el corazén se asemeja a un viento tormentoso. Esa pasién sdlo
puede "enfriarse" mediante un hablar santo. Si la persona no toma la iniciativa de "enfriarla", sera
el mismo viento tormentoso el que la "enfrie" a ella - produciéndole una emisidn nocturna (Likutey
Moharan [, 19:5).



La palabra hebrea para tal emision es KeRi, similar a la palabra hebrea KeRlIrut, que significa
frio. Una emisidn nocturna es llamada miKRé laila, pues la violenta tormenta que arde dentro, la
responsable de la emision, hace que el individuo se vuelva frio e indiferente a las influencias de lo
espiritual. Si alguien sucumbe a las tentaciones y malgasta su simiente, esto "enfria" sus aspiraciones
espirituales. Pero si controla sus tentaciones, puede 'calmarse" y encontrar satisfaccion fisica y
espiritual dentro del marco de las relaciones permitidas.

Desafortunadamente, guardar el Pacto no es cosa facil de alcanzar. El mundo en que vivimos
ofrece innumerables tentaciones; el hombre se halla expuesto a toda clase de seducciones, mucho
antes incluso de llegar a considerar contraer matrimonio. Cuanto mas uno espere a casarse, mas
dificil le sera guardar la seiial del Pacto con pureza. Es por esto que el Rebe Najman aconsejé a sus
seguidores que contrajesen matrimonio lo mas jovenes posible, antes de ser vencidos por la
tentacién. Ensefiaron nuestros Sabios: aquél que contrae matrimonio antes de los veinte afios podra
ser salvado de los pensamientos lujuriosos (Kidushin 29b). Aunque el matrimonio no siempre es
factible a esa edad, la gente debe casarse lo antes posible.

Incluso luego del matrimonio suelen presentarse diversas complicaciones que generan toda
clase de problemas con respecto al cuidado del Pacto. El trabajo y las presiones financieras, los
problemas con los hijos, demasiados viajes y muchas otras circunstancias presentan en general una
prueba severa. Si agregamos a la lista de las tentaciones diarias la presencia cada vez mds notable
de los medios de comunicacidon, uno se encuentra frente a una formidable tarea. Aun asi, la
institucion del matrimonio sigue siendo tan basica para el mantenimiento del equilibrio emocional
y espiritual que el Rabi Natan cierta vez hizo notar, "Si estan casados y me dicen que se dedican al
servicio del Todo Poderoso, les creeré. Si no estan casados y me dicen que se dedican al servicio del
Santo, bendito sea, jno les creeré!" (Aveneha Barzel p.85).

El Rebe Najman ensefia que la inmoralidad puede destruir el cuerpo (Likutey Moharan II,
107). Esto esta en conformidad con la ensefianza del Talmud (Sukd 52b), "El hombre tiene un érgano
pequefio [el brit]: si lo deja con hambre, se sentird satisfecho; si lo alimenta, nunca estard
satisfecho". Cuanto mas se dedica una persona a la actividad sexual, mas crece su apetito por ella.
Cuanto mds respeto sienta una persona por sus facultades de procreacién a través de la restriccién,
mas grande sera su satisfaccion en las relaciones maritales. Esto se debe a que al ejercer el control
uno obtiene claridad mental. Aquel que busca aumentar constantemente los placeres sensuales
terminard despilfarrando su energia vital y anulando su mente, generandose dafio a si mismo y a los
demas.

Este concepto se muestra claramente en la sociedad moderna, con el aumento de la
homosexualidad, la pedofilia, el abuso sexual y los crimenes sexuales violentos. Todos son productos
de personas cuyas mentes han sido violadas y degradadas por la incesante exposicion a peliculas,
literatura, propaganda, etcétera.

La homosexualidad y la masturbacion, por ejemplo, son las formas mas notables de la
pérdida en vano de la simiente, y sin embargo muchos consejeros profesionales aconsejan estas
actividades como utiles para la liberacion de las cargas emocionales. Cuando la gente necesitada de
terapia busca ayuda para obtener equilibrio emocional, se encuentra generalmente alentada a
dedicarse a ciertas actividades que la llevaran a socavar su energia y a malgastar su mente. Este es
un camino devastador que coloca al desafortunado cliente en la senda de un continuo abuso sexual



- jde si mismo! - con poca esperanza de mejoria, hasta que un dia se despierta y comprende que ha
sido mal aconsejado y engafiado.

Es por esto que la primera fase de la teshuva (arrepentimiento) implica usualmente un
completo cambio de la forma de vida pasar de un extremo al otro - para producir un quiebre en el
comportamiento negativo habitual y darse un tiempo para ajustarse y crear un nuevo patréon de
vida. Por ejemplo, es sabido que la Unica manera de superar el alcohol o la adiccidn a las drogas es
mediante una completa abstinencia. El alcohélico que dice "Un vaso mas..." nunca podra superar su
adiccién. Lo mismo sucede con la promiscuidad sexual. La Unica diferencia es que, en el caso del
alcohol o de la adiccién a las drogas, nunca se podra volver a ello. En el caso de las relaciones
sexuales, sin embargo, la teshuva conlleva una segunda fase denominada "santificacién de aquello
gue esta permitido". En otras palabras, de acuerdo con el Judaismo, las relaciones sexuales sanas
dentro de los sagrados precintos del matrimonio y de acuerdo con las leyes de la pureza familiar
son, de lejos, la mayor rectificacidon de los danos del pasado, mucho mas que cualquier forma de
abstinencia.

En general, sin embargo, la primera fase de la teshuva debe incluir la restriccion y el
autocontrol. Hasta que la persona no aprenda a controlarse, no tendrd un "lesod" en su vida, ningun
cimiento solido sobre el cual apoyarse. Luego de que se ha practicado la restriccidn y aprendido sus
valiosas lecciones, él o ella podran avanzar hacia una vida nueva y saludable.

¢Qué sucede con la persona que no puede hacer teshuvd sobre sus malas acciones pasadas?
¢Acaso no hay esperanzas para ella? Esto nos lleva al regalo divino de la reencarnacion. Todas las
fuentes Kabalistas coinciden en lo siguiente: El alma (o la porcion del alma que lo requiera) sera
reencarnada para rectificar todo mal cometido en su vida previa. Para facilitarlo, el individuo
reencarnado sera llevado hacia las dreas especificas que requieren rectificacion. De acuerdo con el
Ari, el Talmud (Shabat 118b) alude a esto al relatar que cuando se le pregunté al Rabi losef, "éQué
mitzva era la que tu padre [Raba] cuidaba con mayor esmero?" el que preguntaba sabia que todo
judio debe cumplir con todas las mitzvot de la mejor manera posible. Claramente, por lo tanto, la
pregunta era mucho mas profunda: si una persona estd asociada de manera poco comun con una
mitzva en particular, eso indica que su misién al venir al mundo es rectificar esa mitzva. De acuerdo
con esto, la pregunta se referia a cudl era la mitzva con la que habia quedado en deuda el alma de
Raba en su encarnacion previa. Escribe el Ari que lo mismo se aplica a cada individuo. Las
caracteristicas principales de la debilidad espiritual de la persona son las areas especificas que debe
rectificar (ver Shaar HaGuilgulim 16).

Asi, si la persona nace con una tendencia a derramar sangre, ésta debe ser canalizada al
servicio a Dios, es decir, siendo un shojet (carnicero ritual) o un mohel (aquél que realiza la
circuncision). Todos tienen dificultades con los rasgos de caracter que Dios les dio para trabajar en
esta vida. Si han recibido una dificultad, su tarea consiste en encontrar maneras de utilizarla para
servir a Dios en lugar de ir en contra de Sus directivas. Lo mismo se aplica a la pasion sexual, al deseo
de posesiones materiales y demas.

Ensefia el Rebe Najman que la degradacién del Pacto trae la 'espada", como en (Levitico
26:25), "Traeré la espada contra ustedes, la que ejecutara venganza por el Pacto" (Likutey Moharan
I, 20:10). Esta espada se manifiesta en las diferentes clases de sufrimientos por los que debe pasar
la gente. Por el contrario, el brit representa la paz (ver arriba, Capitulo 41). Cuidar el Pacto trae
literalmente la paz al hogar, permitiendo que marido y mujer aprendan a comunicarse en una



relacidon santa entre lesod y Maljut. De este modo, la pareja puede construir su hogar sobre un
cimiento sélido. Alli donde se transgrede el Pacto se debilita el cimiento mismo sobre el cual han
construido sus vidas. Su relaciéon se vuelve inestable y la inseguridad reina en sus vidas.

Pero ésta no es una situacion definitiva. Escribe el Rabi Natan que una pequefia medida de
intelecto es suficiente para contrarrestar el peor ataque contra la mente -y contra lesod - para que
la persona pueda salir victoriosa. El Rebe Najmdn escribe que todo sucede "en la mente" (ver Likutey
Mohardn [, 72). La simiente emana de la mente porque es alli donde tiene lugar toda la "accién". Si
la persona siente una pasién que puede alejarla de la espiritual, serd su mente la que controle ese
deseo. La pasién puede retornar, pero aquél que preste atencidén podra volver a redirigir su mente.
Como hemos visto (Capitulo 18), quien busca la espiritualidad tiene la mente abierta y es capaz de
volverse hacia otros pensamientos para cambiar asi la luz de su conciencia. Aquél que no busca la
espiritualidad es de mente estrechay sus pensamientos pueden facilmente quedar fijos en una idea.

Agrega el Rebe Najman que la simiente de la persona es indudablemente algo muy valioso
y "querido". La palabra hebrea laKaR (querido) tiene las mismas letras que KeRI(emisidn). Quien
eleva el honor de Dios mediante una conducta moral apropiada se hace "querido". Logra el poder
de elevar a aquéllos que han caido debido a la emisién en vano de semen. La Gloria de Dios se revela
entonces y es elevada, incluso por aquéllos que recién estdn comenzando a reconocerLo (Likutey
Moharén |, 14:1, 13).

Aunque la persona haya degradado su brit, siempre hay esperanza. El brit es llamado jotem
(sello) pues el Pacto de Abraham es el sello de Dios en el cuerpo del hombre. El Pacto degradado
corresponde a (Levitico 15:3) "helTiM besard - su carne estda sellada [es decir, su érgano ha sido
bloqueado con una descarga seminal]". Al aprender a restringirse y guardar el Pacto, uno puede
elevarse de un estado de "helTiM besard", a otro de JoTeM (el sello del Pacto) y rectificar asi los
dafios causados (Likutey Moharan Il, 5: 1 1).

...Trae Contento en la Vida
Si no fuera por la sal, el mundo no podria soportar la amargura.
Zohar |, 241b

La sal tiene una propiedad Unica que hace que, pese a su sabor amargo, sirva como
condimento para casi todos los alimentos. En este sentido, la sal contiene dos propiedades opuestas
- su gusto es fuerte, pero suaviza los alimentos, haciéndolos agradables al paladar. En un sentido
mas profundo, la "dicotomia de la sal" representa el sufrimiento por el que debe pasar la personay
la tranquilidad que encuentra al superarlo. De hecho, el Talmud encuentra un paralelo entre la sal
y los sufrimientos en el hecho de que Dios hizo un pacto con ambos.

Existe un pacto de sal, como en (Levitico 2:13) "Que no falte [de los sacrificios] la sal del
Pacto eterno de Dios..."; Y existe un pacto con el sufrimiento (ver Deuteronomio 28:69). Asi como
la sal ablanda la carne, de la misma manera el sufrimiento [ablanda a la persona, pues] genera el
perddn por sus pecados (Berajot Sa).

Lo triste de la vida es que el sufrimiento les acontece a todos. Alguna gente sufre pequefios
problemas; otros, dificultades financieras mayores y otros enfermedades serias o problemas
domeésticos. Algunos sufren todos los dias, otros de manera intermitente; pero todos sufren. Aun
asi, todo aquél que sufre admitira que las cosas "podrian estar peor". El Talmud equipara la sal con



el sufrimiento, pues "asi como la sal ablanda la carne, de la misma manera el sufrimiento genera el
perddn por sus pecados". Si bien es verdad que siempre existe el dolor del sufrimiento, dentro de
ese sufrimiento hay un "edulcorante" - pues hace que el hombre reconozca sus errores y lo ayuda a
dirigir su vida hacia la rectificacidén de sus fallas. (También esto se alude en la vesicula biliar: |a bilis
gue contiene es muy amarga pero su funciéon es 'endulzar"; ver arriba, Capitulo 11).

El Rebe Najmdn se refiere al uso de la palabra "pacto" que hace el Talmud con respecto a la
sal y al sufrimiento, para revelar una dimensién mds de cémo el Pacto puede llevar a la persona
hacia una vida de dulzura y satisfaccion.

Ensefia el Rebe Najman:

El Tzadik corresponde al brit. El sostiene el mundo, portando todas sus bendiciones, tal
como se nos dice (Proverbios 10:6), "Bendiciones sobre la cabeza del Tzadik". Pues el Tzadik [es
decir, lesod] retiene la "semilla" de todas las almas, de las cuales emana la abundancia para el
mundo (Likutey Moharan |, 54:3).

El Rebe Najman continda explicando que el concepto del Tzadik alude al cuidado del Pacto.
Todos, en la medida en que guarden el pacto, pueden merecer el titulo de "Tzadikim". El cuidado
del Pacto ayuda a la persona a sobrellevar el sufrimiento y a recibir bendiciones, a la vez que le
facilita ganarse el sustento. Por ende, el cuidado del Pacto, que indica el nivel de Tzadik y del pacto
de sal, ayuda a aliviar el otro pacto, el del sufrimiento.

¢Como se produce esto? La simiente, que se origina en el cerebro, es comparada al tal
(rocio), el rocio santo de la Luz de Dios que fluye desde los Mundos Superiores. Esto se basa en la
siguiente ensefianza del Tikuney Zohar (Segunda Introduccién, 17b):

El Rabi Simdn se levantd y comenzd su discurso. Dijo (I Crdnicas 29:11): "Tuyos, Dios, son la
Grandeza y el Poder. [Tuya es] la Armonia [de estos extremos]. [Tuyo es] el Dominio y el Esplendor
sobre Todo lo que hay en el cielo y en la tierra. Tuyo, Dios, es el Reinado y la Absoluta Soberania
sobre todo". Escuchen, seres superiores que duermen en Jevrén, y [Moisés] el Pastor Fiel.
iDespierten de su suefio! "jDespierta y canta, ti que moras en el polvo! Pues Tu rocio sera un rocio
de luces y la tierra arrojara a sus muertos" (Isaias 26:19). Estos son los rectos, de los cuales se dice
(Cantar de los Cantares 5:2), "Estoy dormida pero mi corazén esta despierto; la voz de mi Amado
golpea. Abreme tu corazén, Mi hermana, Mi amiga, Mi Paloma, Mi perfecta gemela, pues Mi cabeza
esta llena de rocio y Mis bucles con las gotas de la noche". Pues en verdad, los rectos no estan
muertos. Por esta razén se dice con respecto a ellos, "jDespierta y canta, tu que moras en el polvo!"

Pastor Fiel, tu y los Patriarcas deben salir de vuestro suefio y cantar para despertar a la
Shejina [literalmente, "la Presencia Inmanente de Dios"]. Pues se dice que mientras la humanidad
sea incapaz de percibir la Presencia de Dios en la Creacion, la Shejina estara dormida en el exilio.
Hasta ahora, todos los rectos han descansado en un profundo suefio. [Pero cuando llegue el
momento de la Redencidn], de pronto la Shejind emitira tres gritos para despertar al Pastor Fiel. Ella
le dird: Levantate, Pastor Fiel, pues sobre ti esta escrito, "Estoy dormida pero mi corazén esta
despierto; la voz de mi Amado golpea" [regainidandome amorosamente] con las Cuatro Letras de Su
Nombre. Y El dice: "Abreme tu corazén, Mi hermana, Mi amiga, Mi Paloma, Mi perfecta gemela".
Pues (Lamentaciones 4:22) "Hija de Sidn, ha terminado el castigo de tus pecados; ya no Te llevaré
mas al exilio". "Pues mi cabeza esta llena de tal [rocio]'



éQué significa "llena de tal"? Se refiere al Santo, bendito sea. El dice: Desde el dia en que
fue destruido el Templo terrenal e Israel fue enviada al exilio, ti pensaste que yo habitaba
tranquilamente en Mi Casa Celestial. {No! No He entrado en [Mi Casa] Arriba desde el dia en que
ustedes salieron al exilio. Les daré una sefial para mostrarles que no He entrado durante la larga
noche de vuestro exilio: "Mi cabeza esta llena de tal y Mis bucles con las gotas de la noche". El valor
de Tal [las letras hebreas TetLamed] es 39. Esto es equivalente al valor de las tres primeras letras
de Mi Nombre [cuando cada letra estd "expandida” con la letra Alef]: lud-Vav-Dalet = 20; Hei-
Alef= 6; Vav-Alef-Vav 13 (totalizando 39). La cuarta letra, Hei-Alef, es igual a 6. Esta representa Mi
Shejina en el exilio. Cuando se suman las Cuatro Letras de Mi Nombre, da 45 (ver Apéndice C).
Cuando la ultima letra, Hei-Alef es separada de las otras [es decir cuando Mi Presencia se oculta de
la humanidad], ellas sélo valen 39. La letra final representa asi a la Shejind, que es incapaz de recibir
el tal [rocio] de las tres primeras letras, pues se encuentra en el exilio. Sin embargo, cuando este tal
fluya para "llenar" la Shejina con el flujo de todas las Fuentes Superiores, Ella revivird y habra llegado
la Redencidén. En esa época, el Pastor Fiel y los santos Patriarcas se levantardn de inmediato. Este es
el misterio de la unificacidn del Nombre de Cuatro Letras de Dios, IHVH.

La guematria basica (el equivalente numérico) del Tetragramaton, IHVH, es 26. La segunda,
tercera y cuarta letras de Nombre pueden ser "extendidas" de cuatro formas diferentes, dando
cuatro diferentes ecuaciones numéricas (ver Apéndice C). Una de estas se obtiene deletreando el
Nombre utilizando la letra Alef asi afirma el Zohar, lud-Vav-Dalet 20; Hei-Alef= 6; VavAlef-Vav = 13;
Hei-Alef= 6, dando un total de 45. La letra final, Hei-Alef, corresponde a la Shejina y a la Sefira de
Maljut. El rocio (es decir, la abundancia) de Dios que desciende a Maljut proviene de la expansion
de las tres primeras letras, IHV, que da un valor de 39, el mismo valor que la palabra TaL.

Tal corresponde a las treinta y nueve formas de trabajo que se utilizaron en la construccion
del Tabernaculo en el desierto. Como es bien sabido, la abundancia y la bondad llegan al mundo a
través del Tabernaculo (es decir, del Templo, donde se revela la Divinidad). Aquel que guarda el
Pacto atrae sobre si el tal de abundancia. Cuando se dedica a las treinta y nueve formas de trabajo
en busca de su sustento, sus esfuerzos son un aspecto del Tabernaculo - refiriéndose a la
construccion del Tabernaculo que corresponde a las treinta y nueve luces del tal. El sustento le llega
facilmente y siempre es dulce. Por el contrario, cuando la persona degrada su brit, su trabajo es un
aspecto del Tabernaculo en el momento de su destruccién. El sustento le llega con dificultad y esta
lleno de amargura. Esto es equivalente a recibir los treinta y nueve latigazos prescritos por la Tora
como castigo para diversas infracciones (Likutey Moharan |, 11:4).

Guardar el Pacto ayuda a que la persona viva una vida de satisfaccion y alegria,
protegiéndola de caer presa de la idolatria en la forma de la avaricia. No hay nada que haga que el
hombre pierda mas vitalidad y virilidad como la preocupacion y la tristeza. Esto lleva a la depresion,
la que genera mas preocupaciones, ad infinitum. Por consiguiente, preocuparse sobre la situacion
financiera (que, como se explicé [arriba, Capitulo 41], surge de la degradacion del pacto) puede
acortar la vida de la persona. De manera similar, aquél que se rebela contra el Tzadik, el verdadero
guardian del Pacto, es castigado y se ve plagado de una avara insatisfaccion. Guardar el Pacto y
escuchar al Tzadik ayuda a superar las preocupaciones y conduce a la alegria (Likutey Moharan |,
23:3-7).

Noé y el Arco Iris



El arco iris, como Pacto, es otro simbolo del cuidado del brit. Como hemos visto, la Tora
refleja la historia de la humanidad.

Al analizar la historia de Noé y del Diluvio podemos ver cdmo ésta refleja la batalla universal
en contra de la inmoralidad (ver Génesis 6-9).

Las almas de la Generacién del Diluvio estaban sumergidas en la inmoralidad. Practicaban
el adulterio, la homosexualidad, la masturbacidn y el bestialismo (ver Bereshit Rabah 6:5). Su
constante de noche de simiente invoco terribles juicios, al punto en que la humanidad debié ser
eliminada.

El castigo de esta generacidn estuvo "de acuerdo con su crimen". El pecado principal de la
Generacién del Diluvio fue la emisién en vano de simiente. Afirma el Talmud que aquél que emite
simiente en vano es considerado como si hubiera traido el diluvio al mundo (Nida 13a). Podemos
comprenderlo mejor cuando vemos que una sola descarga de semen contiene varios cientos de
millones de células espermadticas, cada una de las cuales tiene el potencial de fertilizar el évulo
femenino. Esta simiente estd 'viva" con el poder de dar vida, de modo que toda emisidon en vano es
una pérdida de vida - tal como una inundacidn apareja pérdida de vidas.

Noé fue el unico hombre de esa generacién considerado digno de ser salvado del Diluvio
que Dios trajo al mundo. El era la unica figura biblica con el titulo de Tzadik. Porque el Tzadik es
alguien que guarda su Pacto, y Noé era el Unico guardidn del brit en esa generacién inmoral.

Para escapar del Diluvio, Noé debid construir un Arca para protegerse y proteger a su familia
junto con al menos dos animales de cada especie. El Rebe Najman ensefia que la palabra hebrea
para "Arca" es teiva, que también puede traducirse como 'palabra". La "palabra" de Noé fue la
plegaria. Esencialmente, fue esta "palabra" de plegaria, la manera mds sagrada y efectiva de utilizar
el habla, lo que protegid a aquéllos que estaban en el Arca de las aguas destructivas del Diluvio
(Likutey Moharan |, 14:10).

Vemos entonces que la Unica opcién de salvacidon que tuvo Noé, como Tzadik de esa
generacion, fue elevar sus plegarias a Dios. El Tzadik, como hemos visto, es llamado asi debido a que
guarda su Pacto. Esto le permite unirse con Maljut, que representa el habla (ver mas arriba) y asi
fortalecer la plegaria y dirigirla de manera apropiada. Fue gracias a sus plegarias que Noé pudo
salvarse de la destruccion del Diluvio. Como Tzadik, capaz de fortalecer sus plegarias, pudo también
salvar a su familia.

Luego del Diluvio y al salir del Arca, Noé fue abrumado por la vision de la destruccién del
mundo. Ord entonces a Dios, Quien le prometié que nunca mas traeria un diluvio asi sobre la tierra.
Como prueba de esta promesa, Dios le ofrecié a Noé la sefial del arco iris como recordatorio de Su
Pacto.

Cuando Dios ofrecioé Su Pacto, esperaba que a cambio de su proteccién el hombre hiciera lo
mismo y tuviese respeto por la moralidad humana. Pero poco después, Jam, el hijo menor de Noé,
produjo un tremendo dafio a través de su transgresion sexual. Noé lo maldijo duramente,
diciéndole, (ver Génesis 9:18-29), "Esclavo seras".

Jam, el hijo de Noé, transgredid en contra de la misma fuerza que le habia permitido a Noé
sobrevivir - el brit. Jam se traduce como "caliente", indicando la "sangre caliente de la lujuria" que



arrastra a la persona (Tikuney Zohar #18, 37a). Debido al "calor" descontrolado de esta transgresién
y por haberse hecho esclavo de sus deseos, Jam fue maldecido con la esclavitud. Este es el destino
que le aguarda a aquél que no controla su lujuria.

Llevando estos conceptos hacia una aplicacién mas practica, el Rebe Najman ensefia que el
brit de Noé y el brit de Abraham tienen mucho en comun: el arco iris, que sefiala el brit de Dios con
Noé, es llamado keshet, que también se traduce como arco. El Pacto de Abraham es también
llamado el keshet habrit, el arco del Pacto; y alude al brit cuando éste funciona en pureza. El 6rgano
del brit es visto como un arco; la simiente, como la flecha (Zohar 111, 272a; Likutey Moharan 1,
29:6). Al cuidar el brit, se obtiene el poder de una plegaria efectiva; al rectificar el Pacto (arco), uno
puede transformarse en un "lanzador de flechas", alcanzando el "blanco" con sus plegarias de la
manera mas efectiva (Likutey Moharan 11, 83:1).

La plegaria se ve por el brit debido a que Zeir Anpin corresponde a la voz y Maljut, a la
palabra (ver Zohar Il, 230b). lesod, que es una manifestacion de Zeir Anpin, representa el brit, y
Maljut recibe de lesod. Por lo tanto, aquél que guarda el brit rectifica la voz y le da poder al habla, a
la plegaria. Por otro lado, aquél que degrada su brit dafia su voz, perdiendo el sentimiento por la
plegaria; al dafiar el brit se disminuye el poder de la plegaria (ver Likutey Moharan |, 27:6; ibid. Il
1:10).

Esto también se alude en el hecho de que la tradquea esta sostenida por seis anillos de
cartilago (ver arriba, Capitulo 26). lesod es la sexta Sefird de Zeir Anpin. Asi, al degradar lesod, el
"sexto" aspecto de Zeir Anpin, se dafia la voz.

Hemos visto que la simiente proviene de todo el cuerpo (arriba, Capitulo 40). El Rebe
Najman ensefia que aquél que guarda el Pacto merece sentir en todo su cuerpo la dulzura de sus
plegarias. Todos sus huesos sienten esta dulzura, tal como canté el Rey David (Salmos 35:10), "Todos
mis huesos dirdn: 'Oh Dios, ¢ Quién es como Tu?'." Sus plegarias son como flechas disparadas hacia
el objetivo con precisién, rectitud y verdad (Likutey Moharan [, 50:1).

Capitulo 43
El Remedio General

Cierta vez, al hablar del tema del Pacto, el Rebe Najman hizo notar que probablemente las
tres cuartas partes de la poblacidon masculina del mundo experimentaban emisiones nocturnas. A
veces esto es resultado de un exceso de comida, y otras veces, de una enfermedad. Pero para
aquéllos que la experimentan como resultado de sus pensamientos lujuriosos, sus ramificaciones
son verdaderamente temibles (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov #141). Con esto
en mente, el Rebe Najman revelé el Tikin HaKlali (El Remedio General).

Sabemos que para cada pecado existe un tikin apropiado, una accidn especifica que puede
rectificar el dafio espiritual producido por esa transgresion. Sin embargo, écual es el tikin cuando
necesitamos rectificar muchos pecados, o rectificar un pecado con muchas ramificaciones? ¢Sera
necesario activar todos los tikunim especificos? ¢Acaso es posible? Debido a que no lo es, el Rebe
Najman nos dice que existe un concepto general de rectificacidon, un Remedio General para todos
los pecados.



Ensefia el Rebe Najman:

Existen 365 prohibiciones en la Tord, correspondientes a los 365 nervios y venas del cuerpo.
Transgredir cualquier mandamiento corresponde a dafar la vena o nervio especifico asociado con
ese mandamiento. Es practicamente imposible rectificar cada transgresion, pues cada mitzva tiene
muchas ramificaciones, asi como cada vena tienen muchos capilares. ¢Ddnde es posible entonces
buscar la rectificacién? Aqui se aplica el concepto del Remedio General; éste es un remedio que se
encuentra por sobre todo y que puede rectificarlo todo. Esto puede lograrse mediante la
rectificacion del brit. [La Tora tiene un total de 613 mitzvot. La palabra brit es numéricamente
equivalente a 612, al sumarle | por la mitzvd misma del brit se alcanza un valor igual a 613. Asi, el
cumplimiento de esta mitzva engloba a todas las demas]. Rectificando el Pacto, uno puede rectificar
todos los demads pecados.

Esto es efectivo pues el brit esta asociado con el Santo Nombre Shadai, " jHay suficiente ! "
(ver amiba, Capitulo 40). El Santo, bendito sea, tiene suficiente - suficiente bondad y capacidad -
para rectificar los peores pecados y las transgresiones mas tremendas. Si, luego de eyacular de
manera impropia y de malgastar la simiente, el hombre comienza a guardar el Pacto y a buscar el
Remedio General, llegara entonces a SHaDal, la Bondad del Santo, bendito sea. Al arrepentirse, uno
obtiene la capacidad de SHaDI [se traduce como "poner en su lugar'] todas las rectificaciones
necesarias para las diferentes venas y nervios, rectificando incluso las dreas mdas complejas (Likutey
Moharén [, 29:4).

Como hemos visto (arriba, Capitulo 42), el brit incluye todos los niveles de Tord y de
espiritualidad. Al guardar el brit, uno '‘pone" las rectificaciones en su lugar, en aquellas areas que,
en otras circunstancias, habrian sido imposibles de alcanzar. Asi, hasta los mas serios pecados
pueden rectificarse mediante la rectificacidon general del Pacto, del brit.

El Remedio General (Tikun HaKlali)

El Remedio General revelado por el Rebe Najman es un paralelo de los Diez Tipos de
Melodias con las cuales fue compuesto el Libro de los Salmos (ver Pesajim 117a; Zohar lll, 101a).
Hemos tratado del poder de la cancidon (Capitulo 29) y hemos visto que es una profunda expresion
del ser interior. El Rebe Najman ensefia que los Diez Tipos de Melodias les dan vitalidad a los diez
modos del pulso (ver arriba, Capitulo 24). Cuando la alegria es denigrada, el pulso también se dafia.
El Remedio General invoca un nivel de cancion y de alegria que es capaz de superar a la melancolia
y a la depresidn causantes de la experiencia de emisién en vano. La cancién tiene el poder de
rejuvenecer las venasy los nervios dafiados, llevando la rectificacién hasta los mas remotos capilares
(ver también Likutey Moharan Il, 24:1). Tiene el poder de separar el bien del mal y de eliminar los
dafios espirituales causados por el pecado.

Por tanto, el Rebe Najman aconseja recitar diez capitulos del Libro de los Salmos con la
finalidad de efectuar esta poderosa rectificacion. Aunque diez Salmos cualesquiera pueden
corresponder a los Diez Tipos de Melodias, el Rebe Najman reveld los diez Salmos especificos que
comprenden el Remedio General. Esos son los Salmos: 16, 32,41, 42,59, 77,90, 105, 137, 150. Estos
diez Salmos constituyen en conjunto una rectificacion muy efectiva y deben ser recitados tan pronto
como sea posible luego de que se ha experimentado una emisidén nocturna, preferiblemente ese
mismo dia (ver Likutey Moharan II, 92:1-2).



Dado que estos diez capitulos del Tikin HaKlali sirven como remedio especial para el pecado
de la emisién en vano de simiente - el pecado que abarca en si la degradacion de la sefial del Pacto
- también sirven como rectificacidn general de todos los demas pecados. Sabemos que guardar el
Pacto demanda pureza sexual y que guardar el Pacto es equivalente a todas las demas mitzvot
combinadas. Se desprende que daiar el Pacto mediante la impureza sexual produce un dafio
espiritual mucho mas grave que el causado por cualquier otro pecado individual. Dafiar el brit es
por lo tanto una transgresion especifica con ramificaciones muy amplias. Es por esto que para su
rectificacion requiere un Remedio General - un Tikin HaKlali.

Dijo el Rebe Najman, "Recitar estos diez capitulos del Libro de los Salmos es un maravilloso
remedio y una poderosa rectificacién. Es absolutamente original; desde la Creacién, todos los
Tzadikim han estado buscando un remedio para este pecado. El Santo, bendito sea, ha sido bueno
conmigo, permitiéndome conocer y revelar este remedio al mundo" (Sabiduria y Ensefianzas del
Rabi Najman de Breslov #141).

El Rebe Najmadn nos ensefia que, recitando los diez salmos del Remedio General, podemos
rectificar todos los dafios causados por la emisidon en vano de simiente - y por todos nuestros demas
pecados -y llegar asi a un verdadero arrepentimiento (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de
Breslov # 141).

Es importante enfatizar que el Rebe Najmdan recomendé el recitado del Remedio General
como rectificacidn para una emisidn nocturna accidental y no para la emisién deliberada de simiente
(Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman de Breslov #141). NO debemos cometer el error de
suponer que conocer el Remedio General vuelve inocuo al pecado intencional. Y, de hecho, ensefia
el Zohar que no hay un arrepentimiento efectivo para la emision voluntaria de simiente (Zohar |,
188a).

Pero, aun asi, pese a la severidad del pecado de la degradacién voluntaria de la sefial del
Pacto, el Rebe insistid enfaticamente en que esta ensefianza del Zohar no debia ser tomada
literalmente. Indicé que el arrepentimiento ayuda para todos los pecados, inclusive uno tan grave
como éste. El verdadero arrepentimiento implica no volver a repetir jamas el pecado: enfrentar la
misma situacién, encontrar la misma tentacion y superarla (Sabiduria y Ensefianzas del Rabi Najman
de Breslov #71). Como dijo el Rebe Najman: "{Nunca te des por vencido!" (Likutey Moharan Il, 78).

Escribe el Rabi Natan:

Existe una chispa eterna de santidad dentro de cada judio. Aquél que derrama su simiente
en vano dafa esta chispa vital y trae el mal y la muerte al mundo (ver arriba, Capitulo 42). Sin
embargo, es posible arrepentirse. Se deberan tomar los pasos necesarios para reparar y rectificar
esta "chispa de santidad". Para ello uno debe unirse al Tzadik - aquél que guarda completamente su
Pacto. De esta manera, y mediante su arrepentimiento, uno se vuelve digno de revelar niveles
adicionales del Amor del Santo, bendito sea. Légicamente, aquél que ha dafiado esta chispa no
deberia tener la posibilidad de arrepentirse; pero si se arrepiente genera la revelacién de nuevos
niveles de Amor (Likutey Halajot, Tefilin 2:11).

Alusiones Utiles



No es cosa simple superar la pasion sexual. Uno necesita toda la ayuda posible para
prevalecer por sobre esta inclinacion compulsiva. EIl Rebe Najman ofrece varias sugerencias que
pueden ser muy utiles para conquistar la lujuria.

En un sentido general, el Rebe Najman ensefia que cumplir con las mitzvot corresponde a la
rectificacion del brit (Likutey Moharan 1l, 1:11). MiTZVa proviene de la raiz leTZaVot, "unir" o
"juntar". Es mediante el cumplimiento de las mitzvot que uno serd capaz de recuperar sus
"pérdidas", juntar la simiente "desechada" y asi rectificarla.

Enseiia también el Rebe Najman: "Cuando merezcas la verdadera alegria, al punto en que
llegues a bailar de alegria, el Mismo Santo, bendito sea, protegerd tu Pacto y te ayudard a guardar
su pureza" (Likutey Moharan |, 169). La depresién es llamada "la mordedura de la Serpiente" y lleva
hacia la degradacion del brit. La alegria, por otro lado, es el arma mds efectiva en contra de la
depresidn y el mejor método para superar la lujuria y guardar el Pacto.

El estudio de la Tord es otra herramienta esencial para el cuidado del Pacto. El Rebe Najman
dice que el estudio de la Tord tiene un poder enorme. Puede sacar a la persona fuera de cualquier
abismo en el cual hubiera caido. Cuando se le pregunté con relacion a la degradacién del brit, el
Rebe Najman respondid, "La Tora [en la Sefird de Tiferet] estd ubicada mas arriba que el brit [lesod]"
(Tzadik#573).

(M3s arriba hemos mencionado que el bri engloba a todas las otras mitzvot de la Tora [ver
Capitulos 42-43]. Esto contradice aparentemente lo que el Rebe ensefia aqui, con respecto a que el
nivel de la Tord es mds elevado que el nivel del bri. Sin embargo, debemos comprender que la Tora
es de hecho el Pensamiento de Dios que nos es revelado para que podamos conocer el camino
correcto para acercarnos a El. Como tal, el brit tiene su raiz en la Tord. Sin embargo, a nuestro nivel,
el brit engloba a todas las otras mitzvot).

También ensend el Rebe Najman:

. La verdad protege del dafio a la sefial del Pacto (El Libro del Alef Bet, Verdad A:24; ver
también arriba, Capitulo 41).

o Inspirar a otros en el servicio al Santo, bendito sea, es una rectificacién por haber dafiado el
Pacto (Likutey Moharan |, 14). (Aquellas personas a las que uno ha podido inspirar, también estaban
"fuera del ambito de la santidad"”, como la simiente emitida en vano, y todos retornan ahora a la
santidad).

o Para rectificar el Pacto busca la paz (El Libro del Alef-Bet, Comportamiento Inmoral A:30;
ver arriba, Capitulo 41, sobre la paz).

. Ganar dinero para poder dar caridad sirve como rectificacion del propio damim [dinero], lo
que limpia los damim [la sangre de la inmoralidad y de la impureza). La caridad es comparada con
la simiente, como en (Osea 10:2), "Siembren caridad para ustedes". La simiente rectificada -
guardando el Pacto - purifica y limpia las venas. De esta manera la caridad puede rectificar la mente
(Likutey Moharan 1, 29:9).

0 Aquél que hace buenas acciones y da caridad rectifica su Pacto (El Libro del Alef-Bet, Caridad
A:54).



. La caridad es una rectificacion para el daifo del Pacto. Degradar el brit mediante la emision
en vano de "simiente" hace que la energia espiritual sea transferida al Otro Lado. Al dar caridad esta
energia retorna al dmbito de la santidad. Sin embargo, esto sélo es posible si el receptor es alguien
digno. Dar caridad a una causa o persona indigna envia mas energia adicional hacia el Otro Lado,
aumentando la gravedad de los pecados (Likutey Moharan I, 264).

. La Tierra Santa puede ayudar a purificar el brit (Likutey Moharan |, 44).

También son utiles la plegaria y el hitbodedut. La plegaria juega un papel muy importante
en la lucha por la pureza, tal como veremos en el siguiente capitulo. Ademas, como vimos mas
arriba, el Rebe Najman revelé el Remedio General como un medio para combatir la lujuria y
rectificar el dafio espiritual producido por las transgresiones sexuales. (Estos conceptos pueden ser
estudiados con mas detalle en el libro El Tikin del Rabi Najman publicado por el Breslov Research
Institute).

Capitulo 44
Maljut: El Principio Femenino

Maljut es el Reinado. Es la ultima de las Sefirot, representando la terminacién y culminacion
de la Creacidn, que es la revelacién del Reinado de Dios. En la fisiologia humana, la 'energia" de
Maljut se encuentra contenida en los érganos reproductivos femeninos. Espiritualmente, Maljut es
considerado también un "principio femenino", pues se beneficia del flujo de energia espiritual que
emana desde Arriba. Como hemos visto, Maljut también devuelve aquello que ha recibido, de una
manera mas completa y refinada. En la unién marital, el hombre entrega cientos de millones de
células espermaticas, de las cuales sélo una lograra por lo general fusionarse con el ntcleo del évulo
femenino. A partir de este évulo fertilizado la mujer entregard en retorno un nifio completo. Antes
de tratar los drganos femeninos en detalle, pasemos revista a algunos de los principios y
manifestaciones de Maljut.

Zeir Anpin y Maljut son dos Personas Divinas que actuan independientemente, aunque son
interdependientes (ver Apéndice C). Cada una denota un individuo separado - aunque incompleto
por si mismo. Ambas deben interactuar. Como hemos mencionado (Capitulo 40), Maljut representa
la introspeccion, la capacidad de mirar hacia adentro y de controlarse. Esto puede verse mas
claramente en la forma en que Maljut se manifiesta como la Ley Oral, como la plegaria y como la fe.

La Ley Escrita y la Ley Oral

El Zohar ensefia que la Ley Escrita (la Torad) corresponde a Zeir Anpin y que la Ley Oral
corresponde a Maljut. Si bien la Ley Escrita es la fuente primaria de todas las leyes y de todos los
elementos de la espiritualidad, ésta no provee de una guia clara con respecto a cémo efectivizar
esas leyes. Los versiculos de la Ley Escrita son demasiado sintéticos como para ser interpretados
literalmente. También esto sucede con Zeir Anpin: es completo en si mismo, pero se encuentra mas
alla de nuestro alcance. Pero si unimos la Ley Escrita con la Ley Oral, obtenemos una combinacidn
perfecta. La Ley Escrita presenta un versiculo y la Ley Oral lo expone. Asi podemos ver que todas las
leyes se hallan esbozadas con unas pocas palabras de la Ley Escrita y comenzamos a percibir a la Ley
Oral con un profundo respeto por sus innumerables tesoros. Si; por otro lado, la Ley Escrita y la Ley



Oral son vistas como entidades separadas, nos quedaremos con dos unidades aisladas, cada una
incapaz por si sola de dirigirnos hacia la espiritualidad.

Asi Maljut (La Ley Oral), se presenta como la consumacion de Tiferet (es decir, Zeir Anpin, la
Ley Escrita). De hecho, la Ley Oral descubre las conexiones profundas entre las diferentes partes de
la Ley Escrita. Es por esta razén que sélo debemos cumplir con los mandamientos de la Tora a través
del "sabio consejo" de la Ley Oral. Intentar seguir cualquier mandamiento de la Ley Escrita, sin
ubicarlo en su relaciéon con las otras partes de la Ley Escrita, tal cual se explican en la Ley Oral, puede
llevar a serias distorsiones. La Ley Oral, como aspecto de Maljut, tiene la capacidad Unica de recibir
del nivel superior, de la Ley Escrita, y de transformarla en algo practico, permitiéndole interactuar
con todos los niveles por debajo de ella. Si una persona, aunque no posea ningln conocimiento ni
comprension de la Ley Escrita, sigue los "dictados de Maljut", la Ley Oral, estara entonces
cumpliendo con sus obligaciones basicas. Pero no asi a la inversa.

Tora y Plegaria

Zeir Anpin y Maljut también representan respectivamente a la Tora (la Ley Oral y la Ley
Escrita) y a la plegaria. A partir de la Tora sabemos qué hacer, pero traducir ese conocimiento en
accién requiere de la plegaria. Podemos estudiar y ser muy expertos en la ciencia de como buscar
una vida espiritual, pero sélo mediante la plegaria a Dios podremos ser dignos verdaderamente de
comprender e internalizar el alcance de nuestros estudios. Volvemos a ver nuevamente cémo
Maljut sirve como reflector de Zeir Anpin, siendo la plegaria el complemento perfecto de la Tora. Al
orar para alcanzar la capacidad de cumplir con la Tora, sera posible ascender a planos espirituales
mas elevados, planos desde los cuales se podra alcanzar mayores y mds profundas percepciones de
la Divinidad. Asi Maljut, que originalmente era el recipiente de la Tora de Zeir Anpin, se vuelve a su
vez un catalizador a través del cual es posible transformar las adquisiciones intelectuales en logros
alun mayores.

Maljut facilita la revelacidn del Reinado de Dios pues es la Sefirad a través de la cual podemos
interactuar con El. Cuando Dios nos envia abundancia y nosotros reconocemos que ella proviene de
El, ese reconocimiento demuestra nuestra sumision a Su Reinado. De esta manera, nos
transformamos en el factor esencial para la revelacidon de Su Maljut. Nuestra participacion en esta
relacidon dindmica requiere que tomemos todo aquello que hemos recibido y lo retornemos a Dios
de una manera mas completa que, como hemos visto, es la funciéon de Maljut. Esto se logra a través
de la plegaria.

En nuestras plegarias solemos pedirle a Dios que haga cosas para nosotros. Podemos
encontrarnos plagados de problemas, sin salida aparente para una situacion dificil. Cuando Le
oramos a Dios, Le pedimos una solucidén o una salvacidn que requieren de la intervencion Divina y
que pueden estar mucho mas alla del curso "natural" y normal de los acontecimientos. Es muy
probable que, si persistimos, nuestras plegarias sean respondidas. Esta es la verdadera
manifestacion de Maljut - nuestra capacidad para gobernar. De hecho y en cierto sentido, es la
capacidad de gobernar sobre Dios Mismo, "forzandolo", si asi pudiera decirse, a alterar las
circunstancias "naturales" y a mejorar nuestro destino. Esto define la relacidn reciproca de Zeir
Anpin y de Maljut, donde tomamos la energia espiritual que nos entrega Dios y la utilizamos para
servirLo, al punto en que nos volvemos "benefactores", si asi pudiera decirse, mientras que Dios es
el "Beneficiario".



El Rabi Natan apunta que Zeir Anpin y Maljut comprenden juntos las siete Sefirot inferiores.
La Tora es llamada "siete", como en (Proverbios 9:1; ver Rashi), "Ha tallado sus siete columnas".
También la plegaria es llamada "siete", como en (Salmos 119:164), "Siete veces al dia Te alabo...".
Es asi que la Tora y la plegaria representan cada una, cuando estdn unidas, la estructura de las siete
Sefirot de Zeir Anpin y Maljut. La naturaleza de Maljut se encuentra reflejada en el Rey David, quien
es conocido como la personificacion de Maljut. El valor numérico de DaViD es 14, representando la
combinacion de los siete pilares de la Tora y de las siete alabanzas de la plegaria. Aquél que combina
las dos devociones, el estudio de la Tora y la plegaria, perfecciona su aspecto de Maljut, tal cual lo
hiciera el Rey David (ver Likutey Halajot, Birkot HaShajar 5:6).

En la era actual, Zeir Anpin y Maljut no son iguales, pues uno es principalmente un dador
mientras que el otro es casi exclusivamente un receptor. Es por eso que hoy en dia prevalece la
desigualdad en este mundo. Ensefia el Ari que cuando llegue el Mashiaj, Maljut, el aspecto
femenino, serd igual a Zeir Anpin y, hasta en ciertos aspectos, mds grande aun. El Rabi Natan indica
gue hoy en dia, la persona que se ocupa seriamente del estudio de la Tord y de las plegarias -
especialmente en su hitbodedut - y que hace de ellos "socios en partes iguales", invirtiendo el mismo
esfuerzo en ambos, obtendra el nivel de igualdad de Zeir Anpin y de Maljut como el que existira en
la era Mesianica (ver Likutey Halajot, Rosh Jodesh 5:4; ibid., Matana 5:8).

La Fe

Otro concepto fundamental de Maljut es la fe. La fe se basa en la idea de que existe algo
gue trasciende mi conocimiento: yo sé que estd alli, pero por el momento no lo puedo comprender.
El Rebe Najman ensefia que, en este sentido, Maljut funciona como un embudo - grande en un
extremo y pequefio en el otro. La minuscula abertura por debajo es el punto a través del cual se
filtra la sabiduria Divina y sin el cual nunca seriamos capaces de comprender el intelecto superior,
en ningun nivel (Likutey Moharan I, 30:3). Maljut es entonces el "embudo" a través del cual puede
pasar Jojma y asi serle entregada a la humanidad. (Este concepto fue explicado mas arriba con
respecto a los mojin; ver arriba, Capitulo 14).

Por otro lado, la fe debe ser dirigida hacia la busqueda de la Divinidad, el verdadero Intelecto
superior. Aquél cuya fe (Maljut) es una "entidad separada" y no estd dirigida hacia Zeir Anpin (es
decir, la Tord) ni hacia los niveles mds elevados hacia Dios Mismo - no puede alcanzar el intelecto
espiritual. Separa a Maljut de su fuente espiritual, impidiendo la transmisiéon del verdadero
intelecto, fomentando asi una fe mal orientada o divorciada de todo verdadero intelecto. De manera
similar, aquéllos que estdn esclavizados bajo los "intelectos externos", tales como la filosofia atea 'y
otras locuras que se disfrazan de sabiduria, pueden tener fe en la existencia de un vasto
conocimiento, pero su intelecto estd mal orientado.

El Habla

Como hemos visto (Capitulo 29) el habla también se encuentra relacionada con el concepto
de Maljut. Ningun lider puede gobernar sin el habla. Sus edictos deben ser revelados para que sus
subditos los puedan cumplir. De la misma manera, a través de aspecto del habla, Maljut proclama
la voluntad de Dios y revela Su soberania.

Ensefia el Rebe Najman:



Maljut corresponde a la Divina Presencia. Aquél que rectifica su habla adquiere la capacidad
de lograr un contacto intimo con Maljut, con la Divina Presencia del Santo, bendito sea (Likutey
Mohardn |1, 2:1). Maljut, representado por la boca, es el punto a través del cual se canalizan hacia
abajo los mas sublimes pensamientos que luego son revelados en este denso plano fisico. Aunque
nadie puede saber lo que otra persona tiene en su mente, sus pensamientos pueden revelarse a
través del aspecto de Maljut tal cual es percibido en el habla. Maljut representa asi la culminacion
de todo el proceso del pensamiento, siendo a su vez un desencadenante de nuevos pensamientos
(que no habrian llegado a la mente de no haber expresado y escuchado otros pensamientos).

Todos los "pares" de los que hemos tratado son inseparables e interdependientes. El
pensamiento y el habla, aunque distintos, son inseparables. Lo mismo ocurre con respecto al
intelecto y la fe, a la Tora y la plegaria, a la Tora Escrita y a la Tord Oral, a Tiferet y a Maljut, a lo
masculino y a lo femenino. En cada caso, es debido precisamente a sus diferencias que ambos se
complementan e interactian. Ambos son socios, aunque poseen funciones totalmente diferentes.
Asi como las diferentes hormonas influyen sobre distintas partes de nuestro cuerpo de modos
diversos pero necesarios, estas dispares fuerzas espirituales despiertan manifestaciones de
conceptos espirituales diferentes, aunque igualmente importantes. Es esta total diferencia lo que
hace posible la interaccion entre las diferentes fuerzas y lo que permite revelar nuevas ideas y
conceptos - jcrear nueva vida!

Capitulo 45
Eva

Asi como Adan es el paradigma de los hombres, Eva (Java) es el paradigma de las mujeres.
La palabra hebrea JAVaH tiene la connotacion del habla, como en el versiculo (Salmos 19:3), "Noche
a noche [expresa] ieJAVeH conocimiento". Eva es asi el habla de Maljut que perfecciona al hombre
y lo diferencia de los animales, pues el hombre es el Unico ser, en toda la Creacion, que posee el
poder del habla. Esto es particularmente importante a la luz del hecho de que uno de los significados
basicos del nombre ADaM (hombre) es DoM (silencio). Esto se refiere al silencio del pensamiento
meditativo, a la actividad del pensamiento antes de ser expresada. Eva es asi el habla creativa que
surge de este profundo silencio de la meditacion.

Existen dos tradiciones con respecto al modo en que fue creada Eva. Una dice que Eva fue
creada a partir de una costilla extraida de Adan y la otra que Adan y Eva fueron creados espalda
contra espalda y que luego fueron separados por la mitad. Estas dos tradiciones estan indicadas en
los mismos nombres de Adan y Eva cuando se los compara con el Tetragramaton.

El valor numérico del nombre AdaM es 45 (Alef= 1; Dalet 4; Mem 40), que es el mismo del
Tetragramaton, IHVH, cuando éste es deletreado de forma completa utilizando la letra Alef (IUD =
20; hAi 6; vAv 13; hAi = 6; ver Apéndice).

Cuando las letras del Tetragramaton (IHVH) se calculan solas, éstas suman 26 (lud = 10; Hei
= 5; Vav 6; Hei = 5). Cuando estas letras iniciales (IHVH) son omitidas del nombre deletreado de
forma completa utilizando la letra Alef (cuyo valor, como hemos visto, es equivalente a 45), las letras
restantes tienen un valor total de 19, el equivalente de JaVaH (Eva).



Las mismas equivalencias se obtienen cuando el Tetragramaton de 45 es separado por la
mitad. Las primeras dos letras deletreadas equivalen a 26. Las segundas dos letras deletreadas
equivalen a 19.

Asi mediante dos métodos de célculo altamente significativos vemos que el Tetragramaton
de 45 es una combinacién especial de 26 mas 19, lo que equivale a 45, ADaM. El primer método, en
el cual extraemos las letras "de relleno" de lo femenino (19), dejando las letras iniciales de lo
masculino (26), es un paralelo o contraparte interior de la tradicién de que Eva fue extraida de la
costilla de Adan. En este sentido, el aspecto masculino de Adan (45) es el Nombre IHVH (26),
mientras que el aspecto interior, femenino es Java (19).

El segundo método de calculo, donde el Tetragrdmaton es separado por la mitad, es un
paralelo o contraparte interior de la tradicion de que Adan y Eva fueron creados espalda contra
espalda y que luego, mas tarde, fueron separados dividiéndolos por la mitad (ver Berajot 61a).

El Tesoro

Vaiven, y la construyé Dios...
Génesis 2:22

Luego de separar a Eva de Adan, Dios la construyé como una forma completa. De acuerdo
con el Talmud, esto significa que El "construyé" la forma femenina como un otzar, un lugar de acopio
o silo, una estructura angosta arriba y mds ancha debajo, con el propdsito explicito de ser capaz de
llevar un nifio (Berajot 61a). El cuerpo de la mujer comienza a adoptar esta forma al llegar a la
pubertad, cuando su pelvis comienza a ensancharse, pues en ese momento ha alcanzado la edad en
la cual le es posible concebir.

El Rebe Najman ensefia que la palabra otzar, con la cual se compara a la mujer, también
significa "tesoro". El tesoro inherente a la mujer es el temor a Dios, como en (Isaias 33.6), "El temor
a Dios es Su tesoro", pues aquél que carece del tesoro del temor a Dios no puede pasar por las
puertas de la santidad. Esto puede verse también a partir de la correlacion de la mujer con la Sefira
de Maljut, que corresponde al temor (ver Likutey Moharan |, 60:9; ver también arriba, Capitulo 40,
gue Maljut es la puerta del temor a Dios; ver también Capitulos 32 y 35).

Uno podria pensar que incluso sin temor a Dios, el trabajo espiritual puede ser realizado por
amor, pero la verdad es que el amor que carece de temor y respeto no tiene sentido. Como en las
relaciones fisicas, el amor se desvanece. De hecho, épor qué habria de continuar? Sin embargo, en
una relacién basada tanto en el amor como en el respeto, cada uno de los aspectos refuerza al otro.
Dios cred en el ser humano la capacidad de amar y de entregarse a si mismo, pero, sin la
personificacion del temor, el concepto de la mujer, el ser humano seria incapaz de renovarse y de
fortalecerse al verse superado por las muchas y variadas vicisitudes de la vida. El temor a Dios
infunde en la persona la restriccién necesaria que le permite continuar andando por una senda clara
cuando las cosas parecen oscuras. El temor a Dios siempre puede llevar a la persona de retorno
hacia su nivel previo - y hacia adelante, a niveles aun no logrados.

Abundancia



Maljut es el ambito donde el hombre interactia con Dios. Debido a ello, es importante
conocer la naturaleza de esta Sefird, para interactuar asi mas efectivamente con Dios.

El Ari ensefia que todos los Universos se encuentran en un estado de continuo movimiento.
Cada punto en el tiempo es diferente debido a que, momento a momento, el equilibrio de energia
en cada Universo estd cambiando constantemente (Etz Jaim 1:5). El Rabi Natan agrega que
precisamente debido a esto el arrepentimiento es efectivo para todos; pues cada momento trae
una nueva vida, presente en una situacion totalmente nueva que nunca antes ha existido (Likutey
Halajot, Tefilin 5:5). En ninguin otro lugar se hace mds evidente este cambio como en Maljut, la Sefird
que refleja el aspecto femenino.

En el cuerpo de la mujer ocurren los cambios mads singulares y mds continuos. Cada mes,
por ejemplo, el ciclo menstrual afecta tanto el cuerpo como los estados mentales y emotivos de la
mujer. Las transformaciones que tienen lugar dentro del cuerpo de la mujer a lo largo del embarazo
son mucho mas notables aun que aquellas diferencias fisioldgicas que existen entre el hombre y Ia
mujer.

Estos cambios no siempre fueron parte de la vida de la mujer, sino que comenzaron luego
de que Adan y Eva comieran del Arbol del Conocimiento del Bien y del Mal. Antes de su pecado,
Adén y Eva cohabitaron y sus hijos, Cain y Abel, nacieron de forma inmediata. Tras comer del Arbol,
Adan y Eva fueron castigados de diferentes maneras. En lugar de quedar en el Jardin del Edén, libre
de preocupaciones con respecto a su subsistencia, el hombre fue forzado a salir y fue maldecido con
la necesidad de trabajar duro y de sudar para lograr la satisfaccion de sus necesidades fisicas. La
mujer, por su parte, fue castigada con los dolores de los ciclos menstruales, del embarazo y del parto
(Rashi sobre Génesis 3:16-19).

El "nacimiento inmediato" que existia en el Jardin del Edén se reflejaba también en el nivel
conceptual, pues en el estado de existencia anterior a que el hombre comiese del Arbol, éste era
capaz de concebir nuevas ideas y de percibir inmediatamente sus resultados. La transgresion de
Adan y Eva dio como resultado la necesidad de que toda la humanidad experimentara el doloroso
proceso de la prueba y el error, y la angustia de tener que esperar ansiosamente antes de poder
disfrutar de los resultados o de experimentar su recompensa.

Aunque, como consecuencia de las acciones del Primer Hombre, debemos vivir con un cierto
nivel de tribulaciones, esto puede ser beneficioso para nuestro crecimiento espiritual. Una ventaja,
como hemos visto mas arriba, es el hecho de que ahora el arrepentimiento es mas efectivo. Por esta
razon, es necesario comprender que las plegarias deben ser siempre diferentes, ajustdndose
constantemente a las cambiantes necesidades y a las nuevas pruebas que se presentan. Esto se
debe a que toda interacciéon con Dios tiene lugar en el dmbito de Maljut, correspondiente a la
palabra y a la plegaria. Para lograr un arrepentimiento efectivo, se deberan incorporar ambos
aspectos de Maljut - el cambio y la plegaria - dado que éste es el ambito en el cual uno se comunica
con Dios.

Otro beneficio proveniente del castigo de Adan y Eva se aplica a los cambios que debe
atravesar la mujer y cdmo es que ellos se manifiestan en Maljut. Los cambios en Maljut son
comparados a las etapas humanas de la infancia, la madurez, el matrimonio y el nacimiento de los
hijos. En términos de la relacion entre el hombre y Dios tal como se manifiesta en Maljut, debemos
comprender que la capacidad del hombre para ejercer control sobre la abundancia que Dios le



entrega a este mundo, es regulada de acuerdo con las constantes transformaciones que ocurren
dentro de Maljut. De modo que las diferentes etapas representadas en Maljut - infancia, madurez,
matrimonio y nacimiento de los hijos corresponden a los niveles del cumplimiento de las buenas
acciones por parte del hombre.

Dios envia abundancia al mundo de acuerdo con los esfuerzos del hombre para alcanzar Su
conocimiento. Si el hombre utiliza todas sus fuerzas en el cumplimiento de las mitzvot, Dios entrega
una gran abundancia. Pero si el hombre peca, la abundancia es retenida o es enviada en demasia 'y
derivada por senderos tortuosos y "callejones" hacia el Otro Lado, el cual penetra en Maljut y extrae
la shefa (abundancia) para si mismo, Dios no lo permita.

Es importante notar, tal como explica el Ari (Etz Jaim 35:1), que la palabra hebrea para mujer
es NeKVah. Sus letras representan los tres estadios del desarrollo femenino: Ketana (nifia), Na 'arah
(pubertad) y Bogueret (madurez). La letra final de nekvaH, la Hei, representa la letra Hei final del
Tetragramaton.

Una mujer no vuelve a la infancia una vez que ha alcanzado la pubertad y nunca vuelve a la
pubertad una vez que ha alcanzado la adultez; pero la Sefird de Maljut siempre esta cambiando.
Cuando Maljut alcanza el nivel de madurez y "cohabita" con Zeir Anpin, desciende la shefa. Pero
dado que la humanidad adn no estd lista para la Redencidn, Maljut debe revertir a una etapa de
inmadurez, comenzando nuevamente todo el proceso. Cuando, en la época Mesidnica, toda la
humanidad vuelva a Dios, Maljut madurara completamente y se mantendrd en ese nivel. Entonces
abundara la shefa, todos gozardn de salud y prosperidad y el sufrimiento desaparecera de la faz de
la tierra.

Un Cimiento Puro

Una de las diferencias entre la fisiologia del hombre y de la mujer consiste en el hecho de
gue cuando el hombre alcanza la pubertad, es capaz de procrear sin cambios aparentes importantes
en su cuerpo. Su prepucio, que representa diversas caracteristicas negativas, le fue quitado mucho
antes, en el momento de la circuncisidon (ver arriba, Capitulo 41). El cuerpo femenino, por el
contrario, comienza a atravesar en la pubertad varios cambios notables: su pelvis y su cadera se
ensanchan y sus pechos se desarrollan, por citar algunos ejemplos. A diferencia del hombre, el lesod
femenino aun tiene una klipa noga, reflejada en el himen, que aun debe ser penetrado para que ella
pueda procrear.

El desarrollo de la mujer es paralelo a los cambios que debe sufrir Maljut cuando alcanza
sus propias etapas de madurez. Recién cuando Maljut ha "madurado" puede unirse con Zeir Anpin
y recibir asi la shefa Divina.

Ensefian nuestros Sabios que la virginidad de la mujer denota pureza (Nida 65b). El Ari trata
este tema en profundidad, aunque sus ensefianzas se encuentran mas alla del espectro de esta obra.
Sin embargo, es bdasico en el acercamiento general del Ari el que la existencia del himen le permite
a la mujer cuidarse de la exposicidon a fuerzas indignas hasta el momento en que esta lista para
unirse en una relacion marital pura en aras de la procreacion. En ese punto, el lesod del hombre se
combina con el lesod de la mujer, estableciendo un "cimiento" sélido, donde pueden llevarse a cabo
la concepcién y el nacimiento.



Este concepto nos ensefia que Dios ha equipado a cada individuo con los medios para
cuidarse del ateismo y de la inmoralidad. Todo aquél que asi lo desee, podra protegerse de estas
fuerzas y construir una vida espiritual, mediante sus propios recursos otorgados por Dios; pues
todos tenemos la capacidad de fundar sélidos cimientos morales para las futuras generaciones.

Renovacion: El Ciclo Mensual

Maljut corresponde a la Luna. Percibimos a la Luna en un ciclo mensual, creciendo
gradualmente desde el comienzo de cada mes, llegando a llena a mediados del ciclo y luego
menguando. Al llegar al punto en que parece desaparecer, ésta se renueva inmediatamente,
volviendo a crecer. Asi, la Luna es un ente en constante cambio, como la mujer que experimenta los
ciclos mensuales de la menstruaciéon. Ambos son manifestaciones de Maljut.

Al comienzo del ciclo menstrual, se liberan diversas hormonas que estimulan el desarrollo
de los 6vulos. Cerca de catorce dias mas tarde, un évulo estd maduro y listo a ser fertilizado. Este
estado de madurez sélo dura unos pocos dias. Si durante ese tiempo no se lleva a cabo la
fertilizacidn, el dvulo comienza a degenerarse y poco después el epitelio interno del utero, junto
con el dvulo, es expelido del cuerpo en el proceso de la menstruacidn. Este ciclo es asombrosamente
similar al de la Luna, la cual crece hasta la "madurez", se mantiene llena unos pocos dias y luego
disminuye.

Escribe el Rabi Natdn que estos ciclos también pueden verse en correspondencia con la
existencia humana en general. Cada persona tiene constantes subidas y bajadas, su "crecer y
menguar", lo que hoy llamariamos biorritmos. Escribe el Ari que cada persona tiene al menos un dia
por mes en el que todo "sucede de la manera correcta”, como también algunos otros dias de éxito
en momentos especificos (ver Shaar HaGuilgulim #38, p.135). Pero, écdmo debemos lidiar con los
momentos dificiles, diseminados por todo el mes?

La respuesta, inherente a los ciclos fisicos que pueden verse en la naturaleza - el ciclo lunar
y el ciclo menstrual - es que todo lo que sucede, asi sea bueno o malo, forma parte del constante
ciclo de la vida. Cuando algiin momento o situacién trae éxito, alivio o alegria, debemos tratar de
utilizarlo a nuestro favor. Sin embargo, cuando los momentos dificiles inevitablemente llegan,
debemos superar toda tendencia al pesimismo y a la negatividad, extrayendo fuerzas de los buenos
tiempos, siendo conscientes de que, asi como la luna disminuye, también crece. Es por esto que la
"Luna Nueva" es llamada Rosh Jodesh; la palabra JoDeSH tiene las mismas letras que la palabra
hebrea JaDaSH (nuevo). La renovacion mensual de la luna nos ensefia que es necesario que una
persona se renueve constantemente, sin importar la situacién en la que se encuentre. De hecho,
continua el Rabi Natdn, es posible renovarse cada dia que pasa (Likutey Halajot, Tefilin 5:19).

El Rey David refleja todas las cualidades de Maljut, tal cual éstas se manifiestan en la Luna
(ver arriba, Capitulo 40). Ensefian nuestros Sabios (Zohar |, 55a) que el Rey David no debia haber
vivido, pues estaba destinado a nacer muerto. Dios le permitié a Adan conocer esta informacion y
asi, para salvar el gran potencial que reconocioé en el alma del David, Adan le otorgd setenta afios
de su propia vida. (Es asi que Adan sdlo vivié novecientos treinta afios, en lugar de los mil afios que
estaba destinado a vivir). Manteniéndose en el patrdn ciclico tal cual puede verse en Maljut, el Rey
David se renovaba constantemente. El, mas que cualquier otra personalidad biblica, sufrio
terriblemente a lo largo de toda su vida. Pero aun asi se revitalizaba constantemente y recobraba
fuerzas. Por eso, si bien originalmente "no tenia vida", fue capaz de darse una vida plena, utilizando



la energia que generd en su alma mediante sus propios esfuerzos por renovarse (Likutey Halajot,
Tefilin 5:21).

Pureza Familiar

La Tord prohibe que la mujer tenga relaciones maritales durante su periodo menstrual e
inmediatamente después, y sélo puede hacerlo una vez que han pasado siete dias limpios sin
percibir la minima traza de sangre. Luego de este lapso, entra en las aguas purificadoras de la mikve
(bafo ritual) y queda permitida para su esposo. Esto forma parte de la mitzva de la pureza familiar.
Durante la menstruacién, se considera que el Utero de la mujer sufre de una "herida abierta". En
ese momento, todo contacto abrasivo con un objeto externo puede causar irritacion, lo que puede
ocasionar graves problemas fisicos. Esta es una de las explicaciones para la abstencién de relaciones
maritales durante el periodo menstrual e inmediatamente después.

(Diversos estudios han demostrado que alli donde se observa la mitzva de la pureza familiar,
la incidencia de cancer en el Utero y en el cuello del Utero es mucho menor que en las familias en
las que no se cuidan estas leyes de pureza familiar. Algunos de estos estudios fueron realizados por
el Dr. Hiram Wineberg, jefe de Ginecologia en el Mount Sinai Hospital de New York en 1919 y han
sido continuados, entre otros, por el Dr. M. Smytlin de Brooklyn y por el Profesor L. Duncan Bulkey
del New York Skin and Cancer Hospital. Este material se encuentra mas alla de los alcances de este
libro, pero es citado como un ejemplo adicional de las ventajas fisicas de observar las leyes de la
Tord en la pureza familiar. Para mas informacion sobre el tema de pureza familiar y la importancia
de la inmersidn en la mikve, ver Aguas del Edén del Rabi Arie Kaplan, publicado por Sucath David,
Argentina).

El Talmud ofrece otra razén importante para este periodo de abstencion impuesto por la
Tora: si los miembros de la pareja tuviesen oportunidad de tener relaciones intimas constantes, esto
podria llevar a una excesiva familiaridad, disminuyendo asi el amor y el respeto mutuo. El decreto
de la Tord con respecto a la abstencidn de relaciones intimas durante una parte del mes mantiene
vivo el sentimiento de frescura en la relacion (Nida 31b).

El término hebreo para menstruacion es nidd, que surge de la raiz nad y nadad (vagar; exilio).
El concepto de exilio es inherente al fendmeno de la menstruacién. Luego de que Addan comiera
del Arbol del Conocimiento, parte de su castigo fue ser exilado del Jardin del Edén. También Eva
comié del Arbol y parte de su castigo fue el fenémeno de la menstruacién - una clase de 'exilio".

Ensefia Rebe Najman:

Existen 365 prohibiciones de la Tora, correspondientes a los 365 nervios y vasos sanguineos
del cuerpo humano. Aquél que se cuida del pecado, especialmente de la transgresiéon sexual,
mantiene su sistema vascular limpio y saludable. Sin embargo, aquéllos que cometen pecados,
especialmente pecados sexuales, impurifican su sangre, de la misma manera que la sangre de la
menstruacion es considerada impura. Esto corresponde al concepto de la "sangre menstrual" de la
Divina Presencia. Esto representa a Maljut en el exilio, cuando Ella (Maljut) esta "separada" de Su
"Marido" (Zeir Anpin). Nuestras acciones relativas a los mandamientos del Santo, bendito sea,
despiertan una respuesta reactiva en Su relacién hacia nosotros. Asi, el pecado del hombre es el
responsable de que tanto Israel como la humanidad se encuentren en un constante exilio del Jardin
del Edén (Likutey Moharan 1, 29:3).



La mayor tragedia del exilio se produce cuando los judios olvidan la riqueza de su propia
cultura y se asimilan a las naciones que los albergan. Su sensibilidad hacia lo espiritual se embotay
comienzan a correr detras de los mismos bienes materiales que poseen sus vecinos. Pero esta
situacion es reversible.

La menstruacién es un ciclo mensual y la inmersion en la mikve sirve como la "puerta" a
través de la cual uno emerge de la impureza hacia la pureza. Los pecados responsables de que uno
descendiera de la espiritualidad hacia el exilio y el distanciamiento de lo Divino, pueden ser retirados
y limpiados mediante las aguas purificadoras de la mikve.

El Rabi Natdn explica cémo la inmersidn en la mikve puede limpiar del pecado:

La inmersidn en la mikve es un acto de auto-anulacién ante el Santo, bendito sea, pues
ningun ser humano puede sobrevivir bajo el agua. Al sumergir por completo el cuerpo bajo el agua,
uno esta demostrando su voluntad de sacrificar la propia vida en aras de limpiarse totalmente del
pecado. Esta forma de auto-anulacién indica un estado de "nada", que en hebreo es llamado "mah".
El valor equivalente de MaH es 45, el mismo valor numérico que IHVH (expandido con Alef, ver
Apéndice C). Arrepentirse y retornar al Santo, bendito sea, produce la rectificacion y la purificacion
de la "impureza menstrual" espiritual y permite de manera efectiva que el aspecto de Adan y el
aspecto de Eva se unan en santidad (Likutey Halajot. Mikvaot 1:1).

El Rebe Najmdn compara la relacién ciclica y fluctuante de la vida matrimonial judia - los
tiempos de estar juntos y los tiempos de abstencién - a los movimientos de las criaturas angélicas
de la Santa Carroza de Dios, que "corrian y retornaban" (Ezequiel 1:14). De esto podemos inferir que
el logro de la espiritualidad también requiere de tiempos de cercania fisica y de tiempos de
abstencidn (Likutey Mohardn |, 265). Por tanto, aquél que practica las leyes de pureza familiar puede
mantenerse puro incluso en tiempos de impureza, si el deseo por la pureza es lo mas importante en
su mente. Pero también lo opuesto puede aplicarse: aquéllos que se niegan a anularse delante de
Dios quedan impuros, incluso en tiempos de aparente "pureza".

El Rebe Najman ensefié también que las manos corresponden a la fe (ver arriba, Capitulo
37). El valor numérico de NiDaT [la sangre menstrual] (454) es equivalente a la guematria de laD
(mano) cuando sus letras (IUD DaLeT) son expandidas (lud Vav Dalet — 20; + Dalet Lamed Tav 434).
El dafio generado al degradar las manos, es decir la fe, puede compararse a la impureza de la
menstruacion. Rectificar la fe es la verdadera purificacion de la "menstruacion” (Likutey Moharan |,
22:1-2; notas 22, 33).

Lactancia

El amamantar es una funcidn natural que generalmente sélo puede realizar la madre luego
de que ha dado a luz. Durante el embarazo, el feto obtiene su sustento del alimento que ingiere la
madre. La lactancia comienza luego del nacimiento, cuando las hormonas suprimen el flujo
menstrual y estimulan la produccidn de leche para que el nifio pueda mamar (ver Bejorot 6b). Tal
como lo describe el Rebe Najman, durante la lactancia, la sangre menstrual, signo de impureza, es
transformada en una sustancia de absoluta pureza, proveyendo el medio de vida para aquéllos
demasiado débiles como para procurarse el sustento (ver Likutey Moharan |, 9:3).



Dice el Rey David (Salmos 103:2), "Bendice a Dios, mi alma; no olvides Sus guemul
[beneficios]". El Talmud hace notar que la palabra guemul también se refiere al alimento de pecho.
El Rey David estaba expresando su agradecimiento a Dios por el hecho de que, como seres humanos,
los pechos de nuestras madres estan ubicados en la regién del corazén, el asiento de Bin3, a
diferencia de las glandulas mamarias de los otros mamiferos, que estan ubicadas en la regién de los
genitales. El nifo es creado para servir a Dios y para vivir una vida espiritual, y es por eso que, a
diferencia de los animales, no esta forzado a ver el drea genital. La gratitud del Rey David se inspiraba
en el hecho de que el nifio no debe nutrirse a partir de un area por la cual se excretan sustancias de
desecho (ver Berajot 10a).

Escribe el Ari (Shaar HaKlalim 3) que el Santo Nombre de Dios asociado con Bina es Elohim.
Dado que los pechos humanos estan situados en el drea cercana al corazdn, correspondiente a Bin3,
este Santo Nombre alude a la funcidn del alimento de pecho. La palabra hebrea para pechos es
dadim (singular dad). De las cinco letras del Santo Nombre ELoHIM, las dos primeras son ELy las dos
ultimas son IM, con una H en el centro, correspondientes a los dos pechos, derecho e izquierdo.

Luego que Dios extendiera el espiritu de profecia de Moisés sobre los setenta ancianos, dice
la Tora (NUumeros 11:27), "Eldad y Meidad estan profetizando en el campamento". Cuando uno
combina el pecho derecho y el izquierdo con las letras derecha e izquierda del nombre Elohim, es
decir, cuando uno coloca un DaD con EL y el otro DaD con IM, se forman las palabras ELDaD vy
MelDAD. Los pechos, ubicados en la regién de Bing, aluden por tanto a la fuente de la cual se puede
extraer la profecia. La letra Hei, que esta en el centro del Santo Nombre Elohim, corresponde a la
leche y abastece a ambos pechos. JaLaV (leche) equivale numéricamente a 40, y hay tres
expansiones de la letra Hei que, sumadas a sus letras constitutivas, también suman 40 (ver Etz Jaim,
Shaar HaKlalim 13, p. 7-8). Es asi que los pechos aluden a algunos de los niveles mas elevados de la
espiritualidad, de la cual es posible extraer alimento espiritual.

Ensefia el Rebe Najman:

Existe una fuente espiritual de abundancia que es conocida como Eldad y Meidad. Estos
nombres corresponden a los pechos. La abundancia misma esta asociada con la letra Hei, como en
(Génesis 47:23), "Hei lajem zeira [he aqui semilla para Uds]... Asi, las letras que forman los nombres
de Eldad y Meidad, que implican abundancia, juntamente con la letra Hei, que significa abundancia,
componen el Nombre ELoHIM, fuente inagotable de abundancia.

Cuando una persona peca, daia la letra Hei, de modo que la pata [separada] de la letra Hei
se retira, dejando la forma de una letra dalet. (La "pata" es la letra iud que connota Jojma, Sabiduria.
La persona transgrede debido a que es poseida por un espiritu de locura [como arriba, Capitulo 41],
por lo tanto, se le 'retira" su pata-sabiduria). Dalet, asociada con la palabra hebrea Dal [pobre],
denota pobreza. Asi dalet también denota Maljut, porque es la Sefird que no tiene nada propio -
solo tiene aquello que recibe de Zeir Anpin. Asi, cuando una persona peca, la letra Hei de ELoHIM
se convierte en una Dalet, generando la frase "EL DaMI - Dios estda en silencio", significando "la
retencién de la profecia". Para cambiar esta situacidn es necesario orar. La plegaria "abre" a Maljut
a la recepcion de la shefa de la profecia que ha disminuido como resultado del pecado. Para
rectificar los pecados y atraer abundancia se necesitan la humildad y el temor al Santo, bendito sea.
Con estos atributos se reconstruye Maljut y la shefa puede llegar a ella (Likutey Moharan |, 97:1-5).



La madre que mantiene una dieta balanceada sera capaz de proveerle a su hijo suficiente
alimento saludable. Lo mismo se aplica al alimento espiritual que el nifio absorbe de su madre. El
Rebe Najman ensefia que la mujer desvergonzada le imparte esta cualidad a su pequefio hijo. La
mujer recatada, por el contrario, le transfiere a su hijo sus propios atributos refinados. Asi, en el
mismo acto fisico de amamantar, la madre le transmite al nifio una influencia espiritual crucial
(Likutey Moharan I, 1:4; ver también Avoda Zara 10b, Tosafot, v.i. Amar).

Escribe el Rabi Natan en uno de sus discursos clasicos sobre la lactancia en el ser humano:
El hombre es Unico entre todas las formas de vida animal en el hecho de que el nifio mama de los
pechos que se encuentran en el drea del corazdn, la casa de Bina. Los animales, por el contrario, se
amamantan cerca de la regién por donde sale la materia de desecho. En un sentido amplio, es
posible aprender de esto que cada hombre o mujer tiene su Unico y propio lugar del cual deriva su
alimento y nadie mas puede interferir en el sustento de otra persona. De hacerlo, se crea una
situacion que fuerza a aquél que ha sido dafiado, a levantarse y defenderse en contra de aquéllos
gue han usurpado o de alguna manera violado su vida o su sustento.

El Rabi Natdn continua aplicando este concepto a los patrones de la asimilacién judia. Para
asegurarse de que los gentiles se comporten como seres humanos, el judio debe actuar como un
judio y seguir la ley de la Tora. Cuando los judios intentan actuar como los gentiles, de hecho,
invaden su territorio, amenazdndolos. Esto hace que los gentiles reaccionen hacia "los invasores
judios" de forma violenta e inhumana (Likutey Halajot, Mekaj u 'Memkar 4:9).

Hemos visto que los pechos simbolizan un profundo sustento espiritual tremendamente
poderoso pero individual. En un sentido mas amplio, cada persona debe tomar el sustento a su
propio nivel y no buscar un estilo de vida que no condice con sus posibilidades. Los pechos también
son llamados shadaim, palabra que contiene el vocablo "Dal - jsuficiente!" pues no hay necesidad
de mirar mas alld de la propia fuente de sustento para satisfacer nuestras necesidades; hay
abundante espiritualidad a disposicién de todos.

Capitulo 46
"Fructificad y Multiplicaos"

¢Qué otro evento nos produce mas alegria que una boda? El Rabi Natan escribe que la
alegria de una boda es comparable a la alegria del Mundo que Viene (Likutey Halajot, Birkat HaReiaj
5:20). Pero es sabido que también el Rabi Natan cuestionaba esta alegria, tal como expreso el Rey
Salomodn (Eclesiastés 2:2), "De la alegria, équé es lo que logra?" En verdad, ¢qué motivo tiene la
pareja para estar alegre? ¢ Qué garantia tienen de que esta relacion serd firme, estable y duradera?
¢Acaso podran enfrentar sus responsabilidades financieras? ¢ Podran sus hijos florecer? (La tasa de
mortalidad infantil en épocas del Rabi Natan era notablemente elevada). Y ¢qué decir con respecto
a los problemas inherentes a la crianza de los hijos - las enfermedades infantiles, los retos de la
adolescencia y todos los demas problemas "normales" que acompafian el desarrollo de los hijos?

El Midrash expresa un pensamiento similar. Comentando el versiculo (Eclesiastés 7:1), "Un
buen nombre es mejor que el aceite fino; y el dia de la muerte es mejor que el dia del nacimiento",
el Midrash ofrece esta analogia: Una nave zarpaba en el mismo momento en que otra llegaba al
puerto volviendo de su viaje (en los dias anteriores a la comunicacidn radial, era imposible conocer
la suerte de un barco en alta mar o el momento en el cual llegaria). La nave que partia era despedida



con alegria por mucha gente que gritaba “; Buen viaje! ". Pero nadie saludaba a la nave que llegaba.
Un hombre sabio observd la escena y comentd, "Lo mads apropiado seria lo opuesto, la nave que se
hace a la mar deberia generar mayor preocupacion. ¢Qué vientos soplaran y qué otras condiciones
debera enfrentar? ¢ Qué pruebas le esperan?

Mas bien, la nave que llega es la que debe ser recibida con alegria, pues ha vuelto intacta
de su viaje"

De la misma manera, todos se alegran con un nacimiento; pero équién puede decir qué es
lo que le espera a este nifio al crecer y madurar y enfrentarse a las inevitables dificultades de la
vida? Mas bien, deberiamos regocijarnos por la persona que ya ha completado el viaje de la vida y
que ha fallecido con un buen nombre (Kohelet Rabah 7:4).

iY aun asi el Rabi Natdn compara la alegria nupcial con la alegria del Mundo que Viene!

El Rebe Najman ensefia que la unidn de la pareja es algo muy valioso (Likutey Moharan |,
32:4). El Rabi Natan explica que esta unidn tiene su raiz en el nivel mas elevado del plan de la
Creacidn, un nivel que ninguna mente es capaz de concebir. El alma humana se encuentra enraizada
precisamente en la primera inspiracion - en el "pensamiento” que precedié a todo el acto de la
Creacion. Fue este pensamiento de crear almas lo que mas tarde "llevé" a Dios, si asi pudiera decirse,
a crear el resto del universo. Es asi que la creacion es un marco para la existencia y la actividad de
las almas humanas y que el Unico propdsito de la Creacidn es la revelacidn de la Divinidad. Este
propdsito se logra con el cumplimiento de las buenas acciones que realizamos mientras estamos en
la tierra, cubiertos aun por nuestro cuerpo fisico.

Pero el descenso del alma a este mundo fisico sélo es posible a través de la uniéon del hombre
y la mujer. Esta unidn posibilita el arribo a la tierra de almas elevadas, pues es precisamente en su
misma unién, como el hombre y la mujer llegan al mas exaltado de los niveles (Likutey Halajot, Minja
7:93).

Hemos visto que la prueba mds importante para la espiritualidad es el control que uno
ejerce para superar la lujuria fisica. Exploremos ahora cémo es que la espiritualidad y la sexualidad
- aparentemente contradictorias por definicidn - se unen en santidad para traer un alma nueva.

El alma es, en su raiz, una unidad simple. Cuando el alma entra a este mundo se la divide en
dos cuerpos separados, que son un paralelo de las dos fuerzas opuestas - masculino y femenino.
Ambos cuerpos deben ser dominados para poder aspirar a la Divinidad. Cada "mitad" debe pasar
primero por una etapa de crecimiento individual y finalmente ambas deben buscarse. Es entonces
cuando pueden ser reunidas, esta vez en el lazo del matrimonio.

Escribe el Rabi Natan que lo mas notable con respecto a la concepcién de un nifio es que el
proceso por el cual se trae un alma santa desde el nivel mas elevado jdebe comenzar precisamente
a través de los drganos del sistema excretor! (Aunque el sistema reproductivo femenino no forma
parte del sistema excretor como en el hombre, puede ser visto como tal, dado que el esperma entra
por el mismo pasaje a través del cual sale la sangre de la menstruacidn).

El alma debe descender primero a través de los drganos excretores debido a que, en su
fuente, el alma es un ente tremendamente elevado (ver Capitulo 3) y por lo tanto, su capacidad para



revelar la Divinidad es extremadamente poderosa. Las fuerzas del mal se oponen necesariamente
al descenso del alma a este mundo, pues cada alma es capaz de superar facilmente la tentacion a
través de su composicion innata. Esta capacidad natural del alma eliminaria la libertad de eleccion
del ser humano, pues es necesario un equilibrio entre las fuerzas del bien y del mal para permitir la
libertad de eleccidn. Las fuerzas del mal sélo aceptan la entrada del alma a este mundo cuando es
resultado de la excitacidn del deseo sensual, manifestado en los érganos inferiores, pues entonces
es considerada como "contaminada" de materialidad y asi puede mantenerse el equilibrio entre
espiritualidad y materialismo.

El Rabi Natan continua explicando que en su viaje hacia esta tierra el alma pasa primero a
través de todos los Universos Superiores, para luego alcanzar a los padres en el momento de la
concepcion, en el climax de su deseo sensual. Entonces, luego del embarazo, que culmina con el
trabajo de parto, con dolor y con sangre, el alma finalmente entra en una forma humana. De esto
podemos ver que la persona que desea buscar la espiritualidad se encuentra en un dilema: por un
lado, busca su fuente, en el nivel mds elevado. Por otro lado, ha nacido como resultado del deseo y
asi encarna algunas de las mas bajas caracteristicas del hombre (Likutey Halajot, Minja 7:20). Es
asombroso por tanto que la institucion del matrimonio sea considerada tan importante en Ia
tradicion y la literatura judias y es necesario por tanto que intentemos comprender qué es lo que
hace tan significativa esta unién entre hombre y mujer.

Daat

En la Biblia, las relaciones maritales son denominadas Daat (Conocimiento) como en el
versiculo (Génesis 4:1), "Y Adan conocid a su esposa, Eva". Cuando el esposo y la esposa se unen en
pureza y santidad, sus almas se juntan para formar un vehiculo para la revelacion del Daat de la
Divinidad. El beso representa la unificacion de la lud con la Hei, las dos primeras letras del
Tetragramaton, correspondientes a los Partzufim (Personas Divinas) de Aba y de Ima (Padre y
Madre). Mediante la unién sexual, que tiene raiz en el nivel de lesod, representan la unificacién de
la Vav y la Hei, las dos letras finales del Tetragramaton, que corresponden respectivamente a Zeir
Anpin y a Maljut. Al igual que los dos Querubim en el Santo de los Santos, constituyen un mishkan
(taberndaculo) o una merkava (carroza) para el Nombre Divino IHVH. Estos son los exaltados
pensamientos e intenciones que debe tener la pareja cuando se une para traer una nueva vida al
mundo.

Los Partzufim de Aba e Ima corresponden a las Sefirot de Jojma y Bina. La confluencia entre
Jojm3d y Bina trae una revelacidn de Daat y la confluencia entre Zeir Anpin y Maljut, que tiene lugar
en la Sefira de lesod, lleva esta revelacidén a su completa madurez. Esta doble confluencia producida
a través de la unién marital debe ser una experiencia positiva para ser efectiva y traer las almas mas
elevadas hacia los cuerpos terrestres. El Talmud ensefia por tanto que es necesario, antes de la
relacion marital, eliminar de la mente la ira y los pensamientos impropios, de modo que la unién
pueda tener lugar en una atmédsfera de amor, en paz y armonia. Las relaciones deben ser encaradas
con recato y con el reconocimiento del tremendo poder que es capaz de generar la pareja (Cf.
Nedarim 20a-b).

El Rebe Najman agrega que el comportarse con recato en las relaciones maritales puede
compararse al cumplimiento de la mitzva de la suka y que este nivel de modestia también le permite
a uno merecer la santidad de la Tierra Santa (Likutey Moharan |, 48:3). Esto se debe a que el
cumplimiento de cada una de estas dos mitzvot (la sukd y estar en la Tierra Santa) requiere que la



persona se encuentre completamente rodeada por la mitzvd. De la misma manera, si la pareja se
mantiene cubierta durante las relaciones maritales (con una sdbana o frazada) se encuentra
entonces "dentro" de la mitzva que esta cumpliendo.

Las relaciones maritales pueden llevarse a cabo en cualquier momento, pero dado que el
recato indica que la pareja debe estar oculta de la vista (la oscuridad y el ocultamiento aumentan
de hecho la experiencia auditiva y tactil), es preferible la noche. El Shabat representa la paz, como
ya ha sido explicado (arriba, Capitulos 10-11), de modo que la noche del viernes es considerada
como el momento mds propicio para las relaciones maritales.

Ensefia el Rebe Najman:

Guardar el brit tiene dos niveles. La persona que tiene relaciones maritales durante los seis
dias de la semana es considerada como una persona que guarda su brit, dado que se cuida de no
transgredir las leyes de la Tord. Sin embargo, la persona que guarda su brit manteniendo relaciones
maritales [s6lo] en la noche del Shabat alcanza un nivel superior.

El primer tipo de unidn [inferior] corresponde a la Halaja [la ley revelada] y el segundo tipo
corresponde a la Kabald [la tradicidn oculta]... Todo aquél que cumple con sus obligaciones maritales
de acuerdo con la Ley de la Tor3, incluso durante los seis dias de la semana, alcanza un nivel desde
el cual puede revelarles la Divinidad a los demas, pues este nivel corresponde al nivel de la Tora
revelada, de la Halaja. El nivel superior de las relaciones maritales sélo en Shabat corresponde a los
misterios mds profundos de la Tord, a la Kabala, donde se genera una relacién mas intima con el
Santo, bendito sea (Likutey Moharan 1. 11:5-6).

El Rebe Najman enseia que el deseo de relaciones maritales comienza en la mente. Por
ende, es crucial que la mente de la persona, como la fuente del deseo, esté conectada con Dios en
el momento de la relacidn marital. Esto le permite que descienda un alma pura e iluminada para el
nifio que esta siendo concebido. Por supuesto que la relacion marital no siempre da como resultado
la concepcidn. Sin embargo, cuando la pareja se une a la Divinidad durante su relacion intima, puede
despertar y elevar las almas en su nivel de origen (el nivel del pensamiento, como se explicd) y
llevarlas al arrepentimiento (ver Likutey Moharan |, 14:3-4). Asi, centrar la mente en nuestra
relacidn con Dios durante las relaciones maritales es una fuente de verdadero Daat, tanto si resulta
0 no una concepcion, el mundo se ve imbuido con el conocimiento de Dios.

La unién marital de la pareja comienza generalmente con un abrazo y un beso. Asi como en
el plano fisico esto despierta fuertes sentimientos de unidn entre la pareja, de la misma manera ello
crea una conexion espiritual paralela. Los principios Kabalistas de jibuk (abrazar), nishuk (besar) y
zivug (unidn intima) se refieren a las relaciones espirituales entre los Mundos Superiores. Aunque
estos conceptos Kabalistas no tienen conexion alguna con las acciones fisicas, ellos se encarnan en
las acciones de marido y mujer durante la relacién marital realizada en pureza.

Los actos puros de intimidad fisica son descritos de hecho como la unién de las almas. Esto
se debe a que Jojma (correspondiente al primer pensamiento Divino) es la fuente de todas las almas,
asi como el pensamiento - que es el comienzo y de hecho la fuente del acto marital - también es la
fuente de la concepcién de un alma (Shaar Ma 'amrei Rashbi p.32; ver Likutey Moharan |, 12:4, notas
80-82). Es asi que el despertar de Jojma3, el aspecto masculino, es un elemento de Daat. La respuesta
es el despertar de Bing, el aspecto femenino, que es otro elemento de Daat. El acto intimo es Daat,
la unidn de dos elementos muy diferentes (como hemos visto mas arriba, Parte 4).



Cuando marido y mujer se juntan en el acto de intimidad sexual, estan literalmente
uniéndose el uno al otro. Las diferentes fuerzas dentro de ellos pueden entonces surgir y unificarse
para formar una unidad, una manifestacidon de Daat, que es el fruto de sus intelectos combinados
(y que puede llegar a concretarse en la forma de un nifio). Sin embargo, si la unién se produce a
través de una relacién prohibida, el resultado es totalmente diferente a Daat. En tal caso, los
elementos de Jojmd y de Bind que son forzados a estar juntos no tienen la misma forma y nunca
pueden unirse verdaderamente. Asi como alguien se sentiria a disgusto relaciondandose
sexualmente con una persona que le es fisicamente repulsiva, de la misma manera el alma siente el
disgusto de ser unida con otra alma que le resulta detestable.

Esta es una de las razones para las estrictas normas de la Tord con respecto a las relaciones
sexuales. Las relaciones prohibidas incluyen cohabitar con una mujer en el momento de su
menstruacién o con una mujer que aun no se ha sumergido en la mikve, aunque sea la propia
esposa; el adulterio; el incesto; y la homosexualidad. Varias de estas relaciones son llamadas
'abominaciones" por la Tord. El alma fue creada para buscar la espiritualidad. Toda actividad sexual
prohibida por la Tord levanta una barrera espiritual, debido a la naturaleza de la unién que tiene
lugar entre los dos individuos. Unir el alma con el alma de otra persona en una relacién prohibida
crea una unién con el Otro Lado que es muy dificil de revertir (ver Bereshit Rabah 80:10).

Como hemos visto, la simiente se origina en la mente (Keter) y "viaja" por la médula (es
decir, Daat) hasta que llega a lesod, desde donde es transferida a su destino final, a Maljut.
Comprender este proceso apropiadamente, podrd ayudarnos a tomar distancia de las actividades
sexuales prohibidas y a ejercer el recato en nuestras relaciones maritales. Durante un viaje, toda
desviacion de la ruta establecida puede hacer que la persona se extravie. Del mismo modo, toda
desviacion menor del sendero de la moralidad prescrito por la Tord puede hacer extraviar
seriamente a aquél que busca el camino de la perfeccion espiritual. Por esta razén, aunque el
Talmud ensefia que la pareja en el matrimonio puede dedicarse a toda forma de intimidad, los
Sabios recomendaron sin embargo mantenerse dentro de ciertos parametros (ver Nedarim 20b).
Experimentar durante las relaciones con practicas que van mas alla de los pardmetros normales,
puede llevar a fantasias, que a su vez arrastraran hacia otras aberraciones, manifestaciones de una
mente perturbada, y que pueden llegar a ser muy dificiles de controlar.

El mismo concepto ético se aplica a todas las diferentes clases de relaciones prohibidas. En
un comienzo, una relacion puede parecer sélo un paso mas alla de lo aceptable, pero, asi como una
cosa lleva a la otra, esta relacion "casi aceptable" puede llevar hacia actos mds desviados aun. El
aumento de la homosexualidad, de la pedofilia y de las violaciones en el mundo contemporaneo,
atestigua la extrema insensibilidad que se ha desarrollado en las modernas actitudes sexuales que
plagan nuestra sociedad. Una clara indicacién de la demencia de una sociedad es hasta qué punto
explica y justifica las aflicciones que llevan a tal comportamiento. Debemos orar con fuerza para ser
protegidos y no quedar atrapados en estas actitudes. Y todos aquéllos que se encuentran hundidos
en estos comportamientos sexuales aberrantes deben orar incesantemente 'para salir de esa forma
de vida y volver a recuperar un nivel razonable de estatura moral.

Esta fue la prueba que tuvo que enfrentar el protagonista del cuento "Los Nifios Cambiados"
del Rebe Najman, donde el principe se vuelve esclavo y el esclavo se vuelve principe. El principe es
aquella persona que debe actuar como actua la realeza, regio en sus actitudes hacia la vida y bajo
completo control. El principe del cuento, en cambio, se volvid esclavo de sus pasiones. De la misma



manera, los individuos extraviados moralmente intentan conducirse como si ellos estuvieran en
dominio de sus vidas, pero en realidad son esclavos de sus propios deseos neurdticos y fantasias
erodticas.

Las Relaciones Maritales

No debemos llegar a la conclusién, en base a las fuertes disposiciones en contra de las
relaciones prohibidas, de que la Tora considera las relaciones maritales bajo una luz negativa. Por el
contrario, el Judaismo percibe la intimidad marital como una faceta muy importante y positiva en la
vida matrimonial, alentandola fuertemente (dentro de limites razonables). Ensefia el Talmud (ver
Eruvin 63b) que en cierto momento loshua les ordend a los judios abstenerse de relaciones maritales
por una noche, hecho por el cual fue castigado. De hecho, la literatura Talmudica y Kabalista utiliza
metaforas basadas en la unidn entre marido y mujer para explicar muchas ensefianzas. Por ejemplo,
"éPor qué la lluvia es llamada ReViA? Porque ella RoVeA [impregna] la tierra" (lerushalmi, Shevi 'it
9:8; Cf. Taanit 6b). Tales metaforas son utilizadas debido a que una unién en santidad entre el
esposo y la esposa es considerada uno de los actos mas hermosos y poderosos de los cuales es capaz
el hombre. De hecho, nuestro objetivo ultimo en esta tierra es que cada individuo alcance ese mismo
nivel de intima conexién con Dios. Asi, la manera de considerar las relaciones maritales es lo que
marca la diferencia entre un acto espiritual y un acto de lujuria. El Rebe Najmdan ensena que la
persona debe fortalecerse y juntar toda su fuerza interior para elevar sus pasiones (Likutey Moharan
I, 253; ver también Sota 47a: "Uno debe alejar el deseo con la mano izquierda, pero atraerlo con la
mano derecha").

La Concepcion

Hemos visto (Capitulo 20) que el aire que uno respira se ve influenciado por los propios
deseos. El despertar de las relaciones sexuales comienza con los deseos y, de acuerdo con la
naturaleza del deseo, uno puede crear una atmdsfera de unién santa. Aquél que se encuentra en el
nivel del Tzadik dirige sus deseos hacia la unificacién de las letras de la Tora, trayendo nuevas
revelaciones de Tora al tiempo que "crea almas" (ver arriba. Capitulo 27). Esto genera mayores
revelaciones de Divinidad en el mundo. Pero también la persona comun es capaz de revelar
Divinidad mediante la unién marital, pues tiene la capacidad de traer al mundo un alma nueva (ver
Likutey Moharan |, 31:14). Asi, en las relaciones maritales, casi todo depende de la actitud de la
pareja; pues tanto su orientacion mental como su estado fisico contribuyen a la formacidn del nifio.
El Rebe Najmdn ensefia entonces que durante las relaciones maritales es muy importante dirigir los
pensamientos hacia la espiritualidad. Estos pensamientos no interferirdn con las respuestas fisicas
del cuerpo, ni le quitardn a uno la capacidad de traer nifios al mundo. Por el contrario, los
pensamientos espirituales durante la intimidad fisica son extremadamente beneficiosos, tanto para
el nifio que es concebido como para la pareja dedicada a esa relacidn (Likutey Moharan II, 106).

En un plano mas practico, dado que el ciclo menstrual y las fases de la luna estan
conceptualmente relacionadas (ver arriba, Capitulo 45), el Rebe Najman recomienda que cada
pareja, antes de dedicarse a la relacion marital, recite los pasajes biblicos que se refieren a la Luna
Nueva (NUumeros 28:11-15; ver Likutey Moharan |, 171).

Dado que las células espermaticas no pueden desarrollarse a la temperatura normal del
cuerpo, su desarrollo se lleva a cabo dentro del escroto, donde se mantiene una temperatura algo
mas baja. Cuando el hombre esta dispuesto a cumplir con su papel en la uniéon marital, el esperma
es llevado hacia el cuerpo, calentado a la temperatura del cuerpo y luego descargado.



Ensefia el Rebe Najman:

El hombre "retiene su aliento" durante las relaciones maritales por dos motivos: Primero,
esto permite que el esperma mantenga la temperatura calida del cuerpo de modo que pueda tener
éxito en la fertilizacién del 6vulo femenino. Segundo, el cuerpo no puede expeler un fluido e inhalar
al mismo tiempo (Likutey Moharan I, 60:3).

En esta leccién, el Rebe Najmdan habla también del "aire fresco y puro" y lo asocia con la
riqueza y la abundancia. Como hemos visto, los deseos de la persona influyen en su manera de
considerar las relaciones maritales, y estos deseos circulan de hecho en el aire que respira. Este aire
también influye sobre la pureza de su propia simiente. Aquél que respira un aire limpio mejora el
estado de salud de su cuerpo. Y esto hace que su semilla se vea mejorada también por un "sistema
limpio", lo que es muy beneficioso para el nifio concebido en esa unidn. Asi como esto se aplica al
plano fisico, también se aplica al dmbito espiritual: el estado de pureza espiritual durante las
relaciones influye positivamente en el cardcter del nifo. Esta pureza trae consigo riqueza vy
abundancia, simbolizada por la simiente.

Capitulo 47
La Imagen Divina

El propdsito de la creacion del hombre fue revelar la "imagen Divina". Como hemos visto a
lo largo de este libro, para poder alcanzar la espiritualidad, el hombre recibié un cuerpo que es
paralelo a los Universos Superiores y a las Sefirot. El Primer Hombre debié haber alcanzado ese nivel,
pero pecd, "quebrando" su imagen Divina y desparramando las chispas de santidad por el mundo
(ver arriba, Capitulo 8). Desde entonces, todos y cada uno de sus descendientes "recolectan" esas
chispas y reconstruyen la imagen Divina perdida, de acuerdo con sus propios esfuerzos por alcanzar
la espiritualidad. Como sabemos, el hombre debe morir, frenando asi sus esfuerzos por rectificar el
pecado de Adan. Asi, la primera mitzva de la Tora es "fructificar y multiplicarse" - tener hijos - para
que el proceso de "reconstruccién” de la "imagen Divina" pueda continuar constantemente, hasta
ser completado. En esto radica la importancia de tener hijos.

En hebreo los hijos son llamados BaNiM, palabra que tiene una raiz relacionada con BiNian,
“construccion”, pues los hijos son la construccion y el cimiento del mundo. Sin ellos, el mundo no
podria durar. Esta idea estd explicita en la Tora y se ilustra en los deseos de Abraham y Sara por
concebir un hijo. Luego de muchos afios sin hijos, Sara le dijo a Abraham (Génesis 16:2), 'Quizas yo
pueda ser construida a través de ella [Hagar]". Rashi comenta estas palabras, "De aqui aprendemos
gue una persona que no tiene hijos no sdélo esta 'sin construir,' sino que de hecho se encuentra en
un estado de ruina". Pues équé queda luego de que su vida termina? ¢Quién llevard su nombre y
continuara el trabajo de su vida después de su fallecimiento?

Los hijos son la clave para algo mucho mas basico que los medios para construir el futuro;
también pueden rectificar el pasado.

Escribe el Rabi Natan:

Tener hijos a los que uno trata de impartirles el reconocimiento del Santo, bendito sea, es
en si una gran rectificacion del brit. La persona no puede saber qué clase de descendientes tendra:



puede que sea un Tzadik, quizas también un gran Tzadik- Incluso entre los ancestros del gran Rabi
Shimén bar lojai, el autor del Santo Zohar, habia gente muy simple y comun. Pero de ellos descendié
este gran Tzadik quien revelé al mundo niveles tan profundos de Divinidad y santidad. En su
grandeza, el Rabi Shimén fue capaz de rectificar | as faltas de todos sus ancestros. De hecho, a partir
de sus méritos, él asumid la responsabilidad de la rectificacién del mundo entero (ver Sukd 45b;
Likutey Halajot, Shabat 6:23).

Tener hijos es la primera mitzva registrada en la Tord y tiene grandes implicaciones que
recaen sobre todas y cada una de las personas, todo los dias de la vida. Una es el concepto de Ia
renovacion: la persona nunca debe ser un "arbol seco" que no da frutos. Debe tratar de crecer cada
dia, de "dar a luz" nuevas ideas, nuevas maneras de encontrar a Dios, incluso en este mundo de
existencia material. Otra, es la necesidad de compartir con los demas la propia sabiduria y
comprension de la espiritualidad plantar semillas" de Divinidad en sus mentes y corazones. Pero,
aparte de sus aplicaciones conceptuales mdas amplias, esta mitzva requiere que de hecho tengamos
hijos, "fructificar y multiplicarse", literalmente.

La Mision

Cain y Abel nacieron el mismo dia en que Adan y Eva cohabitaron por primera vez. Este
fenémeno de "desarrollo instantaneo" fue posible en ese momento pues las almas de Cainy de Abel
so6lo necesitaban descender de los elevados niveles espirituales en los que se originaron hacia la
existencia espiritual del Jardin del Edén. La transgresién de Adan y Eva cred la necesidad posterior
de un periodo de espera de nueve meses antes de que el évulo fertilizado pudiera transformarse en
un nifio totalmente desarrollado. Esto se debe al hecho de que el descenso del alma desde los
Mundos Superiores hacia su actual situacién en este mundo material es un cambio drasticoy el alma
necesita tiempo para adaptarse a su nuevo entorno.

El Talmud presenta una alusién de lo que sucede durante ese periodo de espera (Nida 30b):
“Cuando el nifio se encuentra en el vientre de su madre, un angel le ensefa toda la Tora. Cuando
nace, el angel golpea al nifio sobre el labio [golpe que se evidencia en la hendidura existente entre
el labio y la nariz] y éste olvida todas las ensefanzas del angel".

La pregunta obvia es ¢paraqué estudiar si uno inevitablemente olvidard aquello que ha
aprendido? Los comentaristas afirman que, sin el estudio de la Tord anterior al nacimiento, nadie
podria enfrentar las enceguecedoras fuerzas del materialismo. El estudio, aunque olvidado a nivel
de la memoria consciente, deja una profunda impresién en el alma, impresidn a partir de la cual
todo aquél que asi lo desee puede tomar y construir, desarrollando asi una poderosa conciencia de
la espiritualidad.

Ensefia el Rebe Najman:

Antes de nacer, se le ensefia a la persona todo aquello por lo que debe trabajar y todo lo
que debe lograr en el curso de su vida. En el momento que entra al mundo, olvida todo este
conocimiento. Su misidn en la vida es buscar aquello que perdid. Estos "articulos perdidos", su
mision olvidada, puede hallarlos en el Tzadik (Likutey Moharan I, 188).

Ensefia el Talmud, "Durante la Revelacién en el Monte Sinai, cada judio recibié coronas [de
luces espirituales]. Cuando el pueblo judio cometio el pecado del becerro de oro, estas coronas les



fueron retiradas y Moshé merecid recibirlas todas" (Shabat 88a). Esta ensefianza implica que los
"articulos perdidos" - las luces espirituales de los judios - pueden encontrarse en los Tzadikim.

Buscar el verdadero Tzadik, aquél que tiene un claro aspecto espiritual, ayudara a que la
persona descubra su verdadera senda, pues el Tzadik conoce los diversos senderos de la
espiritualidad y puede dirigir a la persona por la senda mas apropiada.

El Proceso de Purificacion

El concepto espiritual de "prefiez" al cual se refieren las Sagradas Escrituras puede
compararse a un "embrién" que se forma en la Sefird de Maljut. Todo lo que existe en la dimensién
fisica refleja lo que sucede en el plano espiritual; de esta manera se aplica la misma terminologia
para dos fendmenos separados - uno fisico y uno espiritual.

Sabemos que todas las interacciones entre el hombre y Dios tienen lugar en el ambito de
Maljut. Asi como la madre busca lo mejor para sus hijos, Maljut siempre busca elevar a sus "hijos"
Aquél que es digno puede beneficiarse de esta relacion y ascender facilmente; pero écdmo puede
relacionarse Maljut con alguien remiso que se ha alejado, con alguien que se ha dejado caer en un
estado que requiere ser rectificado antes de poder volver a avanzar y elevarse?

El Ari ensefia que la funcién de Maljut en este mundo es algo mas que simplemente recibir
la shefa desde Arriba y transmitirla hacia este mundo. Maljut también busca y trata de elevar
aquellas almas que se han desconectado de su fuente y que han descendido al punto de quedar
atrapadas en los dmbitos mds bajos. El plan maestro de Dios para el mundo implica que todos los
seres humanos lleguen a reconocerlo; es a través de Maljut (que representa la aceptacion del
Reinado de Dios) que Dios da los pasos necesarios para implementar este plan.

Pero aquél que no reconoce a Dios necesita una ayuda externa. Dado que el Tzadik es capaz
de alcanzar un alto nivel de reconocimiento de Dios, son los Tzadikim, las manifestaciones corporeas
de lesod y quienes se han mantenido fieles a Dios, los que pueden traer esta ayuda. Dado que Maljut
recibe su energia de lesod, el Tzadik, Maljut actia como una interfase entre el Tzadik y aquellas
almas que requieren purificaciéon. De esta manera ellas pueden asociarse y beneficiarse con las
ensefianzas del Tzadik, las que se encuentran en un elevado nivel espiritual. La luz de los Tzadikim
(es decir, sus ensefanzas y consejos) se filtra a través de Maljut hacia el resto de la humanidad. De
manera similar, la luz de las buenas acciones de aquellas personas que siguen el consejo de los
Tzadikim vuelve filtrada nuevamente hacia los Tzadikim (es decir, hacia lesod) a través de Maljut.
Porque las acciones de estas personas no pueden alcanzar solas los ambitos superiores, pues no son
lo suficientemente puras. Maljut eleva y ayuda a purificar estas acciones de modo que puedan llegar
al Tzadik, quien las eleva mas aun. De esta manera, cada vez que alguien realiza una buena accidn,
ésta es tomada por el Tzadik e incorporada dentro de las "construcciones espirituales de santidad"
(Likutey Halajot, Minja 7:11-12).

(Maljut es la Sefird que busca las almas perdidas, pues como interfase entre Dios y la
humanidad, es considerada la fuente de las almas. Mas aun, Maljut es la mas baja de la Sefirot y la
gue mas cerca esta del ambito de las Fuerzas del Mal. Hemos visto (Capitulo 28) que existen chispas
de santidad [es decir, almas] que caen presas de la fuerza del materialismo y quedan atrapadas en
el ambito del mal. Dado que sus transgresiones las distanciaron de Dios, su dafio personal es
considerado como un dafio en Maljut, es decir, en la aceptacion del Reinado de Dios. Estas almas



deben por tanto pasar a través de Maljut para poder ser rectificadas. No importa cuan bajo haya
caido una chispa, finalmente lamentara su situacion y buscara su fuente. El Ari tratd este tema en
muchos de sus escritos, describiendo por ejemplo cémo Maljut desciende hacia los dmbitos
inferiores para efectuar una rectificacion; pero esta explicacion se encuentra mas alla de los alcances
del presente libro).

Asi, con la ayuda del Tzadik, Maljut busca a aquellas almas que han caido en el erroro en la
transgresion, construyendo a partir de todo vestigio positivo. Cada buena accion realizada por la
persona se transforma en un rayo de luz sobre el cual puede centrarse Maljut para ayudarla a
retornar hacia la espiritualidad.

Aun asi, podemos preguntar, si alguien ha estado alejado de la Divinidad durante mucho
tiempo, icdmo puede esperarse que sea capaz de recibir y de beneficiarse con esta brillante luz
espiritual? En una situacién como ésta, es crucial el concepto de la "prefiez" de Maljut. Las almas
gue se han distanciado de Dios experimentan un periodo de "gestacién" durante el cual son
introducidas lentamente hacia la oportunidad de desarrollarse y crecer en la espiritualidad. Sin esta
etapa intermedia, la brecha entre el nivel actual del alma y el camino de la espiritualidad seria
imposible de salvar. La "prenez" de Maljut es por tanto un proceso de purificacién que corresponde
a las pruebas y tribulaciones que debe enfrentar el alma antes de "nacer" a la espiritualidad.

Preiez y Nacimiento

Una vez que se ha producido la concepcién, el huevo fertilizado forma un embrién que se
implanta en la pared del Utero. Este comienza gradualmente a tomar una forma mas definida y se
vuelve un feto humano. El Talmud ensefia (Nida 38b) que la palabra hebrea para designar la prefiez,
HeRalON, es numéricamente equivalente a 271 - el nimero de dias que transcurren desde el
momento de la concepcion hasta el desarrollo prenatal completo. La medicina moderna presupone
gue se necesitan 266 dias para este desarrollo. (Cuando se le consultd sobre esta aparente
diferencia a un obstetra de un importante hospital de New York, su respuesta fue, "El Talmud se ha
ocupado de este tema mucho mas tiempo que la medicina moderna. jEllos deben saber mejor!")

Pero incluso luego de la concepcidn, hay veces en las que el embarazo se interrumpe de
manera inesperada. Esto puede deberse a un desequilibrio en las hormonas o a otros problemas
tales como un excesivo estrés fisico o emocional, lo que hace que el feto sea abortado.

La prefiez tiene su paralelo en el dmbito espiritual, tal como ensefia el Rebe Najman:

Revelar una nueva idea o un nuevo sendero en el servicio al Santo, bendito sea, es
comparable a la prefiez. Uno debe esperar, permitiendo la "gestacion" de la idea hasta que llegue
el momento en que ésta pueda "nacer". Pero con la controversia, uno puede causar un "aborto",
forzando a salir a una idea aln no desarrollada, antes de su tiempo, destrozando entonces toda la
"vida" que podria haber traido al mundo (Likutey Moharan Il, 20).

Si el embarazo es saludable y llega a su término natural, la madre pasa a los trabajos de
parto. Cuando el nacimiento es inminente, las contracciones uterinas hacen que el feto ya
desarrollado gire suavemente, de modo que pueda entrar en el estrecho canal de nacimiento con
la cabeza hacia adelante. Al acercarse el momento del nacimiento, las contracciones se intensifican.
Cada contraccidn puede producir un intenso dolor. Las piernas de la madre comienzan a sentirse



pesadas vy frias. La sangre fluye del Utero y se abre el saco amnidtico. El nifio comienza a emergery,
con la ayuda de Dios, nace un nifio sano.

Hemos visto que la transferencia de simiente desde lesod hacia Maljut simboliza la
transferencia de abundancia al mundo. Esta abundancia tiene un tiempo de "gestacion" en la Sefira
de Maljut, luego de lo cual es entregada al mundo. La razén de este 'embarazo" es proteger a la
abundancia de Dios de las fuerzas del Otro Lado hasta el momento en que se encuentre
"completamente desarrollada" y pueda asi ser recibida por la gente.

Estd escrito (Zohar Ill, 249b) que la mujer clama "setenta veces" antes de dar a luz. Esto se
debe a que cada una de las siete Sefirot de Zeir Anpin y Maljut esta compuesta a su vez por otras
diez Sefirot. Para que Maljut "dé a luz", es decir, para revelar la shefa en el nivel actual, ésta debe
atravesar el rango completo de las Sefirot de Zeir Anpin y Maljut. De modo que debe pasar por las
siete Sefirot, multiplicadas por las diez Sefirot contenidas dentro de cada una, setenta Sefirot en
total (Zohar lll, 249b).

Ensefia el Rebe Najman:

Las dolorosas contracciones del trabajo de parto corresponden al dolor que uno debe
soportar antes de "dar a luz" nuevas ideas o un nuevo conocimiento espiritual. Durante el trabajo
de parto la mujer clama con setenta clamores de angustia antes de que nazca su hijo. De la misma
manera, aquél que desee que se le revelen nuevos niveles de Divinidad, debe clamar unay otra vez
durante la plegaria, para ser capaz de "dar a luz" estas nuevas y exaltadas ideas (Likutey Moharan
1, 21:7).

El Rebe Najman ensefd también que, asi como el nacimiento de un nifio va acompafiado de
mucho dolor y llanto, de la misma manera el cumplimiento de las mitzvot puede llegar a ser un
proceso doloroso. Es posible que cada vez que una persona intente cumplir con una mitzva
encuentre su camino plagado de dificultades. En ese momento debe clamar a Dios para que El lo
ayude.

La caridad actia como un poderoso catalizador para ayudar a abrir las "estrechas" puertas
gue parecen retenernos e impedir que "demos a luz", esto es, que cumplamos apropiadamente con
las mitzvot (Likutey Moharan Il, 4,2). Asi mismo, resulta muy beneficioso dar caridad en aras de una
mujer que estd por dar a luz.

También dijo el Rebe Najman que es muy aconsejable recitar el Salmo 100 (Mizmor L 'Toda)
para una mujer que esta en trabajo de parto, a fin de que pueda dar a luz facilmente. Las iniciales
de las dos primeras palabras de este salmo, ML, suman setenta, el nimero de gritos de la mujer
durante el trabajo de parto. Las mismas primeras palabras del salmo en si, corresponden a la
Bondad.

Ademas, en el Salmo 100, hay cuarenta y tres palabras (niUmero representado por las letras
MG), que sirven para anular los efectos de las klipot. Estas klipot buscan impedir el nacimiento del
nifio, pues ese nifio puede llegar a reconocer a Dios. Por tanto, ellas (las klipot) dicen (Reyes |, 32.26),
"GaMli, GaMlaj, lo ihié Ni para mi, ni para ti, habra [un nifio]". Las cuarenta y tres (MG) palabras que
se encuentran en el salmo son capaces de anular el poder de GaM (43), que contiene el deseo de
las klipot para impedir el nacimiento del nifio (Likutey Moharan Il, 2:12).



Ensefia el Zohar que la sangre del parto corresponde al sustento que se le da al Otro Lado,
puesto de manifiesto en los juicios severos. El frio que siente la mujer en las piernas debido a la
interrupcién del fluir normal de la sangre durante el parto es una indicacion de la presencia de los
juicios. El concepto del parto como la revelacion de nuevas ideas corresponde a la restriccion de la
mente, esto es, a los juicios, que se presentan antes de la obtencién del conocimiento. Esto se debe
a que los juicios se basan en Maljut, que se manifiesta en los pies. Por esta razdn, los juicios son
sentidos principalmente en las piernas y en los pies, y ellos hacen que uno se sienta "pesado" y
cansado. Luego del nacimiento, la sangre vuelve a fluir con normalidad. Por ende, el nacimiento es
considerado una mitigacion de los juicios (Likutey Moharan I, 169:1; ver también Likutey Moharan
11, 2:3).

Ensefia el Rebe Najman:

"Mizmor | 'todd hari'u laShem kol ha 'aretz" [Una alabanza de agradecimiento: cantad a
Dios, toda la tierra] (Salmos 100:1). Este salmo alude tanto al parto como al "nacimiento" de nuevas
leyes y a la comprensién de nuevos conceptos de la Halaja. La palabra L 'Toda [gracias; alabanza]
contiene las mismas letras que ToLaD4 [nacimiento]. La palabra Halala, que se refiere a la ley judia,
es un acroéstico de Hari'u LaShem Kol ha 'aretz. Para llegar a comprender los Cddigos Halajicos uno
debe soportar dificultades en el mismo grado en que lo hace una mujer en el momento del parto.
Cuando finalmente el "nifio" nace, uno puede alabar al Santo, bendito sea, con renovada
comprension y con un nuevo nivel de reconocimiento de Su Presencia y de Su Maljut (Likutey
Moharan ll, 2:2),

Exilio y Exodo

Asi como hay tzirim [bisagras] y d'latot [puertas] en una casa, de la misma manera una mujer
tiene bisagras y puertas.
Bejorot 45a

La palabra hebrea para "contracciones" es tzirim, que también se traduce como "bisagras".
Cuando el feto esta listo para salir, la cerviz de la madre se dilata, las contracciones del Utero
empujan al nifio hacia fuera y la cerviz se abre, igual que una puerta, para permitir el pasaje del
recién nacido.

El Rebe Najman enseia que la Sefird de Maljut corresponde a la letra dalet (ver arriba,
Capitulo 45). La palabra DaLeT tiene las mismas letras que DeleT, "puerta"”, la cual debe abrirse para
permitir el nacimiento (Likutey Moharan |, 135:4-5). La letra dalet tiene el valor numérico de cuatro
y alude a la idea de los cuatro exilios bajo los cuatro reinos del mal (ver Bereshit Rabah 2:4). Por
consiguiente, es tarea de la humanidad "cortar a través" de los reinos del mal para liberar a la
santidad de Maljut atrapada alli. Este "cortar" esta representado por la apertura de la cerviz durante
las labores de parto.

Sabemos que el hombre estd compuesto por cuatro elementos que tienen su raiz en un solo
elemento (ver arriba, Capitulo 4). De la misma manera, el poder del mal tiene cuatro reinos y un
reino del mal que es origen de todos ellos, el cual se manifiesta en Amalek, como en (Nimeros
24:20), "Amalek es la primera de las naciones". Es asi que Amalek se yergue en el camino de la



santidad de Maljut y trata de anularla. El Profeta Samuel comprendié esto y para vengar a los judios
"cortd" en cuatro partes a Agag, el rey de Alnalek (Samuel |, 15:33; Rashi). Esta es la misma idea. La
santidad de Maljut fue liberada al "cortar" a Agag, correspondiente a la apertura de la cerviz.

El Rabi Natan escribe que la batalla de Amalek en contra de la fe esta simbolizada por un
nacimiento dificil. Maljut corresponde a la fe, siendo su deseo "nacer", para despertar la fe en el
mundo. A esto precisamente se opone Amalek.

En el momento del Exodo, Dios realizé tremendos milagros, encendiendo la fe incluso en
aquéllos que estaban extremadamente alejados de El. El exilio de los descendientes de Abraham en
Egipto puede compararse con la situacion de la mujer en un parto dificil, incapaz de dar a luz. Con
el Exodo nacié la Nacién de Israel (la fe), pero inmediatamente después Amalek levanté la cabeza,
con laintencion de eliminar al "recién nacido". La salvacidn final requiere por lo tanto de la anulacién
completa de Amalek, la eliminacidn de todas las formas de ateismo, para que las d'latot (puertas)
puedan abrirse y el "recién nacido" (la fe renovada) pueda crecer y llegar a madurar (Likutey Halajot,
Tefilin 5:30-34).

é¢Mashiaj o Aborto?

Afirma el Talmud (lebamot 63b), "Mashiaj no vendra hasta que no hayan nacido todas las
almas creadas". Mds adelante afirma, "jAquél que no procrea es considerado como si hubiera
cometido asesinato! " La razén detras esta analogia extremadamente dura es que el Unico propdsito
de la existencia del hombre es revelar la Divinidad. Dado que cada ser humano es creado a "la
imagen de Dios", se desprende que cada nifio que nace aumenta la revelacién de la Divinidad en el
mundo. Asi, aquél que no propaga la especie, de hecho, disminuye la revelacién de Dios en este
mundo. Esto es equivalente al asesinato (ver Tur, Even HaEzer, Prid V 'Rivia 1).

Si el no procrear es equivalente al asesinato, ¢ cudnto mas lo sera el aborto? El alma humana,
tanto si ya nacié como si auin esta por nacer, es ciertamente una porcién Divina (ver arriba, Parte 2).
Como hemos apuntado, el embarazo es el comienzo de la revelacién de la Divinidad. Todo intento
de abortar un embarazo es un intento de disminuir la Presencia de Dios en este mundo. El aborto
solo se permite en casos en que es necesario para salvaguardar la vida de la madre, pues la vida de
ella es en si misma una revelacion de Divinidad. (Si el feto pone de alguna manera en peligro la vida
de la madre, sin lugar a dudas se debe poner fin a la vida del nifio aiin no nacido en favor de la madre
quien estd viva en este mundo).

Abraham y Sara fueron los primeros en revelar el Reinado de Dios en este mundo. Abraham
fue el paradigma de Jesed, que se revela en la Sefira de lesod. El nombre SaRa comparte la misma
raiz que S'raRa (autoridad, poder); asi Sara personifica a Maljut. La confluencia de lesod y Maljut
revela la Divinidad en el mundo.

Sin embargo, Abraham y Sara eran estériles. Luego de muchas plegarias (que en si mismas
son una manifestacidon de Maljut; arriba, Capitulo 44), tuvieron hijos. Ishmael, Itzjak, laacov y Esav
son todos considerados sus hijos. (Ishmael le nacié a Abraham luego de que Sara le diera a su sierva
Hagar como esposa. El es considerado asi hijo "de ellos". laacov y Esav eran los hijos de Itzjak).

En la Hagada de Pesaj hablamos de cuatro hijos: el hijo sabio, el hijo malvado, el hijo simple
y el hijo que no sabe cdmo preguntar. El Rebe Najman ensefia que estos "cuatro hijos" corresponden



a todos los hijos de Abraham y de Sara. Itzjak representa el hijo sabio; Esav, el hijo malvado; laacov,
el hijo simple (ver Génesis 25:27); e Ishmael, el hijo que no sabe cdmo preguntar (en ningun lugar
de la Biblia se registra a Ishmael hablando). Estos cuatro "hijos" - incluyendo al hijo malvado - son
un paralelo de dalet (numéricamente cuatro), la manifestacion de Maljut; pues los hijos, sin
importar cémo resulten - para bien o para mal - contribuyen de alguna manera a la rectificacion de
Maljut (ver Likutey Moharan |, 30:6).

Como mencionamos al comienzo de este capitulo, los hijos son a menudo el factor redentor
en la vida de sus padres y ancestros. Pero en otras instancias también los hijos pueden requerir una
redencion - no todos los hijos de los Patriarcas y las Matriarcas fueron perfectos. El Rebe Najman
comenta sobre estos dos tipos opuestos de hijos: "Los buenos hijos son el mejor remedio para Sus
ancestros" (El Libro del Alef-Bet, Hijos. A:42).

Con respecto a los hijos que se han apartado de la buena senda, dice el Rebe Najman
(Avenea Barzel, p.21 #4), "La persona debe orar para tener muchos hijos, no importa cémo resulten.
Finalmente, Mashiaj llegard y rectificard al mundo entero, trayéndolo nuevamente el estado
espiritual del cual disfruté el mundo el dia de la creaciéon de Addny Eva".

E Pluribus Unum
iShema3 Israel! (jEscucha Israel!) El Sefior, nuestro Dios, el Sefior es Uno.
Deuteronomio 6:4

El hombre fue creado para "fructificar y multiplicarse". La razén, como se ha dicho mas
arriba, es traer constantemente nuevas revelaciones de Divinidad. Pero, épor qué debe el hombre
ser "tan fructifero?" ¢ No bastaria con que cada pareja sélo tuviese dos hijos, para que la poblacién
del mundo se mantuviese constante? ¢Por qué toda pareja debe tener mas de dos hijos y por qué,
aun si los padres deciden tener mas de dos hijos, deben tener familias muy numerosas?

Ensefia el Talmud (lebamot 63b), "Todo aquél que no contribuye a poblar el mundo es
considerado como si hubiese disminuido la imagen Divina". Esto se debe a que cada nifio nace con
su propia mente. El (o ella) trae al mundo su propio intelecto, un intelecto especifico que nunca
antes ha existido en el mundo. (Esto explica por qué los nifios no siempre les hacen caso a sus padres
- la mente de cada nifio es absolutamente individual). Cada mente, cada nuevo intelecto, es capaz
de reconocer a Dios y de reflejar Su grandeza a su manera. El Rebe Najman ensefia asi que 'el
aumento en la tasa de nacimientos revelard mas aun el honor del Santo, bendito sea" (Likutey
Moharan ll, 71:8).

Aquéllos que corren tras una forma de vida materialista tienden a considerar a los hijos sélo
como un aumento fisico de la familia, ademas de la carga adicional sobre el presupuesto familiar.
En otros hogares los nifios no son deseados, pues son un estorbo para el estilo de vida de la pareja.
Otras familias sienten que esta muy bien tener hijos y luego de "sumar" uno o dos, tienen la bondad
de reservar un poco de "tiempo" para sus hijos, ofreciéndoles algunas horas a la semana - asi estén
los nifios interesados o no en pasar con sus padres esas horas en particular.

Otras familias mas inclinadas hacia lo espiritual también tienen necesidades materiales que
deben ser cubiertas, pero para ellos los objetivos de la vida son totalmente diferentes, mucho mas
significativos y duraderos. Sélo es necesario observar una familia orientada hacia lo espiritual para
advertir la calidez, el respeto y la cercania que impregna sus vidas. Esto no quiere decir que sean



angeles, ni tampoco que no haya roces. Sin embargo, en su mayor parte, aquéllos inclinados hacia
lo espiritual tienen un punto de vista mds amplio con respecto a la vida y se ocupan de proveer a
sus familias con amplia generosidad espiritual.

Esto estd implicito en el Santo Nombre de Dios asociado con lesod - ShaDai - que combina
las dos palabras "ieSH Dai - jHay suficiente!" (ver arriba, Capitulo 40). En ultima instancia, aquéllos
que viven una vida espiritual encuentran los recursos necesarios para mantener sus extensas
familias. Son estas familias las que aumentan el honory la gloria de Dios.

Es algo maravilloso que cada persona llegue a reconocer a Dios a partir de su propia e
individual perspectiva. Sin embargo, cuando se comprende que todos estdn sirviendo a Un Solo Dios,
se encuentra entonces otro concepto, mucho mas bello aln.

Ensefia al Rebe Najman:

Cada persona comprende la vida de una manera diferente de la de sus pares. No hay dos
personas que sean iguales. Es por esto que el Santo, bendito sea, siente placer cuando, de entre la
variedad de opiniones existentes respecto a un tema haljjico especifico, una de ellas es aceptada
por la mayoria. Cuando la mayoria esta de acuerdo con una idea, esto es algo muy precioso a los
ojos del Santo, bendito sea (Likutey Moharan Il, 2:6).

No hay dos personas que sean iguales; y nunca han existido en la historia de la humanidad
dos personas que fuesen iguales en todos los detalles - ni nunca las habra. La gente puede ser
parecida, pero nunca es exactamente igual. Asi, cada persona tiene su propia comprensién de Dios
- cada una Lo ve a partir de una perspectiva diferente. Cuando recitamos el Shem3, la afirmacién de
fe, estamos reconociendo, cada uno a partir de sus diferentes perspectivas, la verdad universal de
que Dios es Uno.

Este concepto es tremendamente significativo. Aunque cada persona posee un punto de
vista diferente, todas pueden estar de acuerdo en "Una" cosa. Este es un estado perfecto de paz, de
'pluralismo basado en la mas exaltada Unidad", que permite que la gente supere sus diferencias y
alcance la paz verdadera.

El Rabi Natan escribe que éste es el verdadero significado subyacente a la mitzva de tener
la mayor cantidad de hijos posible. Traer cada vez mas seres humanos al mundo, cada uno con su
propia mente, cada uno con una diferente perspectiva de Dios, pero, asi y todo, cada uno sirviendo
al Dios Unico de la mejor forma posible, es algo que refleja la Gloria de Dios de la manera mas
poderosa. {Cuan hermoso serd, cuando llegue Mashiaj, ver tanta gente diferente con un objetivo
comun! En ese momento reinard la verdadera paz (Likutey Halajot).

Ensefia el Rebe Najman:

El Sefer létzira (4:12) dice que dos piedras construyen dos casas, tres piedras construyen
seis casas y cuatro piedras construyen veinticuatro casas... Es decir, con dos "piedras"”, Ay B, uno
puede hacer dos combinaciones (AB y BA); con tres "piedras", A, B y C, uno puede hacer seis
combinaciones; con cuatro, A, B, Cy D es posible hacer veinticuatro combinaciones, y asi en mas.
Cada piedra adicional aumenta el producto de manera exponencial.



Las "piedras" a las cuales hace referencia son almas (Lamentaciones 4:1). Asi, juna reunidn
de diez personas genera 3.628.800 combinaciones! Imagina el aumento en el numero de
combinaciones con cada "piedra" - cada alma - que se agrega a la poblacién. Imagina el nimero de
combinaciones producidas por 100 personas... O por 1.000... O por 2.500 personas... 0 mas. jlLas
posibilidades son abrumadoras!

El Rebe Najman explica que cada una de estas "piedras" - estas almas - se vuelve una parte
de la "construccion" de la santidad. Cada una de las personas, al formar parte de esta
'construccion”, aumenta la "comunidad mundial" de santidad (Likutey Moharan Il, 8:6).

En esto radica la importancia vital de tener hijos. Cuantos mas hijos se tengan, mas
aumentara la estructura de santidad en el mundo (Likutey Halajot, Prid v 'Revia 5:2).

Paz en la Tierra
El Rabi Elazar dijo en nombre del Rabi Janina: Los eruditos de la Tora aumentan la paz en el mundo,
tal como dice el versiculo (Isafas 54:13), 'GY todos tus hijos [banaijl seran estudiosos (de la Tord), y
grande sera la paz de tus hijos". No leas bandij [hijos], sino bonaij [constructores]
Berajot 64a

El Rabi loshiahu Pinto comenta sobre este pasaje: aquéllos que buscan la espiritualidad a
través del estudio de la Tora estan dedicados a construir sélidos cimientos para el mundo (igual que
los hijos son el cimiento del mundo). El versiculo afirma (Isaias 48:22), "No hay paz para el malvado";
solo aquéllos que buscan la espiritualidad pueden alcanzar la paz. Mas aun, los estudiosos de la
Tord, aquéllos que estudian y les enseifan a los demads, traen paz a aquéllos que originalmente
estaban alejados de la espiritualidad. Y mas directamente traen la paz a aquéllos que les proveen el
sustento.

Esto se encuentra aludido en la repeticién de la palabra banaij en el versiculo "Y todos tus
hijos seran estudiosos [de la Tord], y grande sera la paz de tus hijos" - No leas banaij, sino bonaij'.
Las palabras banaij y bonaij estan relacionadas con la palabra Binad (Comprensién). Aquéllos que se
dedican a buscar y a comprender lo espiritual son los verdaderos constructores del mundo. Ellos
difunden el conocimiento de Dios, llenando asi el mundo de paz y armonia.

Parte Diez
Vida y Muerte

Capitulo 48
"Y Era Muy Bueno"

La vida tal cual la conocemos comienza con la concepcidn y termina con la muerte. Entre ambos
eventos se suceden la infancia, la nifiez, la pubertad, la adolescencia, la edad adulta, la madurez vy,
si lo merecemos, la ancianidad. Escribié el Rey Salomén con respecto a la vida (Eclesiastés 1:2),
"Vanidad de vanidades, dice Kohelet; vanidad de vanidades, todo es vanidad". Tal como comentan
los Sabios, cada uso singular de la palabra "vanidad" en el versiculo representa uno, y cada uso en
plural de 'vanidades" representa dos, de modo que el versiculo contiene un total de siete
"vanidades". Pregunta por tanto el Midrash (Kohelet Rabah 1:3), "éPor qué siete veces vanidad?
Ellas corresponden a las siete fases que debe pasar la persona durante su vida". El Midrash ilustra
estas fases:



e Elrecién nacido es como un rey: se lo coloca sobre una 'carroza" real y todos lo abrazan y
lo besan.

e Durante la infancia, es comparado con un cerdo, siempre sucio.

e Cuando alcanza la pubertad, es comparado a un cabrito que corcovea.

e En su adolescencia, ama exhibir sus proezas y mostrarse como un potrillo.

e Alalcanzar la edad adulta, cuando asume la responsabilidad del matrimonio y debe ganarse
la vida, se asemeja a una mula.

e Enla madurez, debe casar a sus hijos. Es comparado entonces con un perro descarado que
debe buscar la manera de lograrlo.

e Finalmente, en la ancianidad, cuando sdélo puede "imitar" lo que hacen los jovenes, es
comparado a un mono.

El Midrash agrega que el Rey Salomén, el mas sabio de todos los hombres, usé el término
hevel (vanidad; bruma o vapor) para ensefiarnos que la vida pasa muy rapidamente, sin ninguin
beneficio para el individuo. La vida es "bruma de brumas" pronto se va, disipada antes de que uno
se dé cuenta. Aunque esta descripcidon de la vida de un ser humano no es muy alentadora, es
bastante precisa.
¢Como puede uno salvarse de este triste ciclo?

Cuando el Rey Salomdn hizo esta afirmacion, se estaba refiriendo claramente a una vida
materialista, pues continua (Eclesiastés 1:3), "éDe qué le sirve toda la tarea del hombre bajo el sol?"
El Midrash comenta, "Para nada - bajo el sol. Pero ¢por sobre el sol? jEso si tiene valor!" ¢Qué es
“sobre el sol"? ¢Qué es lo que esta por sobre el mundo material? La espiritualidad (Kohelet Rabah
1:4).

Aquél que desea una vida materialista se reconocera facilmente en una de las etapas de la
lista anterior. Sin embargo, aquel que intenta vivir una vida espiritual - en el nivel que pueda - se
encontrard "por sobre" esas descripciones. Las aspiraciones espirituales traen un respiro a las
dificultades diarias de la vida y van acompafnadas por recompensas que se encuentran mas alla del
alcance de los "beneficios" ofrecidos por la vida material. Cierta vez, conversando con sus
seguidores con respecto de la vida, el Rebe Najman dijo, "Lo importante no es cudnto vive una
persona sino cuan bien vive". El Rebe, quien sdlo vivio treinta y ocho afos, se estaba refiriendo a
cuanta espiritualidad puede alcanzar una persona durante su vida.

El Rabi Natdn repite unay otra vez, a lo largo de su Likutey Halajot, que la espiritualidad esta
a disposicion de todo el mundo, incluso de aquéllos que se encuentran muy lejos de Dios. De hecho,
cuanto mas profundamente haya quedado uno "enterrado" en una vida de materialismo, mayor
serd la revelacidn de la gloria de Dios en el momento en que retorne a El. Itro era un supremo
sacerdote idolatrico. Cuando llegd al campamento de los Israelitas y dijo (Exodo 18:11), "Ahora yo
sé que Dios estd por sobre todos los dioses", la gloria de Dios se elevd en todos los mundos - en este
mundo y en todos los Universos Superiores (Zohar Il, 69a).

Itro habia estado hundido en la idolatria. Como iddlatra se encontraba en el mas bajo nivel
de la espiritualidad, pero aun asi su reconocimiento del Santo, bendito sea, produjo una tremenda
revelacion de la gloria de Dios - juna revelacién incluso dentro de la oscuridad de su vida pasada!
(ver Likutey Moharan I, 10:2). Todos tienen la capacidad de crear tal revelacion. Sélo deben tener
cuidado de no "morder mas que lo que puedan tragar" (ver Likutey Halajot, Kriat Shema 1:2).



A lo largo de este libro hemos visto que en todos los aspectos de la vida, siempre estamos a
un paso de la espiritualidad. Dios cred al hombre en forma tal que pueda reflejar e irradiar la
Divinidad en cualquier momento - en cualquier lugar - si asi lo desea. El Rabi Natan dijo cierta vez,
"Si la persona no es capaz de realizar una mitzva completa, éno deberd al menos cumplir media
mitzva?" Toda buena accidn - incluso una accion incompleta, si es realizada con intencidn sincera -
crea un angel que actia como abogado defensor delante del Tribunal Celestial el Dia del Juicio (ver
Pirkey Avot 4:13).

El Dia del Juicio

Los afios de nuestra vida suman setenta, y si con mucho vigor ochenta; en su mayoria son sélo afan
y futilidad pasando rapidamente y yéndose en un vuelo...
Salmos 90:10

Cuando la persona envejece, la muerte se vuelve mds inminente; pero la muerte puede acaecer a
cualquier edad - en la edad adulta, en la juventud, en la nifiez o incluso en la infancia.

El dia de nuestra muerte es nuestro propio Dia del Juicio, cuando se hace un escrutinio de nuestras
acciones, tanto buenas como malas. El Zohar (ll, 199b) ensefia que en este dia se producen siete
juicios:

o La muerte misma

o El anuncio de nuestras acciones, buenas o malas

. La ubicacidn en la tumba

. El juicio de la tumba

. La descomposicién del cuerpo

o Guehinom

o El intervalo antes de que el alma se purifique completamente

Ensefia el Ari que estos diferentes juicios no tienen la intencién de ser castigos sino que
vienen a limpiar a la persona del pecado. Asi, Guehinom - y la Reencarnacién, cuando es impuesta -
son medios a través de los cuales se purgan los pecados. También la muerte es parte integral de
este proceso de limpieza.

El sistema que utiliza Dios para determinar el balance final se encuentra mas alld de la
comprension del hombre. En Su insondable misericordia, Dios agrega a la columna del crédito todas
las circunstancias atenuantes - la educacion, el ambiente, la comunidad, los recursos financieros y
demas. Sin embargo, el juicio es real; somos totalmente responsables. La pregunta mas importante
que debemos responder es: ¢ Nos hemos esforzado lo suficiente?

El Rabi Natdn escribe que el abogado mas importante para la persona en el dia del juicio es
el "factor de la voluntad", el grado en el cual él o ella desearon la espiritualidad. Si nuestro deseo
fue constante alo largo de la vida, incluso si fuimos un tanto negligentes, nuestro crédito aumentara
en mucho. Esto no implica que no basta con un esfuerzo débil. "No pude hacerlo", no es una excusa
aceptable. El "factor de la voluntad" implica hacer todos los esfuerzos posibles. Si nuestros esfuerzos
no tuvieron éxito, entonces ¢qué podemos hacer? Debemos volver a tratar, una y otra vez. Como
solia decir el Rebe Najman: "jGuevald! {Nunca te des por vencido! "



Recompensa y Castigo
Y Dios vio que era tov meod, muy bueno...
Génesis 1:31

Cada uno de los dias de la Primera Semana de la Creacion, Dios cred una faceta diferente
del mundo. Cada dia, al considerar Su obra, Dios dijo "Es bueno". El sexto dia, luego de haber creado
el mundo entero, incluido el hombre, "Dios vio todo lo que El habia hecho, y he aqui que era muy
bueno". Pregunta el Midrash, '¢Por qué Dios agregd la palabra 'muy' el sexto dia: 'muy’ bueno?" Hay
muchas opiniones al respecto: "'Muy bueno' - jEs la muerte!" ""Muy bueno' - jes la beneficencia y
la compasidn hacia los demas!" "Tov M'EoD, 'muy bueno' - jEs ADaM!" (Bereshit Rabah 9:10-12).

Hemos visto en diferentes contextos cdmo el hombre debe luchar a lo largo de toda su vida.
Preguntenle a toda persona racional, "¢A dénde lleva la vida?" y su respuesta sera muy
probablemente, "jA la tumba!" Si éste es el caso, ¢de qué vale la vida de la persona? La existencia
fisica es necesariamente limitada. A veces uno es afortunado de vivir lo suficiente como para
cosechar al menos algunos beneficios, pero no hay nadie que en su vida no haya debido enfrentar
la adversidad.

Aquél que busca la espiritualidad sabe que la vida no termina con la muerte. M3s aun, le es
posible experimentar incluso en este mundo la elevada existencia espiritual que le espera, aun
limitado por su cuerpo fisico. Ensefia la Mishna (Pirkey Avot 4:21), "Este mundo es comparado con
la antecdmara del Palacio [el Mundo que Viene]. |Preparate en la antecdmara para que puedas
entrar al Palacio!" Pero Este Mundo es mas que una preparacién para el Mundo que Viene. La
persona sensible y pensante comprendera que una vez que entra a la antecdmara del Palacio, ya
esta dentro del Palacio mismo. Si vivimos nuestras vidas sabiéndolo, esta percepcion nos elevaray
nos sentiremos motivados a actuar de acuerdo con ello, haciendo esfuerzos cuidadosos y calculados
para perfeccionarnos mientras tengamos la oportunidad. Es posible que las alegrias y satisfacciones
del Palacio aun no estén a nuestro alcance; aun asi, no estamos lejos de ellas y siempre podemos
recordarlas. Asi como la perspectiva de una boda trae alegria al corazén de la persona, de la misma
manera la perspectiva de las alegrias del Mundo que Viene puede ser percibida e incluso
experimentada aun antes de haberla alcanzado.

Antes de que podamos experimentar el Mundo que Viene, debemos pasar primero a través
de la entrada del Palacio. Esta 'entrada" es el proceso de la muerte. Aunque la muerte puede ser
algo aterrorizante, es de hecho, para la persona media, un proceso "muy bueno" e importante. Si la
historia se hubiera desarrollado de manera diferente, si Adan no hubiera pecado, el hombre habria
podido vivir por siempre. Adan fue creado en un cuerpo espiritual que debia haber vivido
eternamente. Esto no sucedio, sin embargo, pues el hombre no pudo superar la prueba y descendié
en cambio al materialismo - una condicidn que no puede durar para siempre.

Pero sufrir y morir son para beneficio del hombre, pues aquél que trata de vivir una vida
espiritual es purificado, en su mayor parte, mientras aun estd vivo y la muerte llega como la etapa
final de este proceso de rectificacidon. En la muerte, el cuerpo se descompone y todos los placeres
fisicos son eliminados. Aun asi, cuando llegue finalmente el tiempo de la Resurreccién, nosotros,
gue hemos sufrido, volveremos a "renacer"; el cuerpo fisico sera recreado en un estado fisico
aunque espiritual. Entonces viviremos para siempre, de la manera en que Dios quiso originalmente
que viviese el hombre (Likutey Halajot, Tefilin 5:18).



Este es el significado de la ensefianza citada en el Midrash: "'Muy bueno' - iEs la muerte!"
""Muy bueno' - jes la beneficencia y la compasion hacia los demas!" "Tov M'EoD, 'muy bueno' jEs
ADaM!" La muerte es muy buena porque en la muerte el hombre puede limpiarse de todas las
impurezas. Muy buena es la beneficencia, pues estas acciones nos llevan al Mundo que Viene.

Y, "iMuy bueno es Adam!" En hebreo, la palabra M'EoD contiene las mismas letras que la
palabra ADaM, pues, a través del mundo tal cual lo conocemos, uno puede volverse un Hombre en
el sentido mas exaltado: un individuo totalmente espiritual, la cima de la Creacidn.

Podamos todos merecer ser testigos de la Revelacion de Dios, con la Reconstruccién del Santo
Templo, el Retorno de los Exiliados y la Venida del Mashiaj, pronto y en nuestros dias, Amén.

Apéndice A
El Cuerpo y las Mitzvot
Sefer Jaredim

Sefer Jaredim

El hombre fue creado con una imagen Divina, esto es, con una imagen que refleja la
espiritualidad (pues Dios no tiene una imagen fisica en absoluto). El Rabi Natan escribe que todo
aquél que comprenda la Kabala - el Zohar, los escritos del Ari y sus comentarios - comprendera que
cada misterio de la Tora del cual ellos hablan refleja la "Imagen Divina" sobre la cual fue creado el
hombre. Esto incluye los conceptos del Espacio Vacio, de la Rotura de los Recipientes, de los
Universos Superiores y de todos los otros misterios de la Tora. Cada concepto se aplica a todos y a
cada uno de los individuos, hombre o mujer, joven o anciano, pues (NiUmeros 19: 14), "ésta es la
Tord — el hombre...". La Tora refleja al hombre; y el hombre puede reflejar la espiritualidad de la
Tord y la santidad de Dios Mismo (Likutey Halajot, Minja 7:22).

El Zohar ensefia que el hombre es un microcosmos. Cada 6rgano o miembro refleja una
diferente faceta de la Creacidon. Por lo tanto, si mediante nuestras acciones atraemos la
espiritualidad dentro de cada uno de nuestros drganos, se estard, en un sentido, revelando a Dios
en el mundo entero. Cada persona es un mundo completo y, al atraer la Divinidad hacia si misma,
Dios se revela en todas partes. De manera inversa, a aquella persona a quien le falta la rectificacion
que se logra a través de las mitzvot que corresponden a un miembro determinado es considerada
"lisiada", pues para ella es muy dificil la revelacion de la Divinidad. Es por esto que, cuando la gente
clama a Dios, parece que a veces El no 'escucha". Pero no es asi; la ausencia de una respuesta Divina
es sefial de que Dios no ha sido bien recibido en ese lugar en particular (Tikuney Zohar #70, p. 130b).
Para traer la Divinidad hacia nosotros debemos cumplir con las mitzvot, rectificando asi los
"miembros y 6rganos" a los cuales se aplica cada mitzva.

Pero écomo es posible hacerlo? ¢Qué mitzva rectifica los ojos; cual rectifica los brazos, la
cabeza, las piernas y demdas? Existen 248 mandamientos positivos y 365 prohibiciones. Si
pudiéramos saber qué mitzvot les corresponden a determinados érganos, éinfluiria eso en la actitud
de las personas hacia las mitzvot? El Rebe Najman ensefia:



Todas las mitzvot, en conjunto, forman una estructura completa, igual que el cuerpo es una
estructura completa. Cada mitzva corresponde a un érgano diferente, a un miembro o arteria del
cuerpo. Por ejemplo, cumplir con las mitzvot que corresponden a la cabeza ayuda a rectificar la
cabeza. Mds aun, cuanto mas grande es la alegria en el cumplimiento de las mitzvot, mas grande es
la rectificacion que se puede alcanzar (Likutey Moharan |, 5,2).

Aunque no sabemos con exactitud qué mitzva corresponde a cual rgano o miembro, somos
conscientes de que, en un sentido general, aquellas mitzvot que estdn mds cercanamente asociadas
con ciertos érganos tienen un lazo mayor con ellos. En su clasico libro, Sefer Jaredim (El Libro de los
Piadosos), el Rabi Eliezer Azkiri (m. 1.600) propugna la observancia de las mitzvot y los beneficios
gue el hombre puede obtener de ellas, tanto fisica como espiritualmente. Divide a las mitzvot de
acuerdo con la estructura del cuerpo, explicando qué mitzvot realiza cada érgano especifico.

Aqui hemos presentado una version sintética del Sefer Jaredim. Algunas mitzvot pueden ser
realizadas por varios 6rganos y a veces varios érganos cumplen con una sola mitzva. Hemos hecho
una lista de las mitzvot de acuerdo con el dérgano principal implicado en ellas, tanto los
mandamientos positivos como las prohibiciones. Al igual que en el Sefer Jaredim, hemos presentado
primero los mandamientos positivos y después las prohibiciones.

Hay varias mitzvot que se aplican en tiempos especificos y en lugares determinados y que
no pueden ser cumplidas en la actualidad. Otras se aplican a individuos o a grupos especificos
(Kohen Gadol, Kohanim, Levitas, hombres o mujeres). Otras se aplican sélo en la Tierra Santa o en
el Templo. Aqui presentamos una seleccidon de aquellas mitzvot que pueden aplicarse a la mayor
parte de la gente, la mayor parte del tiempo y en la mayoria de los lugares.

El Corazén

Tal como hemos visto en nuestro texto (Parte 5), el corazén es el asiento de las emociones,
de las pasiones y de los pensamientos. Es obvio por tanto que ciertas mitzvot pueden ser aplicadas
tanto a la mente como al corazén.

Positivas

o Fe: creer en Dios; reconocer que El cred el Universo entero y que lo guia con Divina
Providencia; creer que El nos dio la Tord en el monte Sinai - la Tord Escrita y la Tora Oral; creer en
los Tzadikim; creer en el Exodo, en el Mashiaj, en la Resurreccidn y en otros principios basicos de la
fe.

o Recitar el Shem3, la afirmacién de nuestra fe.

o Temor a Dios: mantener constantemente una actitud de respeto, de temor y de reverencia
ante Dios, lo que incluye mostrar el debido respeto en la sinagoga.

. Orar.
. Amar a Dios: sentir amor y mostrar honor a Dios, a través de las mitzvot, del Shabat, de las

Festividades y en todos los demas aspectos de nuestra relacidon con Dios; acercarnos a Dios y a los
Tzadikim.



. Regocijarse en las Festividades y en el cumplimiento de todas las mitzvot.

. Santificar el Nombre de Dios.

o Arrepentirse.

. Respeto y amor por los padres, los amigos, los conversos y por todos los judios.

o Modestia, humildad y control de la ira y de otras caracteristicas potencialmente negativas.

Prohibiciones

o Erradicar la herejia y la idolatria.
o No envidiar los bienes de los demas; evitar los celos.
o No olvidar a Dios, no olvidar la Revelacién en el monte Sinai y no olvidar la maldad de
Amalek.
. Eliminar nuestra arrogancia, la ira, el odio hacia los demas judios y caracteristicas similares.
. Eliminar los malos pensamientos.
. No malgastar la piedad en aquéllos que no la merecen.
Los Ojos
Positivas
o Mirar los Tzitzit, leer la Tora de los textos.
o Llorar por la pérdida de una persona digna, lamentarse por la pérdida del Templo.
Prohibiciones
o No mirar con lujuria ni arrogancia, no mirar la idolatria, no leer libros que hablan de
ateismo...
Los Oidos
Positivas
o Dedicarse al estudio de la Tora, escuchar el Shofar en Rosh HaShana, escuchar la Meguila
en Purim.
. Escuchar a los Tzadikim y a los jueces rectos.
. Escuchar las palabras de nuestras plegarias y bendiciones.
. Escuchar la lectura de la Tora, escuchar el Kadish y las bendiciones para responder "Amén"

Prohibiciones



. No escuchar a alguien que habla en contra de la Tora y/o en contra de la fe en Dios.

. No escuchar la mentira, la calumnia ni otras formas prohibidas del habla.
La Nariz
o La nariz corresponde a la pureza (ver Capitulo 34); asi uno debe cuidarse de no quedar

atrapado en perfumes prohibidos.

La Boca: El Habla
Positivas
o Hablar siempre de manera respetuosa a los padres, abuelos, maestros y a todos aquéllos a
quienes se les debe respeto.

o Recitar las bendiciones, el Shem3, las plegarias, el Kadish por los fallecidos, el Kidush, la
Havdala, la Hagada de Pesaj, la Cuenta del Omer y otras "mitzvot verbales" relacionadas; escuchar
el Kadish y las bendiciones para responder "Amén".

. Confesar verbalmente nuestras transgresiones delante de Dios.

. Estudiar Tord y ensefarles Tord a los demas.

. Decir sélo palabras de verdad, de paz y de animo; hablarles a los demds suavemente y con
respeto.

Prohibiciones

o No pronunciar el Nombre de Dios en vano; no hacer que los demas mencionen el Nombre
de Dios en vano - tal como en un juramento, en bendiciones innecesarias, maldiciendo a los demas,
etcétera.

o No jurar en falso o en vano; no dar falso testimonio.

o No hablar de cosas profanas, no decir mentiras, calumnias, burlas, no adular, no decir
palabras de idolatria, no engafar; no insultar ni avergonzar a los demads; no herir a los demds
mediante nuestras palabras.

. No instigar ni crear disputas, asi sea de manera directa o indirecta; no dar malos consejos.

La Boca: Comer
Positivas
. Comer en el Shabat, en las Festividades, en Rosh
Jodesh y en otras fiestas asociadas con mitzvot (tales como casamientos, circuncisiones,
redenciones del primogénito); comer matza en Pesaj; comer en la suka durante la festividad de
Sukot.

. Comer sdlo alimentos kosher; comer alimentos que han sido apropiadamente diezmados
(esta mitzva se aplica a los alimentos que crecen en la Tierra de Israel),



Prohibiciones
. No comer en lom Kipur, no comer jametz en Pesaj, no comer fuera de la suka.

. No comer comida no-kosher: animales kosher sacrificados de manera impropia, animales
no-kosher (por ejemplo, el cerdo), aves no-kosher (por ejemplo, el cuervo), reptiles, peces no-kosher
(por ejemplo, camarones, langostas, cangrejos). No comer carne y leche juntos.

. No comer alimentos que no han sido apropiadamente diezmados, no comer frutas que no
fueron cosechadas de acuerdo con las leyes del Afio Sabatico (estas mitzvot se aplican a los
alimentos que crecen en la Tierra de Israel).

Las Manos
Toda mitzva que pueda ser cumplida mediante el uso de las manos. Algunos ejemplos:

Positivas

o Honrar a los padres, rabinos y ancianos; usar Tzitzit y Tefilin; encender las velas del Shabat
y las Festividades; encender las velas de Januca.

. Lavarse las manos al levantarse y antes de comer, tal cual estd prescripto por la ley; sostener
el lulav y el etrog en Sukot; escribir o comprar libros relacionados con la Tora.

o Colocar la mezuzd sobre la puerta, devolver objetos perdidos a sus dueinos, construir
salvaguardas en nuestros hogares para evitar que la gente sea dafiada (por ejemplo, construir una
pared o parapeto alrededor de una terraza).

o Pagar a nuestros trabajadores en el momento acordado, dar caridad, diezmar los alimentos.
o Asistir a los demds cuando es necesario, ayudar a salvar la vida de otra persona.
Prohibiciones

o No fabricar ningun objeto de idolatria, no cometer asesinato, no golpear a otra persona, no

robar, no tomar los bienes de otro sin su permiso, no actuar engafiosamente.

o No destruir arboles frutales, alimentos ni otros elementos utiles, no mantenerse aparte y
observar a otra persona cuando es dafiada, no criar animales peligrosos.

o No aceptar soborno, no afeitar nuestras peiot, no utilizar las manos para propésitos
lujuriosos.
. No utilizar las manos para trabajos prohibidos en Shabat o en las Festividades.

Las Piernas
Toda mitzva que pueda ser cumplida mediante el uso de las piernas. Algunos ejemplos:

Positivas

. Ponerse de pie delante de los padres y los ancianos, ponerse de pie cuando uno ve un rollo
de la Tora o un estudioso de la Tord, caminar (o viajar) hacia la sinagoga o hacia el cumplimiento de
otras mitzvot.



. Visitar a los enfermos, asistir a los funerales.
J Confortar a los deudos (esta mitzva también se aplica a la boca).

Prohibiciones

. No caminar mas alla de la distancia permitida en Shabat y en las Festividades.
. No inclinarse frente a la idolatria, no caminar de manera arrogante.
El Brit
Positivas
. La circuncisién de acuerdo con los Cédigos.
o Contraer matrimonio; tener un minimo de dos hijos, un nifio y una nifna.
. Cumplir con las obligaciones maritales, santificarse y cohabitar de manera recatada.
Prohibiciones
o Abstenerse voluntariamente de contraer matrimonio y procrear.
o Abstenerse de relaciones maritales durante el periodo menstrual de la mujer hasta su

inmersion en la mikve.
o No forzar a la esposa a tener relaciones maritales, no actuar de manera lujuriosa.

o Refrenarse de toda relacién incestuosa o adultera, o de toda relacién prohibida, no darse a
relaciones homosexuales o bestiales, no cometer promiscuidad, no practicar el onanismo.

El Sefer Jaredim describe el castigo de las transgresiones sexuales con una cantidad de
variadas reencarnaciones y aconseja vehementemente en contra de ellas, dado que los castigos son
mucho mas severos de lo que uno pueda llegar a imaginar.

Existen muchas otras Mitzvot que pueden ser cumplidas mediante los diferentes érganos
del cuerpo; aqui hemos citado sélo unas pocas de las mas cominmente aplicables. La leccidon
esencial que puede tomarse de estos ejemplos es que al esforzarse por hacer lo mejor que uno
pueda para servir a Dios, es posible iluminar el cuerpo con espiritualidad. jEntonces uno puede
verdaderamente merecer una imagen Divina!

Apéndice B
Las Sefirot y las
Caracteristicas Personales
Tomer Dvora

Tomer Dvora



El Rabi Moshé Cordovero (1522-1170) es autor de muchas e importantes obras de Kabala y
fue director de la escuela de Kabala de Safed antes de la llegada del Ari. Entre sus escritos se
encuentra el Tomer Dvora (La Palmera de Débora), donde describe y explica las principales
"Caracteristicas" de Dios que el hombre debe emular, y cdmo estan aludidas en las Diez Sefirot. En
este importante trabajo muestra cdmo es que el hombre puede alcanzar estos elevados niveles.
Comienza su primer capitulo con una explicacién del objetivo de su libro:

Es apropiado que el hombre se parezca a su Creador, pues entonces se hace digno de su
"imagen Divina". Si su parecido con la imagen espiritual sélo fuese corporal, sin el desarrollo de las
caracteristicas espirituales relacionadas, estaria falsificando la exaltada forma que posee,
obteniendo el titulo de "una bella forma con actos detestables", pues las acciones del hombre son
la forma espiritual y la imagen Divina. éDe qué sirve la "imagen Divina" fisica del hombre si en sus
acciones no se parece a su Creador? Corresponde por tanto que el hombre se asemeje en sus
acciones y actos a la [Sefira de] Keter...

El Rabi Moshé Cordovero procede a realizar un estudio sobre cdmo las "Caracteristicas" se
encuentran aludidas en cada una de las Diez Sefirot y cdmo el hombre puede alcanzar estas
caracteristicas en cada uno de los Niveles Superiores. También explica (Capitulo 2) que el hombre
no puede lograr todos estos atributos de una sola vez, sino que debe desarrollarlos e internalizarlos
de manera lenta y constante. Lo que sigue es una sintesis de las ensefianzas del Tomer Devora.

Keter

Los Trece Atributos de Misericordia estan enraizados en la Sefira de Keter (ver Capitulo 34).
Dedicarse a obtener estos atributos rectifica el propio nivel de Keter. El Rabi Cordovero basa su lista
de caracteristicas espirituales en el versiculo de Mija (7:18-20) donde se enumeran los Trece
Atributos de Misericordia. Estos atributos, los cuales el hombre debe esforzarse por imitar, son:

(1) Tolerancia; (2) Paciencia con los demas; (3) Perdonar; (4) Buscar el bien en los demas y
para los demas; (5) No guardar la ira; (6) Realizar actos de bondad; (7) Amar y buscar el bien para
alguien que te ha hecho dafio y ahora desea rectificar ese dafio (perdonarlo no es suficiente); (8)
Recordar las buenas acciones de los demas y olvidar sus malas acciones; (9) Sentir compasioén por
los demas, incluso por la gente malvada; (10) Actuar con honestidad; (11) Actuar con bondad e
indulgencia hacia los demas (no insistir en aplicar "la letra de la ley" sobre los demas); (12) Ayudar
a los demas a arrepentirse y no guardarles rencor; (13) Buscar maneras de mostrar misericordia y
compasion a los demas, aunque uno no encuentre en ellos ningun factor atenuante.

Otros atributos y acciones paralelos de Keter que se encuentran en la "imagen Divina" del
cuerpo humano son:

¢ La humildad; mantener la mente libre de todo pensamiento de mal; mostrarles siempre
favor a los demas; mirar siempre el bien y rechazar el mal; evitar mirar lo impropio o indecente;
ayudar al indigente; no caer en la ira; ejercer la paciencia; recibir a toda persona con alegria; nunca
hablar mal, ni maldecir ni dedicarse a una charla vana; hablar siempre de cosas buenas.

Para alcanzar el atributo de la humildad, uno debe huir del honor y no buscarlo nunca. Es
necesario reconocer los propios errores, recordando constantemente nuestros pecados y buscando
maneras para rectificarlos. Esto nos mantendra en el camino hacia la humildad. Ademas, tratar de
honrar a todos y amar a los demas.



Jojma

Uno debe esperar que Dios le imparta Su conocimiento al hombre, para que el hombre
pueda alcanzar percepciones mas claras de la Divinidad. Mas aun, la persona debe estar siempre
deseosa de compartir su conocimiento con los demas.

El versiculo afirma (Salmos 104:24), "Todo fue creado con Jojma". Asi, todo en el mundo
refleja la sabiduria de Dios. Con este conocimiento, la persona debe centrar sus pensamientos en
como beneficiar a los demas, buscando siempre maneras de ayudarlos. Asi como un padre siente
compasion por sus hijos, cada persona tiene la responsabilidad de ser compasiva hacia los demas,
al igual que hacia todos los niveles de la Creacion - mineral, vegetal y animal. Uno debe cuidar el
medio ambiente dado que ello refleja a Dios y a Su Sabiduria.

Bina
Para perfeccionar el atributo de Bina, uno debe arrepentirse constantemente. El

arrepentimiento estd asociado con Binga, con el corazdn y con el sistema sanguineo, tal cual se traté
en nuestro texto en el Capitulo 9.

Jesed

Jesed estd asociado con el amor, de modo que la persona debe cultivar el amor por Dios y
por la humanidad. Existen muchas maneras de cultivar este amor:

o Cuidar a nuestros hijos y atender sus necesidades.

o Visitar a los enfermos y atender sus necesidades; también cumplir con la mitzva de enterrar
a los muertos y de confortar a los deudos.

. Dar caridad a los pobres.

¢ Ser hospitalario con las visitas y hacer la paz entre la gente.

Guevura

Guevurd denota restriccidn. Este atributo ya ha sido tratado a lo largo de nuestro texto. Uno
debe siempre ejercitar la restriccién al enfrentarse con la tentacién al pecado.

Tiferet

La Torad corresponde a Tiferet; asi el estudio de la Tord es el método principal para
desarrollar el propio atributo de Tiferet. Sin embargo, si la persona actia orgullosamente con
respecto a sus conocimientos, mirando con desprecio a sus alumnos, a sus amigos o a otros menos
afortunados que ella, se priva asi de beneficiarse verdaderamente de su conocimiento de Tord. Uno
debe también utilizar su conocimiento de Tord para alcanzar el consenso de sus colegas y no
adentrarse en la disputa ni en argumentos injustificables.



Netzaj y Hod

Netzaj y Hod corresponden a los pies, los que sirven de soporte al cuerpo. Para alcanzar
estos atributos es necesario aumentar la influencia de la espiritualidad en el mundo, es decir,
respetando y mantenimiento el estudio de la Tor3, el cimiento del universo. El estudio del Jumash
(Biblia) fortalece a Netzaj, el estudio de la Mishna fortalece a Hod, y el estudio del Talmud fortalece
a ambos.

Lesod

Para fortalecer lesod uno debe cuidarse de todo pensamiento o palabra inmoral. Es
necesario también guardar el Pacto de todo acto inmoral (ver Capitulo 41).

Maljut
Dado que Maljut se encuentra asociada con la "pobreza" (pues no tiene luz propia; ver
Capitulo 44) es necesario ser humilde para desarrollar este atributo. Esto incluye mantener un estilo
de vida humilde, evitando la ostentacion.

También es importante trabajar para alcanzar el temor al Cielo, dado que Maljut representa
la aceptacién del yugo del Cielo.

Para poder alcanzar cualquier nivel de Maljut es necesario estar casado y comportarse de
acuerdo con los dictados de pureza familiar de la Tord (ver Capitulo 44).

Sea la voluntad del Todopoderoso que merezcamos andar sélo en Sus caminos, perfeccionar
nuestra "imagen Divina", y ser dignos de reflejar los tremendos poderes de las Diez Sefirot todos los
dias de nuestras vidas. Amén.



Apéndice C
Graficos y Diagramas

EL ORDEN DE LAS DIEZ SEFIROT

KETER
JOIMA
BINA
JESED
GUEVURA
TIFERET
NETZA)
HOD
IESOD
MALUUT
LAS SEFIROT Y EL HOMBRE
Kéter - Corona, Voluntad Craneo
Jojm3 - Sabiduria Cerebro derecho
Blna' - Comprension Cerebro izquierdo
(Daat - Conocimiento) (Cerebro medio)
Jesed - Amor Brazo derecho
Guevura - Fuerza, Restriccién Brazo izquierdo
Tiferet - Belleza, Armonia Torso
Netzaj - Victoria, Duracion Pierna derecha
Hod - Esplendor Pierna izquierda
lesod - Fundamento Organo Sexual (Brit)
Maljut - Reinado Pies

Alternativamente: Jojma corresponde al cerebro/mente; Bina al corazén
Alternativamente: Maljut corresponde a la pareja del hombre, o la boca



NIVELES DE EXISTENCIA

MUNDO MANIFESTACION SEFIRA ALMA LETRA
Adam Kadmodn Keter Iéjida Apice de la lud
Atzilut Nada Jojma Jaid lud
Beria Pensamiento Bina Neshama Hei
letzira Habla Tiferet (seis Sefirot) Ruaj Vav
Asid Accién Maljut Nefesh Hei
MUNDO HABITANTES T-N-T-A

Adam Kadmodn Los Santos Nombres

Atzilut - Cercania Sefirot, Partzufim Taamim - Musicalidad
Beria - Creacion El Trono, Almas Nekudot - Vocales
letzird - Formacion Angeles Taguim - Coronas

Asid - Accién Formas Otiot — Letras

Kéter - Corona
Jojm3 - Sabiduria
Bind — Comprensién
Jesed - Amor
Guevura - Fuerza
Tiferet - Belleza
Netzaj - Victoria
Hod - Esplendor
lesod - Fundamento
Maljut - Reinado

LAS SEFIROT Y LOS NOMBRES DE DIOS
ASOCIADOS CON ELLAS

Ehiéh

laH

IHVH (pronunciado Elohim)
El

Elohim

IHVH (pronunciado Adonai)
Adonai Tzevaot

Elohim Tzevaot

Shadai, El Jai

Adonai



	portada
	Anatomia Del Alma

