# Las Fiestas del CREADOR

Iosiyahu Benyehuda

Un Plan Perfecto de Rectificación y Desagravio, de Comunión, Unicidad para ÉL y con ÉL, sólo para los suyos.

# LAS FIESTAS DEL CREADOR

©Del texto: Carlos Sierra – 2015

Avenida 3<sup>a</sup>F # 45N – 75 Teléfono 6653088 Cali, Colombia – www.kalahlamision.org

© Edición: CENAP Ibagué-Asesorías Pedagógicas

Queda prohibida la reproducción total o parcial de esta obra por cualquier medio o procedimiento, sea informático o mecánico, el alquiler o cualquier otra forma de cesión sin la previa autorización por escrito del autor y de acuerdo con la legislación vigente.

# Índice

Agradecimientos Sobre la imagen de la Portada

### Dedicatoria

### Explicación de la portada, Libro de las Fiestas del Creador

«Y dijo Elohim: Que haya luminarias en el firmamento de la expansión de los Cielos para que separen el día de la noche; y sirvan de señales y para las fiestas, y para los días y los años y por los plazos»

Bereshit (Gen) 1:14

El Creador colocó en el firmamento de los cielos unas luminarias, el sol y la luna, para que fueran señales de los tiempos para su creación y para los seres humanos, unas señales de lo que sería Su métrica para diferenciar los Tiempos que Él, en su infinita sabiduría, le daría al hombre y así éste conocer cuándo debía desarrollar su programa en la Tierra, Celebrar su día de Reposo o Shabat, sus Fiestas o santas convocaciones o, coloquialmente, sus citas con su creación más maravillosa, porque a veces se nos olvida que es Él quien nos Cita, nos convoca para hablarnos y para que juntos con Él celebremos esos ritos de amor que Él mismo estableció cada uno con un objetivo específico y una razón de ser que quiere compartir con los suyos .

La Luna nueva —es decir, el momento en que empieza a mostrarse con una pequeña porción sobre el Cielo de Israel— es no sólo lo que las Escrituras llaman el Rosh Jodesh, la cabeza de los meses sino el comienzo de la cuenta de cada periodo para tener la certeza de cuando el nos hace sus citas, sus santas y apartadas convocaciones; es decir, cuando Él quiere que nos reunamos para revelarnos sus secretos y hablarnos de su Amor .

Mirar al cielo y buscar esta señal es la actitud que Él busca que nosotros tengamos para mostrarle Él acatamiento a su voluntad y el interés en sus tiempos, decimos con mucha facilidad que lo amamos, pero cuando Él nos da estos elementos para encontrarnos con Él, pues es de elemental respeto y acatamiento usarlos.

Por eso aparece en la carátula de este libro de sus fiestas, que no son las fiestas de los Judíos, sino las fiestas, las convocaciones que el nos hace soberana y amorosamente aparece como señal la Luna en su primera etapa de aparición, como luna nueva para que los que lo siguen y son los suyos sepan que los está esperando en su tiempo.

El calendario de las escrituras se basa en la Luna y para el comienzo del año, en una combinación entre la luna y la semilla de la cebada, una combinación maravillosa entre nuestra mirada al cielo y a la tierra para ver qué si acatamos su voluntad El es fiel y suple siempre nuestro sustento.

La luna solo refleja la luz del sol para que no se envanidezca y crea que hay que venerarla, ella no tiene luz propia, solo la voluntad del creador para con nosotros.

Ioshiyahu

### LAS FESTIVIDADES DE

# YAHWEH UN PLAN PERFECTO DE RECTIFICACIÓN Y DESAGRAVIO, DE COMUNIÓN Y UNICIDAD PARA ÉL Y CON ÉL, SOLO PARA LOS SUYOS

"Y dijo Elohim: Haya lumbreras en la expansión de los cielos para apartar el día de la noche; y sean por señales, plazos para las fiestas, para separar los días y los meses y los años"

Bereshit I: 14

"Y habló **nin**" a Moisés, diciendo: Habla a los hijos de Israel y diles: Las solemnidades del Eterno que vosotros proclamásteis como santas convocaciones, éstas sean mis solemnidades fijas"

Vaikrá XXIII: 1-2

Y acabaron (de ser creados) los cielos y la tierra, y todas sus huestes. Y terminó Elohim en el séptimo día la obra que había hecho; y descansó en el séptimo día de toda la obra que hizo. Y bendijo Elohim el séptimo día, y le santificó, porque en él holgó de toda su obra que creó Elohim para hacer."

Bereshit II: 1-3

### Condiciones de lectura de este libro

« ¿Quieres tú juzgarlos? ¿Los quieres juzgar tú, hijo de hombre? Hazles conocer las abominaciones de sus padres y diles:

"Así ha dicho יהוה, el Adón: El día que escogí a Israel y que alcé mi mano para jurar a la descendencia de la casa de Jacob, cuando me di a conocer a ellos en la tierra de Egipto, cuando alcé mi mano y les juré diciendo: Yo soy יהוה vuestro Elohim, aquel día que les alcé mi mano jurando así que los sacaría de la tierra de Egipto a la tierra que les había provisto la cual fluye leche y miel y es la más hermosa de todas las tierras, entonces les dije: cada uno eche de sí las abominaciones de delante de sus ojos y no os contaminéis con los ídolos de Egipto, Yo soy יהוה vuestro Elohim".

"Pero ellos se rebelaron contra mí, y no quisieron obedecerme; no echó de sí cada uno las abominaciones de delante de sus ojos, ni dejaron los ídolos de Egipto; entonces dije que derramaría mi ira sobre ellos, para consumar mi enojo en ellos en medio de la tierra de Egipto".

"Con todo, a causa de mi nombre, para que no se profanara ante los ojos de las naciones en medio de las cuales estaban, ante cuyos ojos fui conocido, actué para sacarlos de la tierra de Egipto".

"Los saqué de la tierra de Egipto, y los traje al desierto, les di mis estatutos, y les hice conocer mis decretos, por los cuales el hombre que los cumpla vivirá (eternamente)".

"Y les di mis días de reposo (mis fiestas), para que fueran señal entre Yo y ellos, para que supieran que Yo soy יהוה que los santificó (los apartó para sí)".

**Ezequiel 20: 4-12** 

## Para los que lo obedecen a Él y quieren agradarlo

"Y tendréis este (estos) día (s) por memorial (por recordación – para no olvidar rectificar), y lo (s) celebraréis como fiesta (s) a יהוה en todas vuestras generaciones; por ley perpetuo lo (s) celebraréis."

**Shemot 12:14** 

### Introducción

Intentar escribir algo que aporte de verdad a la edificación personal de los Benei Israel, especialmente a los que estamos en Teshuváh y a la construcción del Reino Celestial y le agrade a nuestro Creador y Hacedor, a nuestro Rey y Adón Bendito sea por siempre, puede lograrse si es Él mismo quien coloca sus propias Palabras y su Ruah en ello, de lo contrario será como llover sobre lo húmedo.

Es por eso que ponemos este libro en sus manos y nos sometemos con toda humildad a Él para que, si quiere que seamos su instrumento dócil y Él quiere decirnos algo con su fuerza que nos haga falta para acabar de entender, vivir y disfrutar sus tiempos y sus citas o convocaciones apartadas y su simbología o sentido profético, estaremos atentos y dispuestos para hacer su voluntad; y sino que éste propósito de escribir pierda su impulso y su razón de ser.

Las fiestas (MOED), sus santas (apartadas) convocaciones (sus citas), son además de su deseo íntimo, una necesidad para efectuar a través de su cumplimiento y celebración (Jagog); que el hombre pueda sacrificar y rectificar para que su vida se pueda elevar nuevamente y pueda regresar a su estado de pureza y de integridad que tenía antes de la caída y que representan un hilo conductor de sus sazones.

Son además –y por eso mismo– una señal entre Él y su pueblo, una inmensa diferencia entre los que lo obedecen y lo aman y los que no hacen su voluntad pero a pesar de no hacerla dicen que lo aman y siguen a los gentiles.

Los gentiles no obedecen éste deseo y éste mandamiento del Creador y hacen caso omiso de sus convocaciones, no representa nada para ellos. Que sea el mismo Creador en persona quien hace esas citas para encontrarse con ellos que "dicen ser los suyos", parte de su pueblo, y que prefieren celebrar sus propias fiestas y en sus propios días y fechas con sus propios sentidos y significados y con sus propios ritos en una especie de sincretismo

religioso, que no es espiritual, que usa inclusive imágenes y figuras idolátricas que le desagradan a Él, y eso es bien diciente porque bien claro lo dice, que sus fiestas son una señal, una marca, una característica específica y poderosa entre Él y su pueblo.

¿Cómo, entonces, se pretende decir y creer que quien no acepta y no cumple por supuesto está señal de sus santas convocaciones, podrá ser su pueblo o parte de él? o peor aún, ¿que será en un futuro, ya muy cercano, ese otro pueblo que, con los que sí obedecen, Él formará uno solo, santo y bendito para siempre?

Y más aún cuando ni siquiera respetan sus tiempos, su calendario, los momentos precisos de esas citas y mucho menos el sentido profético espiritual de esos poderosos ensayos que son sus fiestas.

Trataremos con la revelación y la asistencia de su Ruaj Ha Kodesh de demostrar que las fiestas del Creador y sus citas a su pueblo escogido y apartado para Él, encierran un hilo conductor único y un propósito claro que señala la gran oportunidad de sacrificar y rectificar la vida de sus escogidos y así puedan al tiempo indicado hacer o desarrollar su plan perfecto, sus propósitos sobre el reino y su boda eternos y maravillosos.

Nos ponemos bajo su manto de amor y misericordia y disponemos nuestra vida y todo lo que en ella Él ha puesto, para tratar de contribuir con Él al cumplimiento de su voluntad y por sus propios méritos y los de su santo nombre.

Lo que se escriba será de Él, para Él y por Él, Bendito sea eternamente y para siempre.

IOSHIYAHU Su Siervo.

### 1. Conexión necesaria, el tiempo y las citas

En este documento que con toda humildad y un infinito respeto y acatamiento a la voluntad única y soberana de nuestro Creador y Elohim de amor y amo del Universo trataremos de presentar, veremos cómo es absolutamente necesaria e imprescindible la conexión, los tiempos, la estructura de su métrica "Celestial" y de la creación humana y todo lo relacionado con ella y sus citas o convocaciones que Él mismo hace al hombre y a la creación que ha puesto como un regalo maravillosos y bajo su control y dominio.

Para poder establecer con toda claridad que este par de componentes son necesarios, indispensables el uno al otro y no se pueden separar para que las citas o convocaciones –sus fiestas– no solo se puedan dar, sino para que su sentido y propósito se cumplan, veamos qué las motivó:

### 1.1. Un Penoso y Crítico Antecedente

El hombre fue creado, hecho para que disfrutara luego de reconocerlo a Él, su Creador, la creación y su presencia y luego gobernarla con Él por toda la eternidad.

Pero el hombre dotado de origen con la capacidad de escoger si cumplía o no éste propósito, decidió no hacerlo y desconectando su Ruaj razonó y lo transgredió con su decisión lo cual hizo que el Creador pusiera en marcha la alternativa que tenía prevista si eso se daba y lo llenó de su infinita misericordia y amor le dio otra oportunidad al hombre de rectificar su error y transgresión. ¿Cómo? Veamos las acciones que emprendió para facilitarle la tarea al hombre y así recuperarlo sin faltar al principio que Él mismo se impuso de seguir respetando la capacidad que le dio de decidir voluntariamente y espontáneamente otra vez, si lo acompañaba o no en ese plan y propósito inicial para el cual lo había creado y dotado.

Como al crearlo lo hizo a su "**imagen y semejanza**", es decir, lo dotó de su propia naturaleza divina al colocar en él "**una** 

chispa" de Sí o Aliento de Vida que le dio vida eterna, lo hizo un ser espiritual (Ish e Isháh, varón y hembra, espirituales e inmortales, con su propia naturaleza divina), al caer el hombre y transgredir su voluntad y habiendo sido advertido plenamente de lo que le ocurriría, el Hacedor creó una métrica, El Tiempo del Hombre para así –con este nuevo sistema– fijarle plazos individuales o límites para que pudiera rectificar su error y enmendar su conducta. Él no quería que su obra se perdiera y que su plan y propósito no se cumpliera, Él no podía fracasar y no lo haría.

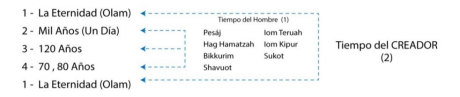
Es así como aparece el <u>Tiempo Finito</u>, como parte de su plan y de su <u>Tiempo Infinito</u> o eternidad o inmortalidad.

Aquí aparecen también los conceptos de "Inmortalidad y de Muerte", como elementos que valen la pena analizar también en este tema y lo haremos un poco más adelante.

Como el hombre fue creado en Adamah puesto en El Gan Edén, donde departía con el Creador y compartía esa creación maravillosa y su naturaleza espiritual y divina, ahora luego de su transgresión no podía seguir haciéndolo, porque Él no comparte el mismo espacio o lugar con la transgresión, con la desobediencia, resuelve sacar al hombre de Adamah v los desciende a una tierra nueva de rectificación donde pueda, por el tiempo que le dará como límite, rectificar y elevar su vida o existencia y así regresar a su estado original y cumplir su plan y propósito recuperando lo que había perdido. Lo colocó en la Eretz y en el Edén terrenal y se limita la vida inicialmente a un día (1000 años), pero el hombre continuó desobedeciendo y se produce el diluvio y redujo el máximo de ese tiempo a solo 120 años y a pesar de esa destrucción masiva y ese escarmiento, el tiempo de nuevo fue recortado esta vez a 70 o máximo 80 años, en cuyo plazo estamos actualmente. Éste es el último plazo; lo redujo el Creador para que los justos lo puedan cumplir más fácilmente y luego al término "morimos" y volvemos a la eternidad de donde salimos en términos de tiempo, en espera del veredicto o evaluación sobre nuestra rectificación y reparación, y dependiendo de esa evaluación se define su destino eterno.

Es claro, entonces, que esta "métrica" fue creada por causa de su misericordia y se constituye en un mecanismo de su justicia y amor que el hombre en su gran mayoría ha desperdiciado y en buena parte ni siquiera la conocen o no les interesan lo que es lamentable desde todo punto de vista.

Veamos un poco más gráficamente esta situación de los tiempos o de la métrica del hombre:



Así como fueron las cosas al principio, así serán al final.

- Los tiempos, la métrica limitada es del hombre para hacer su rectificación y reparación.
- La eternidad le pertenece al Creador, Él Fue, Es y Será, Él es el tiempo que no tiene principio ni fin.

Es esta una revelación simple y sencilla pero muy poderosa porque está llena esperanza y la certeza de su pasión porque su más grande obra, el hombre, en muy breve plazo puede recuperar su destino eterno al lado o siendo parte integral de Él y pueda agradarlo a lo sumo como Él quiere.

En este breve tiempo, como el que ahora nos toca vivir, las citas suyas para mantener viva la relación recordando los sacrificios de agradecimiento, de paz, de perdón, de purificación, de respaldo y de suplir todos los bienes espirituales y materiales y con ello rectificar y reparar nuestra conducta, buscando con un inmenso sentido de grandeza y gratitud, como sus hijos y esposa

comprometida, ir elevando nuestra condición humana caída y llena del Yetzer Hará, y hacerlo progresivamente y sistemáticamente. Eso es lo que nos brindan las fiestas, sus convocatorias, a reconocerlo y disfrutarlo, con tal periodicidad que ese breve tiempo esté siempre comprometido en ello, y no le damos ocasión a vivir otras posturas o actividades que no son conformes a su voluntad.

Todas las fiestas están unidas por esa intención y desarrollan sola y únicamente ese esquema, no son aisladas la una de la otra, obedecen como todo en la creación a un mismo propósito y plan, como poco a poco lo veremos en estas líneas.

## ¿Qué otros elementos conectan en un todo uniforme y consistente a las fiestas o convocaciones apartadas para Él?

Si la luna o las luminarias nos conectan al mirar hacia el cielo y ver en su ciclo diario, semanal y mensual, hasta llegar al año, digamos, como una señal inequívoca de su poder, soberanía y fidelidad para determinar los tiempos, estos también están en nuestro caso conectados a los ciclos agrícolas, a las lluvias, a los frutos y a las cosechas; es decir, al sustento de su amada Israel, su esposa, porque como esposo cumplidor por excelencia de su compromiso y obligación como Jatan, como esposo proveedor y sustentador, así lo ha querido y así lo estableció expresamente.

El plano en que se desarrolla o mejor "transcurre" el tiempo del hombre, está regido por la luna (que recibe en su cielo el reflejo o la iluminación del sol) y la agricultura (el alimento para su amada Israel).

Las siembras y el régimen de las lluvias y las cosechas, los tiempos de fertilidad, de vendimia y de esquila, todos esos factores el hombre de su pueblo los deberá tener en cuenta para sustentar esa relación con Él en sus fiestas, y así poder cumplirle con la rectificación (en o a través) de los sacrificios en cada una de ellas. El acto de desconocer o creer que los recursos de la ciencia o

el conocimiento del hombre pueden reemplazar estos elementos aportados por Él, como una especie de reloj divino, es un desenfoque grave que trae consecuencias graves, en la acción de vivir y disfrutar sus tiempos para todo lo que Él mismo estableció en medio de su plan y propósitos.

Pero en la Escritura Él previó que eso pasaría y lo anuncia concretamente cuando dice: "hablará palabras contra el altísimo, a los santos del altísimo quebrantará y PENSARÁ CAMBIAR LOS TIEMPOS Y LA LEY..." Daniel 7:25

Y tal como lo predijo, así ocurrió. Todos pensamos que fueron los gentiles paganos quienes cambiaron solos el calendario escritural por un calendario solar (en honor a Mitra, el sol, un dios falso) y cristiano; No. También su pueblo a la salida de Babilonia en el año 4.100 (de la creación y luego de la destrucción del segundo Templo) el R. Hillel II Nasi, y con el argumento de unificar los tiempos del pueblo de Israel hizo un calendario perpetuo (matemático y astronómico), que hasta hoy rige a la mayoría del pueblo en todo el mundo (sin tener en cuenta que ese no fue el calendario que estableció el Creador en la Toráh).

Una de las "justificaciones" que se alegan en contra del calendario lunar y agrícola de la Escritura, es que hay veces que hay nubosidad y las condiciones climáticas sobre Jerusalém (lugar donde se debe hacer el avistamiento del cachito de la luna que muestra su estado de iniciación al crecimiento y fin de los días de oscuridad) no permiten el avistamiento, lo que según ellos, genera inseguridad en el manejo de los tiempos y por ende de las fechas de las fiestas. No se entiende a primera vista que si el Creador le entregó un "reloj, un calendario" a su pueblo, ahora no permita que funcione correctamente, porque es Él quien maneja el clima. Pero algo debe ocurrir en Jerusalém o en su pueblo para que Él se manifieste con tal comportamiento, algo espiritual y en su relación íntima y en vez de sustituir ese "reloj" o "calendario", quizás lo mejor sería buscar lo que causa ese ocultamiento y corregirlo, restableciendo plenamente esa relación.

Otro argumento que se aduce consiste en las dificultades inherentes a la estadía en Jerusalém de personal autorizado para

avisar o certificar el avistamiento y la forma de transmitir al resto del mundo esa información al momento de producirse por la ocupación de paganos sobre la ciudad santa, y el deseo de algunos enemigos de confundir al pueblo de Israel y así hacerlo errar en sus fiestas o citas con su Elohim.

Todos sabemos que la desobediencia y la infidelidad o transgresión a la Toráh, produjo las invasiones y el yugo extranjero en la tierra del pueblo, esa disciplina del Creador se podría haber evitado con la obediencia y sometimiento dócil a su Ley, reconocimiento, cumplimiento de sus mandatos y de su único Elohim de amor.

Actualmente y a pesar de la constitución del estado de Israel y de no existir ningún impedimento para que las autoridades levíticas puedan certificar los avistamientos y vigilar los brotes de la cebada, aún no se presentan las nubes y el mal clima, por algún factor espiritual especialmente, pero orando y humillados tratando de rectificar (haciendo Teshuváh y Tikum), si pasados días desde el último Rosh Jodesh y no hay avistamiento, se decreta el mismo y comienza el mes según lo previsto y se comunica vía electrónica, ya sea internet, redes sociales o telefónicamente a todas las comunidades hebreas interesadas en observarlo como lo estableció su voluntad divina.

Como vemos, aún en el pueblo del libro (de la Toráh) algunos de sus hijos, pocos por ahora, observamos el calendario y vivimos los tiempos del Creador tal y como lo indica el libro (La Toráh) y otros, una inmensa mayoría siguen un calendario hecho por hombres y con él celebran o asisten a las citas con ÉL.

Según esto ¿Qué otro factor muy importante para vivir los tiempos del Creador o que ha puesto el Creador a su pueblo y al hombre en general para sus citas o santas convocaciones?

Este factor es: reconocer que Él, יהוה, es el amo y Adón de la creación y la controla sobrenaturalmente y que nosotros, aunque fuimos creados para señorear con ÉL sobre ella debido a nuestra caída y a la presencia aún de algo del Yetzer Hará (inclinación al mal), no lo hacemos y por ahora lo que debemos hacer hasta que Él, si rectificamos y reparamos

adecuadamente, solo debemos <u>OBEDECERLO</u>. Ese factor es la obediencia dócil y amorosa, y con gozo y deleite para Él.

¿Acaso no dicen las Escrituras que "el que me ama es el que hace mi voluntad" y hacer su voluntad no es obedecerlo?

¿Cómo vamos a acudir a sus citas, a sus santas convocaciones, sino es porque le obedecemos o porque lo amamos?

Pregunto, ¿Qué o cuál amada no acude con prontitud y gozo, con anhelo y obedientemente a una cita que le hace su amado?

Este factor de la obediencia a las convocatorias o fiestas hechas por el Creador y amo del universo, es otra prueba de quiénes son los suyos, su pueblo, y es definitivo; es una de las claves para aclarar esa situación y la hace casi que irrefutable, puesto que si alguien no obedece y no ama por lo mismo al Creador, aunque así lo diga, no es ni de los suyos ni mucho menos su amada, entonces lo contrario es por supuesto plena prueba de que sí lo es.

Las naciones (los gentiles o las religiones de hombres, algunas de ellas con origen judío como la católica y la cristiana evangélica o el islam) tienen sus propias fiestas o acuden a celebrar sus propias versiones y en sus fechas, de lo que ellos creen que son hoy las fiestas escriturales y algunos aducen como argumentos principales los siguientes:

- A. Las fiestas tal y como están en la Toráh y el Tanak son fiestas esencialmente para los judíos y de esa forma no obligan a los gentiles.
- B. La iglesia en su sabiduría y en su magisterio está facultada para darles un nuevo sentido y orden o modo de colaboración y dentro de su propio calendario.
- C. Los modos de celebrar y los significados, lo mismo que las fechas, no son tan importantes y ya fueron cumplidas por Jesús y lo que hacen en la iglesia o religión es una conmemoración con un sentido evangélico y neo-testamentario con énfasis en la gracia.

Por mencionar algunos que escuchamos más frecuentemente, entre los muchos que existen, como una

justificación para no obedecer lo que está ordenado en la Toráh y en el Tanak. Esos argumentos que seguramente son válidos para los gentiles (religiones o naciones que no son judíos o hebreos) claramente no obedecen lo estipulado en el documento que ellos mismos dan como cierto, verdadero e inspirado por D-os (Elohim mismo).

En estos casos se cuestiona la obediencia como tal a la voluntad del Creador, escrita en la Toráh y en el resto de los libros que comúnmente se llaman "Antiguo Testamento" y en algunos casos también en lo que para ellos es lo vigente ahora y posterior a la muerte y resurrección de su mesías Jesús y llamado el "Nuevo Testamento" y por fuerzo o acción de la gracia, en contraposición a la ley de los primeros.

Atribuirse la autoridad de obedecer una parte de las Escrituras por la razón que sea, sino está expresamente consignada (esa autoridad) en las Escrituras, inclusive en la porción que dice que si deben obedecer, es por decir así una obediencia selectiva y parcial, lo que significa una abierta obediencia a su divina voluntad con respecto a lo que atañe al factor obediencia de sus citas o convocaciones apartadas.

No debemos olvidar que en las Escrituras, en los originales, son llamadas esta fiestas como Mikra Kodesh, santas convocaciones, y que la palabra Kodesh (Kadosh) significa santas, que a su vez significa apartadas, es decir, que al ser apartadas por Él y para Él mismo, es Él y no otra persona o entidad, organización, autoridad humana, ministerio o magisterio, quien las puede modificar, cosa que Él no ha hecho y no hará porque Él no se ha equivocado ni lo hará, máxime cuando los cambios que han hecho los gentiles, van contra su divinidad, soberanía y su cualidad o condición más importante como la de ser el único D-os o Elohim que existe, como por ejemplo cuando en forma directa se cambió el Shabat (Día de Reposo de YAWEH Elohim) por el día del d-os Mitra o el Sol Invictus, el domingo un d-os falso.

Aquí hay un claro ejemplo de desobediencia o de rebeldía contra su santa voluntad y contra su figura divina misma de amo único y verdadero de toda la creación. Es un desafío y una ofensa

que Él no pasa inadvertido y que lo lastima profundamente y que nadie con un poco de inteligencia puede usar para luego decir que lo ama.

Por último, y para conjugar todos los elementos que permiten que estas fiestas se desarrollen sin ninguna dificultad, es indispensable tanto el lugar como la temática como los propósitos de las mismas.

Si el único pueblo que vive y obedece estas citas puestas por el Creador, es lógico y concluyente que la Eretz Israel en primer lugar es el sitio más indicado para que, como escenario hermoso de esta obra clásica de su voluntad, se puedan desarrollar y algunas de ellas de hecho están dispuestas para ser ejecutadas allí y no en otro lugar.

Dentro de estas y en esta maravillosa tierra, el citante escogió su propia casa de habitación, el Templo, la Tienda de Reunión, y la ausencia temporal del mismo produce un hermoso efecto al interior de cada persona de su pueblo, que en vez de disminuir su ánimo y entusiasmo lo aviva y hace que anhelando la reconstrucción de ese lugar sagrado, de verdad lo que hacen con toda la fuerza de sus espíritus es llamar, clamar, gemir por la venida del Mashíah y acelerar la última redención, la definitiva y eterna.

El corazón del yahudí, como sacerdote de un nuevo orden, dispone su ser con naturaleza espiritual divina, se eleva y llega al pináculo de su majestuoso Templo con toda la grandeza y realiza de la presencia de su amo y Adón y se doblega en un rito de sacrificio total, dándole a su citante toda la honra y la gloria, llegando al máximo grado y complacencia de su Creador y eso le da la característica y sello de ser su adorador enamorado y gozoso.

Es pues el lugar por excelencia de esas citas prodigiosas y el Creador lo llama "citas o fiestas de peregrinación", el éxtasis y total encuentro y entrega mutua.

Es la voluntad del Todopoderoso y enamorado Jatan de Israel que esto suceda como mínimo tres veces al año, pero así y todo Él no se declara satisfecho, solo lo hará en el olam.

La sinagoga es un lugar que el Creador usa conjuntamente con el hogar, la habitación de las familias del pueblo, esta combinación ha permitido que las fiestas tengan el tibio ambiente del amor familiar, entre los padres, los hijos, los nietos, los abuelos, el estudio de la Toráh, la cena y el Seder, y muy especialmente el gozo y el deleite de sentir la presencia del esposo y amo y Adón de señores.

El significado tan poderoso que al reunirse todo el pueblo de Israel en cada fiesta en sus lugares de oración y de enseñanza de la Toráh que son las sinagogas con sus rabinos y líderes, compartiendo con gozo y máximo respeto y acatamiento y sumisión a su soberanía y generosa voluntad como Elohim y Redentor y amantísimo Esposo y Adón.

Por último –y eso no quiere decir que sea el de menos valor– , por el contrario, quizás el tema que le da sentido a este documento y es el propósito de demostrar con la inspiración y asistencia del Ruaj Ha Kodesh, si esa es su voluntad y parecer, es decir, la esencia y el fin último de estas citas o convocatorias hechas por el mismo. Desde luego que salta a la vista que son la oportunidad para reconocer sus promesas, su obra redentora, el recordatorio a su pueblo de todo lo que Él ha hecho por su rectificación y regreso al orden inicial de dureza y cumplimiento de sus planes y propósitos, lo cual trae como una consecuencia natural su honra y su gloria, pero ese propósito grande que nos permite ver todo su intenso amor y la irrevocable voluntad de no fracasar con su más grande creación, el hombre, dándole las más poderosas herramientas y respaldándolo con su presencia para lograr que sea de verdad su compañero de disfrute y de gobierno de toda la Creación y por toda la eternidad, lo que las hace únicas y muy especiales, diríamos definitivas para lograr lo que se propuso.

### 1.2. Un Postulado Revelacional Fundamental

Con temor y temblor, pero con la convicción de estar transmitiendo la sencillez y claridad de una verdad que define y simplifica el conocimiento y vivencia espiritual del verdadero propósito del tiempo que nos concedieron para vivir este tiempo individual y personal en esta tierra de rectificación y en este plazo, el papel principal de las citas o convocaciones apartadas o fiestas del Creador y amo del universo.

### ¿Cómo funciona y en qué consiste este postulado?

Se trata del tiempo finito o métrica del hombre. El hombre cuando fue creado era un ser espiritual, y como fue hecho a imagen –y- semejanza del Creador (Ish e Isháh, varón y hembra los creó), ese ser era inmortal y eterno como su Creador, porque fue creado para compartir con Él y gobernar la creación por la eternidad.

Pero el hombre transgredió su voluntad divina al desobedecer la condición que el Creador le colocó de no tocar y comer del árbol del conocimiento.

La consecuencia de violar o transgredir esta única conducción era que moriría (la retribución de las transgresión era la muerte).

Para que existiera la muerte fue necesario crear una métrica, un sistema de medición del tiempo con unos límites y sistema que hiciera visible una "temporalidad" distinta a la eternidad e inmortalidad originales y el Creador con infinita generosidad quiso que ese mecanismo que llamó el tiempo del hombre o vida de rectificación, colocó la luminarias (el sol y la luna) para que el hombre lo pudiera medir y lo dividió en días, semanas, meses y años, y adicionalmente puso unos elementos para sustentar al hombre en su nuevo estado y los dotó de unos ciclos dentro de esta métrica que la obedecieran y sirvieran también como señales de su voluntad y del funcionamiento integral, como los regímenes

o estaciones climáticas que controlarían las lluvias, las siembras de alimentos y las cosechas de los mismos (estas estaciones fueron inicialmente cuatro y luego del diluvio fueron seis, como veremos un poco más adelante).

Ya con estos elementos a disposición, sus planes de darle al hombre –que cayó en la transgresión de su voluntad– la oportunidad de vivir periodos de tiempo que fue la variabilidad según su conducta diaria que <u>RECTIFICARA</u> la misma y así al final de esos periodos, volverlo eterno e inmortal y así cumplir su plan original de disfrutar y gobernar con Él la creación por toda la eternidad. Veamos:

- Elohim creó al hombre inmortal y eterno para cumplir su plan perfecto.
- El hombre transgredió la única condición de obediencia que Elohim le puso.
- Elohim le había advertido al hombre que se transgredía esa condición moriría.
- Para que muriera Elohim creó el tiempo, la métrica de periodos de vida, para que el hombre pudiera rectificar su transgresión.
- Al cabo de los cuales el hombre moriría de esos periodos o vida de rectificación.
- Al morir a esos periodos o edad del hombre, el hombre volvería a ser como al principio antes de transgredir su voluntad, es decir inmortal y eterno (porque el castigo si no rectificaba era eterno y el premio si lo hacía también es eterno).
- Elohim, cumplidos los tiempos del hombre, que están claramente definidos en las escrituras, evaluaría al hombre y su conducta y si rectificó, sería para él el premio de compartir y gobernar con Él toda la creación como su esposa y siendo uno con Él, pues volvería así como fue al principio y por toda la eternidad.

Y si no rectificó y desperdició la oportunidad la retribución que también está anunciada con toda claridad, será la ausencia total de su presencia divina y sus dones, misericordia y amor por toda la eternidad.

Dentro de esos periodos de vida aquí en esta tierra de **RECTFICACIÓN** (La Eretz), que ya vimos (1.000 años, 120 años y 70 y 80 actuales) el Creador puso como un elemento extraordinario de su presencia y de oportunidad para tener comprometido al hombre con su plan de rectificación y reparación, las fiestas de Él, o las citas o convocaciones apartadas para Él, para que obedeciéndolas y viviendo más obedientemente el hombre que lo hiciera estuviera delante de Él, con humildad y gozo y especialmente fuera, por eso un Tzadik (un apartado, uno que rectifica y agrada a su Adón y dueño, a su Esposo y Rey).

### Conclusión de este postulado fundamental

Las fiestas del Creador, además de honrarlo y obedecerlo agradándolo todo el año, son el mecanismo que Él puso para que esa corta oportunidad –pero suficiente de rectificación de la transgresión– que las Escrituras llaman "la vida del hombre", esté cada año y durante todo el mismo, tuviera la oportunidad de rectificar y reparar (Teshuváh y Tikum) su transgresión, viviendo y obedeciendo sus citas, sus santas convocaciones, de una manera sencilla, con gozo y además agradable para Él.

Luego las fiestas son el mejor método para que el hombre busque a su Creador con todas las fuerzas y se presente a Él con arrepentimiento y obediencia dócil y amoroso, y en comunión con Él, sacrifique y repare s enorme falta, su transgresión.

Por eso es que las fiestas del Creador significan tanto para Él y para los suyos, los que Él escogió y lo obedecen y lo aman.

Por eso también es que hay que cumplirlas o vivirlas conforme a lo que Él mismo estableció:

• En los días y horas en que nos cita.

- En los lugares que Él indica.
- Con la forma y significado que Él les dio.
- Con plena conciencia y certeza que son de Él y para Él.
- Que siendo para Él y por Él, nos dan la oportunidad de expresarle toda nuestra obediencia y acatamiento, lo cual rectifica y repara nuestra transgresión ominosa.
- Que nos mantienen todo el año y todas las estaciones pendientes de sus señales y su voluntad (la luna y las cosechas).
- Que nos elevan y nos hacen Tzadikim en forma suave, natural y hermosa, lo cual a Él le agrada.

Esto nos ayuda a que seamos parte de la construcción del reino eterno y por eso mismo que su plan original se cumpla con nosotros.

### ¿Es este un postulado fundamental, una opción?

No, en absoluto es un mandamiento, su voluntad expresa, ineludible no negociable ni reemplazable por otro tipo de manifestaciones y menos si salieron de la rebeldía o "autoridades" ex pureas, no puestas por Él y que obedecen a intereses religiosos, políticos o a falsas estructuras que se presentan como "espirituales", pero que han rechazado o no se sujetan a la Toráh, sino a una fuerza supuesta que la renovó y la actualizó o la hizo más práctica y que ellos llaman equivocadamente como la gracia.

Presentando sutilmente las cosas como si Elohim (D-os) יהוה se equivocó al elegir a un pueblo y ahora tiene "otro Pueblo, la Israel espiritual" que cambiando todo lo que ese Elohim equivocado (por ejemplo en los tiempos y las fiestas) les permitió cambiarlos para ellos si "Rectifican" su equivocación, haciendo en vez de un calendario lunar y agrícola, uno solar y en vez de sus citas precisas –y con su propio sentido y forma– unas fiestas en

sus "nuevos" tiempos y con los sentidos idolátricos a su gusto ordenados por su "magisterio" y autoridad humana.

Aquí vemos que para su verdadero Pueblo de Israel, para los que lo obedecen y hacen su voluntad, las fiestas y sus tiempos, no son una opción; son su voluntad perfecta y recta y una de las más grandes bendiciones y oportunidad de rectificar y agradarlo.

### 2. LAS FIESTAS DEL CREADOR

### 2.1 El Shabat, la reina

Cada persona del Pueblo de Israel que escribe o habla sobre el Shabat, lo hace con más entusiasmo y más fuerza de que los demás, como si existiera una competencia concertada sobre quién lo ama más y quién lo entiende y lo vive mejor y quién lo puede colocar en un más importante lugar de preferencia del Creador.

Esta competencia no cesará. Por el contrario crecerá y crecerá como la sombra en el ocaso hasta el punto en el cual todo su Pueblo entre en el reposo con la Ejad de la majestad divina y su único trabajo sea vivir su eterna voluntad.

Así que no ajenos a esta situación maravillosa, nosotros también entramos humildes pero con todas nuestras fuerzas, porque en este regreso (Teshuváh) a nuestras raíces judías o hebreas, fue la puerta que el Creador usó para mostrarnos a donde pertenecíamos y todos sus secretos y además en su celebración y vivencia, nuestra familia y la congregación se "pegó" poderosamente a las sendas antiguas de la Toráh y a su bendito nombre, gracias a Él.

Consecuentemente con lo que he expresado sobre el sentido y propósito de las fiestas (las citas o convocaciones de Él), vemos que las fiestas fueron puestas en esta tierra de rectificación (la Eretz), si eso fue así, como está en las Escrituras y para que el hombre las aprovechara para su propia rectificación, así el Shabat como la reina funcionara como día de reposo, como su cita semanal, con su Esposa, su Pueblo porque en ninguna parte de las Escrituras que reposará en la creación del Universo, de los otros mundos, solo en la creación y acondicionamiento de esta tierra que dispuso para que su más grande creación pudiera hacer lo necesario para volver, recuperar su plan y destino eternos.

Recalco que en la eternidad nuestro reposo es una referencia al Mashíah, Nuestro Esposo (el mismo Creador hecho carne). Por eso básica y fundamentalmente el hombre al vivir el Shabat reconoce a Elohim יהוה como el Creador de toda la Creación y Amo del Universo, el único Adón y toda autoridad sobre lo creado.

### 2.1.1 Su Voluntad

"Así se completaron el cielo (Rakia) y la Tierra (Eretz), y todos sus componentes".

"Al séptimo día Elohim completó su obra que había hecho y cesó el séptimo día de toda su obra que había hecho".

"Elohim bendijo al séptimo día y lo santificó, porque en él cesó toda su obra que Elohim creó para hacer".

Bereshit 2:1,3

Estos son los primeros versos de la Escritura, la Toráh (La Instrucción, la Ley, la Palabra) donde el Creador y Hacedor de todo lo que existe en el Universo expresa con absoluta e indudable claridad que luego de su obra creadora "CESÓ" de crear o, lo que es lo mismo, "REPOSÓ" de su labor de creador.

Ese mismo día Séptimo de la creación fue "Santificado" por Él en razón a que "CESÓ" de crear. Todos conocemos que la palabra Santo, Santificar viene del Hebreo **Tzadik**, que significa "**APARTAR**" entonces como consecuencia primera de CESAR de crear, es que ese día fue "**APARTADO**" para ÉL, fue Reservado para ÉL y toda la creación quedó notificada de este hecho.

La palabra Reposar o Cesar de hacer algo, se deriva en Hebreo del verbo Shavat o Shabat (Holgar de hacer algo) como se conoce desde ese entonces hasta hoy.

Esto implica que ninguna labor de creación o que la modifique hasta en lo más mínimo está prohibido hacerla porque ÉL tampoco lo hizo en ese día que fue apartado solo para Él, para contemplar su obra, la obra de sus manos creadoras.

Quien así, originalmente y sencillamente, obedece este mandamiento divino, realmente lo que está haciendo es que reconoce a Elohim como el Creador, como quien hizo todo cuanto hay en el Universo y especialmente en esta tierra de rectificación, inclusive al hombre.

Aquí también hay un énfasis en la cuenta de los tiempos o métrica que Elohim puso al hombre para que rectificara y por siempre, cuando señala un día a la semana, **el Séptimo día**, para que como un recordatorio ineludible lo grabara en su corazón y en ese día específico y no otro "Apartándolo" para Él, jamás olvidara de reconocerlo y rectificara para agradarlo y de paso tuviera una manera de ver correr sus tiempos y verificar lo breves que son y no se descuidara en su relación íntima con ÉL.

El hecho de parar o cesar o reposar de crear o de modificar la creación, es una alusión directa al trabajo del hombre, aún el necesario para preparar sus alimentos o supervivencia y la más grande prueba se la da cuando sacó a su pueblo de la esclavitud en Egipto y le entregó el Maná todos los días para sustentarlo mientras estaba en el desierto.

Aquí hacía llover de los cielos este alimento, que además de proveer todos los nutrientes necesarios para cubrir con holgura los requerimientos de su caminar por el desierto, era necesario salir de las tiendas para recogerlo y cocinarlo para consumirlo, pues este alimento caía desde el primer día hasta el sexto día, en el cual caía doble porción, para el mismo sexto y para el séptimo para ser preparado con un día de anticipación, porque el día séptimo, Shabat, no se podía ni salir a recoger porque no caía ni preparar o cocinar el que cayó el día anterior porque no se podía prender fuego.

Veamos este milagro y recordatorio semanal.

"Y lo recogían cada mañana, cada uno según lo que había de comer; (todo lo que necesitaban) y luego (lo que sobraba en el piso) el sol calentaba y lo derretía".

"En el sexto día recogían doble porción de Maná, dos gomeres para cada uno; y todos los príncipes (las cabezas de las familias y las tribus) de la congregación vinieron y lo hicieron saber (le reportaron su cumplimiento) a Moshéh".

"Y Él les dijo: Esto es lo que ha dicho הוה, mañana es el santo (Apartado) día de reposo (Shabat) el reposo (la cesación de trabajo) consagrado a יהוה; lo que habéis de cocer (cocinar) cocedlo hoy y lo que habéis de cocinar (hornear o asar) cocinadlo, y todo lo que os sobrare, guardadlo para mañana".

"Y ellos lo guardaron hasta (el día siguiente) la mañana, según los que Moshéh había mandado y no se agusanó ni hedió".

"Y dijo Moshéh: Comedlo hoy, porque hoy es día de reposo (Shabat) para יהוה; hoy no hallaréis en el campo (hoy no lloverá Maná)".

"Seis días lo recogerás; más el séptimo día es día de reposo (Shabat), en él no se hallará (el Creador no lo hará caer)".

"Y aconteció que algunos (que desobedecieron o que no creyeron) del pueblo salieron en el séptimo día a recoger (Maná) y no los hallaron".

"Y יהוה dijo a Moshéh (enojado) ¿Hasta cuándo no querréis guardar mis mandamientos y mis leyes?".

"Mirad que (YO) יהוה os doy el día de reposo (Shabat) y por eso en el sexto día os darán para dos días, estese (quedase) cada uno en su lugar (en su casa y en la congregación y no asista a su trabajo) y nadie salga de él en el séptimo día".

"Así el pueblo Reposó (cesó de trabajar) el séptimo día"
SHEMOT 16:21,30

¿Cuántas cosas sobre su voluntad perfecta están dichas sobre el día de "Cesar" de "Reposar" sobre el Shabat, el Séptimo día, en este pasaje de la enseñanza para obedecer y rectificar? Veamos:

1.- Él "cesó", "Reposó", no porque se hubiera cansado de crear, Él no se cansa pero paró de crear para que ese día el hombre

también lo hiciera y lo acompañará a recrearse en su presencia de toda la creación que había hecho.

- 2.- Dejó de hacer todo trabajo que creara o que modificara la creación, al hombre le está prohibido hacerlo, incluso cocinar, prender fuego, porque eso transformará, modifica los alimentos.
- 3.- Él suple los alimentos suficientes para que quien obedece este mandamiento, pueda prepararlos el día anterior y los pueda consumir el día de reposo sin que tenga que cocinarlos o prepararlos (trabajar o prender fuego).
- 4.- Los alimentos se conservan sin dañarse ni coger malos alores, esa es una promesa de Él.
- 5.- El hecho de obedecer este mandamiento del séptimo día (no del primero o de cualquier otro día) es de hecho un reconocimiento que Él y solo Él es el creador y amo del universo y de todo lo creado.
- 6.- Él se molesta cuando el hombre no obedece o no quiere guardar su mandamiento y su ley.
- 7.- En la obediencia y más en este mandamiento tenemos unidad y comunión, intimidad con Él porque Él lo apartó para Él y a nosotros nos interesa agradarlo a Él.
- 8.- Agradándolo a Él, nosotros no solo tenemos conciencia de sus tiempos, sino que en la brevedad de nuestros tiempos, estamos rectificando cada semana el séptimo día (nuestro día con Él).

Hasta aquí y por lo expresado, el principio del reconocimiento de su autoría de todo y su soberanía como creador y de sus tiempos para el hombre, es el Shabat (día de cesar, de reposar). El pueblo de Israel recibió esta enseñanza durante el

tiempo del trato y la rectificación por 40 años, es decir más de 2.000 Shabat sucesivos hasta que entró a la tierra prometida, donde por su propia cuanta el pueblo siguió practicándolo y amando con gozo este día de bendición y pegamento de la familia y el pueblo hasta hoy.

### 2.1.2 Él Reitera en su Contrato Matrimonial o Ketuvah

Como si fuera poco a la enseñanza semanal que en forma práctica por el mecanismo de la lluvia del Maná, el Creador en el Monte Sinaí, reitera esta obligación como una condición necesaria a su esposa por las generaciones.

Cómo será de importante para Él y para toda la creación, que se observe, que se viva con pleno gozo y amor su día y que el hombre apartándolo se comunique con su voluntad, lo agrade y se disponga a reunirse con Él, con su familia y la congregación de su pueblo que lo ordena y lo recuerda en las "Aseret Ha Dribot" o Diez Palabras o Ketuváh (Contrato Matrimonial con el Pueblo de Israel), veamos dos versiones, la que figura en la Toráh y la coloquial que leemos en nuestro corazón enamorado por Él.

### Versión Plana de las Escrituras

"Recuérdate del día de Reposo (del Shabat) para santificarlo (para apartarlo para mí)"

"Seis días trabajarás y harás toda tu obra"

"Más el Séptimo día es Reposo para יהוה tu Elohim (tu D-os), no hagas en él obra alguna, tú, ni tu hijo, ni tu hija, ni tu siervo, ni tu criada, ni tu bestia, ni tu extranjero que (vive contigo) está dentro de tus puertas"

"Porque en seis días hizo יהוה los cielos y la tierra, el mar y todas las cosas que en ellos hay y Reposó en el Séptimo día; por tanto, יהוה bendijo el día de reposo y lo santificó (lo apartó para él)"

Shemot 20:8,11

### Versión Coloquial, en Remez

"Hay un día en la semana que Yo cesaré de crear y reposaré de crear, es el día Séptimo y lo llamó Shabat, lo he reservado para visitarte y compartir contigo como esposa (Pueblo de Israel) hasta que venga por ti y me pueda entregar solo a Ti y Tú a mí".

"Te ordeno que hagas todo tu trabajo del sexto día, no harás ningún trabajo, nada que modifique la creación, ni tú mismo, ni tu hijo, ni tu hija, ni las personas que trabajan para ti, ni tus animales de trabajo (ni tus elementos de trabajo), ni los que quieren ser de mi Pueblo y vivan dentro de tus habitaciones, para que ellos también al dejar de crear, reciban el beneficio de mi visita y de la obediencia".

"Recuerda que fuiste esclava y que te hicieron adorar a dioses falsos en la tierra de Egipto y que Yo te saqué con mano fuerte contra Faraón y su ejército y que fui generoso contigo a la salida, pues recuperaste tus bienes y tu libertad y paz.

Por eso te ordeno que separes el Shabat (el Séptimo día), para que no lo olvides"

Devarim 5:12,15

Esta versión en Remez (coloquial) la tomo de Devarim (Deuteronomio) porque fue o narra cuando el Creador por segunda vez entrega su Contrato Matrimonial (Ketuváh), pero esta vez, en cambio de entregarla a todos los pueblos o naciones, lo hace a Israel única y exclusivamente por haberse comprometido con Él, cuando dijeron "Haremos y Obedeceremos" "Naasé Venishma" y haberse afligido, arrepentido y reparado en el día de Yom Kipur y lo hace en forma personal dirigiéndose solo a este Pueblo, lo que con todo su corazón lo reconoció, lo amó y ama y juró obedecer por siempre, entonces Él, fiel Jatan, le muestra con un inmenso amor y firmeza, su cita semanal, en Shabat y es por eso que solo este Pueblo lo obedece, lo observa, lo cumple completo como es y lo vive con gozo cada Séptimo día. Es una cita de amor, una confesión mutua de fidelidad y respeto de autoridad y sumisión, majestad y linaje, promesas, pactos, bendiciones y de gozo y alegría, cumplimiento y acatamiento, es un pegamento que

hace la Ejad entre el esposo y la esposa con todas las consecuencias de Shalom y provisión más que suficiente de todos los bienes materiales y espirituales que el Pueblo de Israel necesita para que el mundo sepa que es la verdadera y única esposa de su Creador y Rey y Adón y amoroso y generoso esposo eterno, su majestad el Amo del Universo, יהוה es su nombre.

Este sentido poético y romántico de nuestro Creador para con su amada Israel, sería un motivo suficiente para adorarlo y exaltarlo por toda la eternidad, CESAR en su trabajo constante y eterno de Crear y Crear, de edificar la belleza de su naturaleza y creación donde quiera que sea, en los mundos, en los cielos, en todo el Universo y dedicarle ese día a su más preciada creación derramando en ese día todos sus secretos y compartiendo su Gloria y Majestad, solo lo podría hacer un Ser de las dimensiones y grandeza, del poder y la generosidad, del amor y la entrega de nuestro esposo, el Único, por eso dice que creó el Shabat para el Hombre.

Toda la Creación "CESA" para poder contemplar la hermosura de su santidad (de ese día apartado para Él) y el Hombre de su Pueblo que lo vive en ese Séptimo día, se solidariza armónicamente de la tarde del sexto día hasta la tarde del Séptimo día. Solo los que son del espíritu lo notan pero así es, la creación completa se viste de gala porque su Amo y Señor CESÓ de crear para su cita semanal con su amada, toda una fiesta y nada ni nadie la podrá opacar jamás.

### 2.1.3 Shabat y Familia

El Shabat, como fiesta, como cita semanal con el Creador y su apertura en el centro de la familia con el encendido de las velas por parte de la esposa o de las mujeres del hogar y la dirección del varón de la casa, el bendecir el vino y el pan, las oraciones por cada miembro de la familia, por el Pueblo y por la paz de Jerusalém, el estudio de la Toráh con la respectiva porción (Parashá), la cena y la preparación en toda la semana previa, la armonía, la alegría y la inmensa sensación de ser partícipes a

unísono con todo el Pueblo de Israel, donde quiera que estemos, tanto en la Eretz Israel como en la diáspora, es algo que solo se puede describir o sentir cuando, participando con verdadero espíritu, Él se manifiesta.

Bendecir a cada hijo y los cónyuges el uno al otro cada semana con el nombre propio, es algo maravilloso del Shabat, consigue pegar, unir más y más a la familia y darle un sentido especial al hogar judío o hebreo.

Es tan poderoso el efecto positivo y espiritual del Shabat, que el adversario tuvo que hacer un día oscuro y tenebroso, el mismo día y a la misma hora para contrarrestar el efecto del Shabat del Creador y ese desastre pagano se llama en todo el mundo "el viernes cultural"; en ese día los que no obedecen al Creador y no reconocen su voluntad y no la observan, se embriagan, fornican, adulteran, riñen, maltratan a sus parejas e hijos, se gastan el sueldo y dejan sin sustento a sus hijos, se hieren y se matan. Es un día dedicado al mentiroso y asesino, padre del engaño y la perdición, HaSatan.

Este día oscuro se hizo para disolver la familia y con eso atacar el propósito divino de citarse con todos sus hijos y afirmar el concepto de hogar, de núcleo esencial de su pueblo y de la sociedad; pero cuando la familia se reúne en torno a la mesa del Shabat automáticamente se sustrae de este mundo oscuro y tenebroso que representa el "viernes cultural", fuente de transgresión a la Toráh y de desgracias familiares y personales.

Otra fuente de transgresión y desobediencia al Shabat es el culto o servicio al día primero de la semana que observan las naciones o religiones o doctrinas de hombres, ese día primero llamado "Domingo", hecho al d-os Mitra o Sol Invictus, d-os del emperador Constantino fundador de la religión o iglesia católica cristiana y romana, llamada también apostólica, es abiertamente un agravio y una contravención al mandamiento de חיהות, no solo por lo equivocado de su día sino porque se lo consagraron a un dos falso y fue declarado "el dominus diez", "el día del señor", hablando que el Adón, sea el sol.

Claro, la ecuación es muy fácil: si los gentiles no quieren obedecer y rechazan la Toráh y sus mandamientos inspirados y establecidos יהוה Elohim, lo más natural es escoger un d-os falso y su día para seguirlo y observarlo. Lo peor de esta situación es que la mayoría de sus seguidores lo hacen engañados o por ignorancia y unos pocos por necios, porque aunque conocen la verdad persisten en hacerlo diciendo que "lo importante es entregarle un día a la semana y que es lo mismo el día séptimo que el primero".

Aquí vemos con más claridad quiénes y por qué son los suyos, su pueblo y quienes no lo son; recordemos que Él es quien pone las citas y hace sus convocatorias al hombre y no es el hombre quien se las hace o le impone su parecer a Él, su Creador.

# 2.1.4 El Shabat como base de los Tiempos y Métrica del Creador para con el Hombre y la Creación

Por todas las razones anteriores podríamos decir que el Shabat es la reina de las fiestas y la base de todas las obras, que la contienen cada una en su estructura, pero como si fuera poco, es también la base de su reconocimiento de los tiempos o del plan y métrica para el hombre y la creación.

Leyendo con el espíritu "<u>al séptimo día Elohim completó su</u> <u>obra que había hecho, y cesó el séptimo día de toda la obra que había hecho</u>". Hasta aquí Él reitera dos veces <u>séptimo día</u> y la obra que había hecho y "<u>bendijo</u> Elohim al <u>día séptimo</u> y lo <u>santificó</u> (<u>lo apartó para sí</u>)".

Esta no es cualquier frase o frases dichas porque sí, esto encierra u enorme secreto, un código especial que descifra los tiempos que el Creador lo dio al hombre para que lo rectificara y así culminar, toda la obra que Él se había propuesto.

La fuerza que el Creador le pone al "séptimo día" al mencionarlo como un condicionante de tiempo y modo, tres veces en dos tiempos (2,3) de un mismo capítulo de la creación, es una información muy valiosa, que nos dice mucho sobre su método y

su objetivo en los tiempos, para que estemos avisados y los aprovechemos total y específicamente.

Haciendo un paréntesis, decimos que si no fuera tan importante para Él que sea el Séptimo Día y no deja otra opción o permita que sea en el primero, no lo hubiera reiterado con tanta fuerza, tres veces con tan poco espacio y con tanta fuerza y con tan poderoso significado como lo veremos.

Creer que uno puede variar a su gusto la fuerza de su voluntad, de veras que es una necedad solo permitida a los que nada tienen que perder, porque nada tienen en el mundo por venir.

Empecemos por ver algunos de sus componentes:

- El número siete (su significado en las Escrituras)
- El número siete (7) significa la perfección, viene de la palabra hebrea "Shevah, de la raíz Sabah" que quiere decir lleno, suficiente, completo, bueno, perfecto. La séptima letra del alfabeto

hebreo es zain la mujer virtuosa es similar a la Vav pero con una corona en la parte superior, refleja el Or <mark>Iashar</mark> de la Vav como Or Jozer, luz que vuelve, que desciende con gran fuerza, que hace un estado de conciencia más elevado que el del punto de partida al llegar al reino.

La creación del hombre en el sexto día y todo lo que puso el Creador para él, incluso su tiempo de rectificación, es el gran secreto del día séptimo, Shabat, que en términos espirituales significa para su mujer su esposa; por eso Shabat significa "La Reina", la Mujer Virtuosa, La Corona de su Esposo. Un gran secreto del número siete y del Shabat es hacer la voluntad, obedecer al marido y eso hace a su mujer (el pueblo de Israel, que obedece y vive con pasión el Shabat) una buena mujer, una Mujer Virtuosa.

Si eso hace la mujer, ser buena, virtuosa, quiere decir que está haciendo la tarea de "rectificar" y que por eso mismo el Shabat, es la base y la clave de los tiempos de rectificación de su amada, de su pueblo, de los que lo obedecen. Esta letra es la

autoridad manifiesta del mundo y la selección natural, ambas características solo atribuibles al número siete, culminación, perfección, Shabat, La Reina, Israel.

Esta base y clave de la rectificación, simbolizada en esta letra, denota que en su simbología y en su esencia está "rectificando" el regreso a la luz de la plena bendición y a la santidad divina (que da la oportunidad de rectificar y volver a Él).

Elohim lleno de amor y anhelante por recibir de nuevo a su amada que infortunadamente transgredió su voluntad inicial, le dio con el siete y Shabat una escala para que fuera ascendiendo en sus tiempos y en la elevación espiritual que mantuviera activa su acción de continua rectificación. En mi humilde criterio, el verdadero sentido espiritual de las fiestas, sus citas apartadas para Él, como una sola unidad de amor de esposo.

Esa escala o escalera, fue mostrada desde el principio y quizás para muchos fue sumamente clara y para los demás no tanto, pero vamos a verla como la estructura de obediencia en los tiempos (métrica de Elohim para que el hombre rectificara, es decir tiempos del hombre).

Veamos esa estructura de tiempos espirituales que es o que toma como base el Shabat y es la clave de la rectificación o vuelta a nuestro Esposo y Rey.

#### La Escalera

"Y salió Jacob de Beer-Sheva (de los siete pozos) y fue a Jarán"

"Y se encontró en un lugar y pasó la noche allí, porque se había puesto el sol y tomó de las piedras del lugar y se las puso por cabecera y se acostó en aquel lugar"

"Y soñó; y (vio) he aquí en una escalera que estaba apoyada en tierra y su extremo superior llegaba al cielo; y he aquí que los ángeles de Elohim subían y bajaban por ella"

"Y he aquí que יהוה estaba a su lado (de Jacob) y dijo: Yo soy יהוה, Elohim de Abraham, tu padre y Elohim de Isaac; la tierra sobre la cual estas acostado, te la daré a ti y a tu descendencia"

"Y será tu descendencia como el polvo de la tierra y te extenderás hacia el Occidente y hacia el Oriente y hacia el Norte y hacia el Sur, y en

ti y en tu descendencia se bendecirán todas las familias de la tierra, porque no te abandonaré hasta que haya cumplido lo que he hablado"

"Y despertó Jacob de su sueño y dijo: ¡Ciertamente יהוה está en este lugar y yo no sabía"

"Y temió y dijo: cuán asombroso es este lugar, no es otra cosa sino la casa de Elohim y esta es la puerta del cielo"

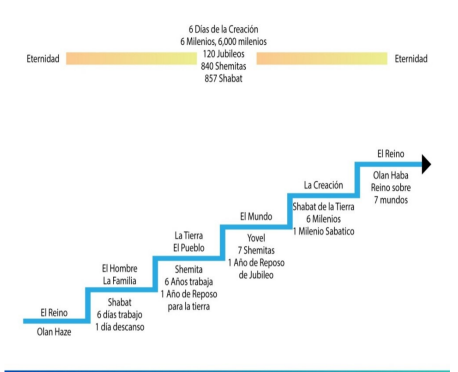
Bereshit 23:10,17

Algunos piensan que esta escalera representa los pueblos, reinados, los imperios que subían y descendían cada uno con cierto grado de grandeza y de decadencia o la escala social y espiritual, las razas, los cultos etc.

Pero recordemos a quien se la estaban mostrando a Jacob (Yaakov) que poco más tarde le cambiarían su nombre por ISRAEL (su Pueblo) y le estaban hablando de todas las generaciones que saldrían de Él, la tierra que le entregarían como herencia y sobretodo le estaban dando una profecía sobre el regreso a esa Tierra Prometida y de su especial escogencia y bendición ya que sería el mismo Elohim יהוה quien estaría siempre con Él, para que no temiera, para guiarlo y protegerlo.

Esta parte de la visión no da lugar a interpretaciones, es clara y nítida en la descripción de su significado, Elohim estaba hablando de una serie de hechos cada vez más elevados y unidos entre sí que partían de la tierra y llegaban al cielo por donde subían los ángeles de los cielos. Son la representación de los tiempos de rectificación, expresados en las fiestas partiendo del Shabat, del número siete (7) de la esposa, la mujer perfecta, la amada del Padre y culminando en el reino, Él y Ella disfrutándose, disfrutando la creación y gobernándola por toda la eternidad, estructura de sus tiempos para el hombre a partir de la creación y del Shabat.

## LA ESCALERA DE YAAKOV (JACOB). TIEMPOS DE RECTIFICACIÓN Y REPARACIÓN



Esta estructura: OLAM

- 1.- SHABAT
- 2.- SHABAT DE LA TIERRA (SHEMITA)
- 3.- SHABAT DEL MUNDO (YOVEL)
- 4.- SHABAT DE LA CREACIÓN (7 MILENIO) 5.- OLAM

Léase Shabat como Reposo, Cesación, Parar de Crear. Demuestra que el Shabat es la clave y el fundamento del plan perfecto del Creador, de una métrica que facilita que el hombre y la creación rectifiquen y reparen y le den la oportunidad a las citas o convocaciones que el mismo Creador colocó como medio de aumentar la oportunidad y completa y continua de dedicarse a Él

y a sus deseos y voluntad, para que la rectificación se cumpla en los plazos que Él ha puesto en términos generales y para cada uno de los miembros de su Pueblo.

Era, es, necesario que el proyecto o plan perfecto del Creador y amo del Universo no solo para con el hombre "El Pueblo de Israel fue el que asumió esto cuando toda la humanidad restante lo rechazó" como la creación (la Eretz Israel y donde fueran dispersas las 10 tribus de Israel) se rectificará, se purificará, mostrarán que estaban dolidos y arrepentidos de la acción de transgresión o desobediencia al deseo y voluntad, pero es necesario reconocer que en su inmenso amor y fidelidad por su amada (Israel) le facilitó definitivamente y con todos sus recursos divinos mediante ese ingenioso y hermoso mecanismo de citarlo constantemente a su presencia para que en la preparación (actitud) y el desarrollo de ellas (fiestas), saliendo o basándose en la estructura del reposo, de parar cualquier actividad que signifique un esfuerzo para vivir, para producir, modificar la creación en su beneficio y no de la dependencia absoluta de Él.

Miremos la manera como encajan los dos planes o las dos partes del plan de las fiestas y la métrica o los tiempos del hombre (puestos por Él y para el hombre):

## 2.1.5 Los Tiempos para Rectificación y la Escalera de Yaakov



Todo es un concierto para mostrar el amor y la misericordia del Creador para con su más grande obra y más amada joya, su Pueblo, su Esposa. Como podemos ver en estos dos cuadros, los extremos superior e inferior, son los tiempos del Creador, es decir la eternidad, el Olam porque fuimos creados eternos y volveremos a ser eternos. Igualmente el premio por obedecer y hacer su voluntad perfecta será la eternidad con Él, reinando o disfrutando de sus bendiciones, promesas, pactos y su creación por toda la eternidad, pero sí en cambio no obedecimos y nos fuimos en contra de sus mandamientos y deseos y no asistimos a sus citas y no rectificamos nuestra conducta entonces, el castigo o retribución negativa será también eterna.

Estos dos cuadros enmarcan sin lugar a dudas y como una gran referencia de tiempo y lugar lo que deben ser las **siete fiestas en los siete meses primeros del año** (incluyendo las tres de peregrinación), como lo veremos a continuación todas incluyendo y sin excepción, como mínimo un reposo o cesación de trabajo de la creación o un Shabat, su cita preferida y más importante.

El cuadro "resumen y visión general de los tiempos y rectificación" nos muestra el plan integral y completo que su amor infinito por su más grande creación y contenía su propia naturaleza "su Chispa" divina que depósito en su Ruaj.

La forma como el Creador y amo del Universo orquestó su maravilloso plan de Teshuváh (arrepentimiento) por la transgresión que cometieron nuestros padres y rectificando nuestra actitud y elevándonos cada vez más y más hasta que el tiempo que Él nos otorgó en general y a cada uno de los miembros de su Pueblo, para que al final habiendo reparado ese daño, su creación más preciosa esté lista otra vez como en el principio para "reconocerlo como su Creador y Adón"; disfrutar con Él toda la Creación y por último gobernar con Él esa creación total y por toda la eternidad. Es un plan exquisito que puso el factor de obediencia al servicio de esa recuperación de lo perdido en forma muy ingeniosa y de bendición que el hombre y muy especialmente el de su Pueblo lo debe admirar y agradecer permanentemente.

## RESUMEN Y VISIÓN GENERAL, DE LOS TIEMPOS DE RECTIFICACIÓN

| Escalera de Yaakov                        | Tiempos Para Rectificar                              | 7 Fiestas Anuales en 7 Meses      |                       |  |  |
|-------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------|--|--|
| Olam Haze, Eternidad                      | Olam Haze, Eternidad                                 | Tiempo del CREADOR                |                       |  |  |
|                                           |                                                      | 1º Mes                            | Día                   |  |  |
|                                           |                                                      | - Pesáj<br>Liberación y Libertad  | 14                    |  |  |
| - Shabat<br>- Shemitá<br>(Años Sabaticos) | - Mil Años (Un Día)<br>(Desde Adam hasta el Diluvio) | - Hag HaMatzoh<br>Pureza Ritual   | 15                    |  |  |
|                                           |                                                      | - Bikkurim<br>Omer                | Despues del<br>Shabat |  |  |
| - Yovel<br>(Jubileo)                      | - 120 Años<br>(Desde el Diluvio)                     | - Shavuot<br>Ketuvah, TORAH       | 50 Días despues       |  |  |
|                                           |                                                      | 7º Mes                            | Día                   |  |  |
| - 7º Milenio<br>(Shabat de la Eternidad)  | - 70, 80 Años<br>(Generación actual)                 | - Yom Teruah<br>Llamada           | 1                     |  |  |
|                                           |                                                      | - Yom Kipur<br>Expiación, Ketuvah | 10                    |  |  |
|                                           |                                                      | - Sukkot<br>Morada Eterna, Reino  | 15                    |  |  |
| Olam Haze, Eternidad                      | Olam Haze, Eternidad                                 | Tiempo del CREADOR                |                       |  |  |

Recordemos que la tierra (Eretz) quedó incursa en la sanción que le fue dada al hombre pro su transgresión.

"Maldita será la Eretz (la tierra) por tu causa; con dolor comerás de ella todos los días de tu vida".

"Espinos y cardos te producirá y comerás plantas del campo".

"Con el sudor de tu rostro comerás el pan hasta que vuelvas a la tierra (de Adamá) porque de ella fuiste tomado pues polvo (de Adamá) eres, y al polvo (de Adamá) volverás".

Bereshit 3:17,19

La Eretz (esta tierra donde habitamos hoy) fue creada como una tierra de reparación (es un lugar para purgar, para arrepentirse, para rectificar y pagar las consecuencias de la transgresión o desobediencia de nuestros padres y las nuestras) y por eso fue como lo dice la Escritura: maldecida por Elohim.

A eso se refería también la Escritura cuando habla de la creación (de la Eretz), pues todo el resto del Universo, los mundos,

las tierras y los cielos ya habían sido formados o creados cuando fue la creación del hombre y en esta tierra habitaban con ángeles caídos (una parte, los que fueron también arrojados del lado del Trono de Elohim en Adamá) y por eso fue necesario para que el hombre caído que fue arrojado para rectificar pudiera habitarla, separar la oscuridad y las tinieblas de la luz (del mal representada por los ángeles caídos y la luz que es el Creador y su presencia en su creación del hombre que venía a rectificar y todo lo que Él puso para que fuera fácil hacerlo).

"Y la Eretz estaba desordenada y vacía, y las tinieblas estaban sobre la faz del abismo, y el espíritu de D-os se movía sobre la faz de las aguas"

"Y dijo D-os; sea la luz; y la luz fue"

"Y vio D-os que la luz era buena; y <u>separó</u> D-os la luz de las tinieblas"

"Y llamó D-os a la luz día y a la tinieblas llamó noche, y fue la tarde y la mañana un día"

#### Bereshit 1:2,5

Entonces el plan de rectificación y purificación debía cubrir también a la Eretz (que recibió la maldición del Creador y fue invadida por los ángeles caídos, que formaron en ella setenta naciones, antes de que esta tierra recibiera al hombre para pasar en ella el tiempo de rectificación).

Este cuadro es bien claro en combinar las acciones para rectificar tanto la conducta del hombre (del Pueblo de Israel, a través de las fiestas que solo obedecen sus miembros) y la Eretz a través de la suspensión del cultivo o trabajo de labranza de la tierra en Shemita y Yovel (cada seis años y el Año Shabático y cada siete Shemitas y al año cincuenta), todas estas fiestas se basan y tienen como elemento clave cada una como mínimo un Shabat (un día o varios según sea la fiesta de cesación y de reposo de la actividad que representa creación o generación de algo) y eso demuestra que tan importante es el Shabat para el Creador y Amo del Universo.

Aquí aparece la escalera de Yaakov como una ruta de ascenso a la eternidad que involucra todos los aspectos y componentes de este proceso de rectificación.

Uno de estos procesos como la Shemita y el Yovel (el Año Shabático y el jubileo) solo se deben observar sistemáticamente en la Eretz de Israel y no son una opción, son de obligatorio cumplimiento, tanto que por ejemplo que cada vez que Israel olvidó de cumplir la Shemita y no dejó descansar y purificar la tierra, el pueblo fue llevado al cautiverio y al destierro por un año.

En cambio cada que obedecemos y por seis años de trabajo, paramos de hacerlo el séptimo año, el Creador bendice con abundante fruto y cosecha por tres años consecutivos y lo mismo con el año del Yovel luego de 49 años de trabajo, es decir con siete (7) Shemitas, el descanso o cesación es Shabat del año cincuenta (50), también Él se recrea dando tres años de fruto y cosechas seguidas, más todas las dádivas propias del jubileo y que tal la promesa del Shabat de la tierra el séptimo milenio cuando el Mashíah venga al final del sexto milenio sea coronado como rey, tome su esposa (Israel) realice su boda y reine en completa paz y sin Yetzer Hará aquí en la Eretz por mil años, luego de atar y neutralizar a hasátan.

Restablecerá la tierra como fue en un principio y comerán el león con el cordero, hasta el final y luego vendrá el juicio final y luego la eternidad (nuestro reposo eterno con Él).

Aunque ya hablamos de "los tiempos del hombre" es necesario que estemos muy conscientes de su significado y peso espiritual.

En ello se manifiesta no solo la plena voluntad del Creador, sino por encima de todo su inmenso amor y misericordia para con Él y muy especialmente para con su Pueblo de Israel, su amada, su esposa. Cuando Él suspendió la vida eterna temporalmente, (6.000 años, 6 milenios) y le fijó esa métrica o temporalidad, a toda la humanidad y cada uno de sus miembros (redujo los tiempos por causa de los justos) y tratando de hacer dos cosas básicamente:

- A) Que se acelere la máxima cantidad de hombres (justos) que alcancen de rectificar y con ello se acerque su cumplimiento del plan y propósito del Rey. Es fácil ver que si la gente no vive tanto tiempo y con ello no se expone a la iniquidad y al imperio del Yetzer Hará y ese menor de años de vida hace que mucha más gente viva y así, más población rectifica según los propósitos del Creador.
- B) Que el hombre al darse cuenta de lo breve que se vuelve su paso por esta vida cada día, se consagre más a fondo y de forma más comprometida a rectificar y a obedecer y servir a su Creador. Es mucho más fácil ahora perder esta corta "vida terrenal" y ganar con ello esta vida eterna tal y como el Creador lo ha planteado.

No se trata de mostrar un supuesto miedo a que mayor exposición al pecado, mayor posibilidad de pecar y menos rectificación posible, no se debe leer a través del amor y de la misericordia del Creador para facilitar su pronto regreso al camino de su casa y de su buena voluntad, llenándolos de sus actividades y presencia a través de elementos tan poderosos como las fiestas, sus fiestas, sus santa convocaciones.

No podemos dudar que esta notable reducción de sus tiempos para el hombre después de "suspender la vida eterna" bajándola de 1.000 años a 120 años y por último a 70 u 80 años como en los que hoy estamos en los postreros años antes de la terminación del plazo de los 6.000 años (en seis días hizo la creación y al séptimo día reposo, cuando mil años son como un día y un día como mil años) es el claro reflejo de esa realidad espiritual de esta estrategia maravillosa que por supuesto solo la está aprovechando los que son, los que le creen a Él y lo reconocen como su Esposo, Rey y Adón. En cada uno de esos años, en su desarrollo, el tiempo solo transcurre dentro de su plan día a día, semana a semana y mes a mes en el pleno orden de sus citas o convocatorias, es decir acercándose a Él y viviendo la rectificación con Él, viviendo su propia mano. No deja al hombre suelto sin guía, sin la conducción tierna y paternal de su presencia

permanente, inflamando su corazón con motivaciones maravillosas, haciendo recordar una y otra vez de su historia y la de su relación personal con su pueblo, historia narrada y vivida en forma alegórica y como su método circular funciona, hace cada vez participe a cada uno de esas gestas, porque lo revela como fueron hechas para que su memoria espiritual reviva y sea el símbolo inequívoco de su especial escogencia, como su pueblo y amada.

Las fiestas son sin duda la mejor oportunidad de mantenerse en forma sistemática y progresiva en constante elevación y rectificación de los miembros de su pueblo que los vive con pasión, que participa en su desarrollo como un protagonista de pleno derecho y como actor espiritual activo con todas sus fuerzas y todo lo que es amado como es su familia y Pueblo.

La alegría del Shabat presente en cada fiesta y en la creación que representan, son para nosotros la certeza y firme convicción de que lo que nos espera en el mundo venidero, en la eternidad con Él y el cumplimiento de su plan y sus propósitos. Nos espera la eternidad que nos fue aplazada mientras rectificamos, esa eternidad que está en nuestra naturaleza divina que gracias a su misericordia y su gran amor estamos reconquistando positivamente a través de sus citas apartadas para Él y nosotros.

El Shabat base y fundamento y clave de la oportunidad constante de sus fiestas para rectificar y volver a la eternidad con Él.

## 2.1.6 Otra Observación Sobre los Tiempos del Hombre

Cuando en el año 4.100 de la creación, el Nasi Rabi Hillel II introdujo en el Judaismo el actual calendario (matemático y astronómico) perpetuo para "unificar" al Judaismo un tiempo después de la salida de Babilonia y la gran mayoría del Pueblo siguió olvidando el calendario lunar y agrícola de las Escrituras – o más bien del Creador y puestos en las Escrituras—, muchas cosas cambiaron en la forma de apreciar la métrica divina "Sus

Tiempos" y en la misma métrica de los hombres, empezando por el sometimiento estricto y dócil a la voluntad divina en la lectura de ese Plan Perfecto de sus Citas o Santas Convocaciones que vienen en las mismas Escrituras con la precisión de sus deseos como Amo del Universo y Adón de todo lo que se hizo, se hace y se ha de hacer para agradarlo. No obstante tan crítico cambio, lo único que no se varió fue el Shabat que se continuó como si nada hubiera ocurrido puesto que la base de la semana no se varió.

Esto parece un poco raro y algunos lo comprenden pero es real. Veamos un ejemplo: en el calendario de Hillel se determina con anticipación y en forma concreta y matemática el Rosh Jodesh de cada mes y a partir de allí se encuentran todos los días es:

En este ejemplo el Rosh Jodesh del mes cayó el día dos (2) de la semana, la numeración continúa secuencialmente, pero el día seis (6) de la semana será el día quinto (5) del mes y ese día a las seis (6:00) p.m. Aproximadamente empezará el Shabat, hasta las seis (6:00) p.m. del día sexto del mes que termina.

La numeración del orden de los días de la semana no coincide y es independiente al orden numérico de los días del mes, no importa la fecha en que caiga. Es muy importante no dejarse confundir. Usemos para ilustrar este ejemplo una imagen del calendario lunar y agrícola del 2008, mes doce.

| CALENDARIO LUNAR, MES 12 DE 2008 |            |            |            |                   |                      |           |  |  |  |
|----------------------------------|------------|------------|------------|-------------------|----------------------|-----------|--|--|--|
| Segundo Día                      | Tercer Día | Cuarto Día | Quinto Día | Sexto Día         | Septimo Día          | PrimerDía |  |  |  |
| Rosh<br>Hodesh                   | 2          | 3          | 4          | 5                 | 6                    | 7         |  |  |  |
| 8                                | 9          | 10         | 11         | 12                | 13                   | 14        |  |  |  |
| 15                               | 16         | 17         | 18         | 19                | 20                   | 21        |  |  |  |
| 22                               | 23         | 24         | 25         | 26                | 27                   | 28        |  |  |  |
| 29                               | 30         | 31         |            | De las<br>6:00 pm | Hasta las<br>6:00 pm |           |  |  |  |
| Lunes                            | Martes     | Miércoles  | Jueves     | SHABAT - DIA      | A DE REPOSO          | Domingo   |  |  |  |

Como vemos en este calendario el Rosh Jodesh cayó en el día dos de la semana y se constituyó en el primer día del mes y el primer Shabat cayó el día cinco (5) del mes, pero el día seis (6) de la primera semana, desde las seis (6:00) p.m. y hasta las seis (6:00) p.m. del día seis (6) del mes, pero séptimo (7) día de la semana.

## La Gran Ventaja (Porque es Su Voluntad)

"dijo D-os (Elohim): "que haya luminarias (Sol y la luna) en el firmamento de la Rakia (del cielo de la Eretz) para que separen el día de la noche y sirvan de señales y para las fiestas y para los días y los años"

#### Bereshit 1:14

"Y el Eterno, יהוה Olam, habló a Moshéh diciendo: háblales a los hijos de Israel y diles: las fiestas designadas de יהוה que habréis de señalarlo como Santa (apartadas) convocaciones, estas son mis fiesta señaladas"

"Durante seis días se podrá trabajar y el séptimo día es día de absoluto reposo, Santa Convocación, no haré y sin ninguna labor; es Shabat para יהוה, en todos vuestros lugares de residencia (donde habitéis)"

"Estas son las fiestas designadas del Eterno, las Santas convocaciones, que cumpliréis en su tiempo apropiado"

"En el primer mes, el catorce (14) del mes a la tarde, es el momento de Pesaj al Eterno"

"Y el día quince (15) de este mes (del mes primero) es la fiesta de Matzot al Eterno; comeréis Matzot durante siete (7) días"

"El primer día habrá de Santa Con vocación para vosotros; no haréis ninguna labor"

"Traeréis una ofrenda de fuego al y Eterno durante siete (7) días, el séptimo día habrá Santa Convocación, no haréis ninguna labor"

Vaikrá 23:1,8

#### De este texto sacamos varias cosas en claro:

- 1.- Es Él mismo quien ordena por intermedio de Moshéh que celebren sus fiestas, no las deja a la voluntad de nadie ni de ninguna organización o doctrina de hombres.
- 2.- Las fiestas Mo'ed (tiempo señalado por Él mismo) son apartadas (Kadosh = Aparatadas por Él) para Él y sólo para Él y si es así, el mes, el día y la hora los pone Él y el hombre no lo puede variar, so pena de no encontrarse con Él, pues es su cita y no la del hombre.
- 3.- Para que la forma de la Santa Convocación sea la correcta es necesario usar su contrato, su calendario, según Él lo estableció y no el hombre por sabio que sea.
- 4.- Para no errar en el día indicado de cada cita como década fiesta, es indispensable usar la manera como Él mismo lo indicó en la Escritura, usando el Rosh Jodesh de cada mes que muestran la luna y las cosechas (cuando es el caso).

- 5.- Inclusive en algunos casos indicando lo que se debe comer en su memoria y como símbolo de su propósito (Matzot).
- 6.- Pero cuando dentro de la fiesta o la fiesta hay o es un Shabat, la condición más importante es NO HACER LABOR ALGUNA que modifique la creación o que sea a crear (hay que abstraer nuestro pie de hacer nuestra voluntad y esto no es una opción, es una orden divina.
- 7.- Por último, el sentido de cada fiesta y la manera de celebrarla, que es un ensayo o una sombra de lo que ocurrirá o va a ocurrir (Miqrá o Mikrá o repaso) la celebración tal y como Él quiere es indispensable para que tanto el pueblo como cada miembro de su pueblo lo recuerde y lo viva activamente y con un compromiso.

Las fiestas como son lunares y agrícolas en su calendario y ocurrencia, están por éste mismo íntimamente ligadas a las estaciones y al clima y a las lluvias.

Recordemos que todo se trata de manifestaciones del intenso amor que nos profesa como sus esposas (el pueblo de Israel) de y Él dice que la observación obediente y gozosa de ellas nos coloca en la mejor posición de rectificación y elevación que lo agrada a Él, que es el propósito de verdad.

Hagamos un pequeño resumen hasta aquí.

1.- Las fiestas (Mo'ed) son ordenadas por el Creador y lo establece en las Escrituras, especialmente en la Toráh.

Vaikrá 23:1,8 y 2 Tim. 3:16,17

2.- Las fiestas son una sombra de las cosas por venir que nos enseñan sobre el Mashíah.

Col. 2:16,17 y Hech. 10:1

3.- Son símbolos y testimonios proféticos que nos muestran los acontecimientos venideros en el plan de redención divino.

1 Cor. 10:1,6 y 11

4.- Él nos las dio para que aprendiéramos y comprendiéramos el plan divino de redención del Mundo y de nuestra intimidad personal con Él.

Rom. 15:4

5.- Son tutores que nos guían al Mashíah.

Gal. 3:24

6.- Al enseñarnos al Mashíah, también nos enseñan el plan de הוה para el mundo.

Sal. 40:6,8 Hech 10:7

7.- Establecen el patrón de los hechos divinos a aquí, en la tierra.

Hech 8: 1, 2, 5; Hech 9: 8, 9; Exo. 25: 8, 9, 40; 26: 30; Num. 8: 4

8.- יהוה da y muestra lo natural para explicar lo espiritual, al estudiar lo natural podemos entender lo espiritual

1 Cor 15: 46, 47; 1 Cor 2: 9, 13; 2 Cor 4: 18

Hay que leer con cuidado estos puntos y meditar sobre su peso espiritual en orden a la redención cuyo elemento necesario es la Teshuváh o la reparación de su condición caída por la desobediencia para ir a cumplir el propósito de su boda y el reino, el gobierno eterno sobre toda la creación.

En este resumen prima el amor del Creador y Amo que se fundamenta en el reposo y cese de la creación, es decir en el Shabat.

#### 2.2 EL SHABAT

"Así se completaron el cielo y la tierra (Rakia y Eretz) y todo lo que en ellos fue puesto (por el Creador y Hacedor)"

"D-os bendijo al séptimo día y los santificó, porque en el cesó toda su obra que D-os creó para hacer"

Bereshit 2:1,3

"Y acontecido al sexto día que recogieron uno porción doble de comida: dos Omer cada uno y todos los líderes de la congregación vinieron y le contaron a Moshéh"

"Él les dijo: esto es lo que el Eterno había hablado; mañana es día de reposo (Shabat) Shabat sagrado para el Eterno. Hornead lo que debéis hornear y cocinad lo que debéis cocinar y todo lo que quede guardadlo para vosotros como depósito hasta mañana"

"Ellos guardaron hasta la mañana, tal como había ordenado Moshéh, no se pudrió ni se agusanó"

"y dijo Moshéh: "comedlo hoy, pues hoy es Shabat para el Eterno, hoy no lo encontrarán en el campo"

"Seis días los recogeréis, más el séptimo día es Shabat y ese día no habrá"

"Y ocurrió al séptimo día que algunos salieron a recoger, mas no hallaron"

"El Eterno dijo a Moshéh: ¿cuánto tiempo os negaréis a observar mis preceptos y mis enseñanzas?"

"Ved que el Eterno os ha dado el Shabat, por eso Él os da el sexto día una porción doble de pan. Que cada hombre permanezca en su sitio, que ninguno abandone su sitio el séptimo día"

"El pueblo descanso el séptimo día"

Shemot 16:22,30

Y en el contrato matrimonial o Ketuvá (las Aseret Ha Dibrot, dice Él con toda claridad a su esposa (el pueblo de Israel):

"Recuerda el día de Shabat, para Santificarlo"

"Seis días trabajadas y completarás todo tu trabajo";

"Más el séptimo día es Shabbat para el eterno, tu Dios; no hagas ningún trabajo tú ni tu hijo, ni tu hija, ni tu esclavo, ni tu sierva, ni tu animal, ni el converso que habita dentro de tus puertas"

"Pues en seis días el eterno hizo los cielos y la Eretz, el mar y todo lo que hay en ellos y descansó el séptimo día. Por eso, el Eterno bendijo el día de Shabat y lo santificó"

#### Shemot 20:8,11

¿Qué pasaría si y en la Escritura Santa, en la Toráh no existieran más versos que estos para describir lo que significa el Shabat, su día, el día que Él bendijo y santificó para Él y para los suyos, el Pueblo Apartado, bendecido y apartado también para Él y por Él?

¿Cómo no ver la grandeza y el poderoso significado de esta creación tan maravillosa como es la del día que Él como Creador y Hacedor de todo lo que existe cesa de crear, contempla su obra, se agrada, la ve buena ante sus ojos y le ordena a la creación en cabeza de su Pueblo, de sus hijos predilectos, su más hermosa creación, que de igual manera y al mismo tiempo de allí en adelante lo acompañen en ese propósito y disfrutar ese día con todas sus fuerzas?

Sería suficiente el hombre Yahudí desde el más simple hasta el Tzadik, tendrían que abrumarse por la magnitud de esta realidad espiritual y física.

La fuerza y el poder que emplea el Creador cada semana para que cese toda su actividad creadora y que la propia creación sienta que su dinámica de creación, inherente al mismo plan de crecimiento que el mismo Creador lo marcó desde el principio, para mostrar el cumplimiento de su plan y sus propósitos finales, debe con Él y al mismo momento en el que Él lo hace también cesar, es no sólo incalculable si no imposible de entender sin invocar o determinar la su motivación de reunirse con el hombre, con su amada y compartir su trabajo como un esposo amante y cariñoso. Esa determinante lo explica todo, a Él sólo le importa su amor, es la fuerza que permite cesar, frenar su imparable actividad y trabajo del creador y hacedor del Universo, el único.

Ese amor es independiente de las actitudes del hombre y está muy por encima de ellas, no lo afectan a Él, pero en las reglas de juego de la creación y su funcionamiento ellas sí tienen consecuencias para el hombre y Él mismo lo anuncia, por ejemplo, si alguien prende fuego en Shabat con el ánimo de violarlo y con ello modificar la creación, ese tal, será cortado de su pueblo, pero si ese hombre lobo y su para salvar una vida o la propia, el Creador y Amo del Shabat, lo ve con buenos ojos, lo justifica.

En ambas circunstancias estaba el amor eterno del Creador intacto, sólo que Él ejecutó su justicia y su misericordia, que también forman parte importante de su amor.

Podríamos leer estos versos contenidos en la Ketuváh o contrato matrimonial en forma coloquial en Remez, y veríamos que están dirigidos con toda intención a facilitar la relación íntima con su amada y a darle la oportunidad de conocerse mejor, transmitiéndole todo ese inmenso amor, llenándolo de Él y con tal fuerza involucrándolo en Él, que el hombre al vivirlo y disfrutarlo, rectifique y lo agrade de una manera voluntaria, intensa y de verdad con todo su corazón y todas sus fuerzas.

Porque el hecho de parar, de cesar en sus actividades y sus propios deseos para dedicar ese tiempo a una ceremonia o rito de colocarse por completo a la disposición de su Creador y reconocerlo como su máxima y absoluta autoridad, por encima de todos los intereses y motivaciones y hacer sólo su voluntad con todo el gozo de su presencia compartiendo este tiempo con la familia en el calor del hogar, procurando bendecir la provisión sobrenatural de todos los bienes espirituales y materiales, bendiciendo al pueblo al que nos colocó por su misericordia, bendiciendo el tesoro de nuestros Padres, parejas, hijos, familia y recordando de dónde venimos y para dónde vamos y la extraordinaria categoría de privilegio que nos otorga como su esposa, su propiedad, su complemento y su alegría y amor. Eso ya es para Él una manifestación clarísima de nuestro pesar y arrepentimiento por haber transgredido su voluntad y uno ardiente deseo de no volver a hacerlo por el dolor que le causamos.

Shabat leído así, vivido o así, es la oportunidad de comunicarle con toda sinceridad en forma transparente y deliciosa, que lo amamos y que Él es todo para nosotros y que por encima de Él no hay nada ni nadie más importante que Él y que su voluntad es nuestro objetivo de vida y nuestra razón de ser.

Veamos qué dicen estos pasajes de la Ketuváh o Aseret Dibrot que nos entregaron con tanta majestad e imponencia, con tanta solemnidad en el Monte Sinaí, aquel día de Yom Kipur, luego de rectificar y afligir nuestros corazones por los actos bochornosos y vergonzosos del becerro de oro de unos días antes, en esta oportunidad en forma exclusiva y directa a su Pueblo de Israel, que fue el único que la aceptó y lo reconoció a Él, como su esposo, Amo y dueño absoluto y Adón. Veamos cómo dice en estos versos directos:

"Hay un día en la semana que yo dejaré de crear y reposaré de crear, es el día séptimo y lo llamo Shabat. Lo he reservado para visitarte y compartir contigo como esposa, hasta que venga por ti y me pueda entregar sólo a ti y tu a mi".

"Mira que debes hacer todo tu trabajo en los seis días de la semana".

"Pero el séptimo día, Shabat, desde las seis de la tarde del sexto día, hasta las seis de la tarde del séptimo día, no harás ningún trabajo, nada que modifique la creación, ni tú mismo, ni tu hijo, ni tu hija, ni las personas que trabajan para ti, ni tus animales de trabajo, ni los que quieren ser de mi Pueblo y viven dentro de tus habitaciones, para que ellos también al dejar de crear reciban el beneficio de mi visita y de la obediencia".

"Recuerda que fuiste esclava y que hicieron adorar a dioses falsos en la tierra de Egipto y que yo te saqué con mano fuerte contra faraón y su ejército y que fui generoso contigo a la salida, pues recuperaste tus bienes, tu libertad y paz. Por eso te ordeno que separes el Shabat, el séptimo día, para que no lo olvides".

Devarim 5:12,15

Hago énfasis en que una cosa es la versión de las diez palabras que el Creador ofreció a todas las naciones, cómo había sido su compromiso en Bereshit 2, cuando creó su esposa, y que están en Shemot 20:1,17 y que fueron rechazadas por la casi totalidad de las naciones con la sola excepción del pueblo de Israel que dijo "Haremos y obedeceremos" "NAASÉ VENISHMÁ", y no sólo lo rechazaron sino que fabricaron un ídolo, un becerro de oro y lo adoraron, por lo cual el Creador se disgustó y se rompieron las tablas del contrato y otra cosa es la versión de D-os en su contrato matrimonial, luego de que el pueblo de Israel hiciera rectificación y se afligiera por haber estado en esa dolorosa oportunidad en esos hechos y en el día de Yom Kipur y en el mismo lugar del Monte Sinaí, Él hizo subir otra vez a Moshéh y le dio una versión propia, dirigida única y exclusivamente al pueblo que lo había aceptado y lo reconocía como esposo, al pueblo de Israel y que está consignada en Devarim 5:6,17.

Aparentemente los textos son iguales, pero la fuerza y la dirección no lo son, puesto que ya ambos, el Creador, **el Jatán** y el pueblo de Israel, **la Kaláh** habían tomado la decisión de ser uno sólo eternamente y para siempre.

Es por eso que el único pueblo en la Eretz que vive y observa el Shabat tal y como lo ordena el Elohim en la Toráh, es el pueblo de Israel, su esposa, porque es la cita de él con ella, es el fundamento y la clave de sus fiestas, que también sólo las viven los hombres, los suyos por linaje, convicción y amor.

#### 2.2.1 El Shabat en los Pilares de la Creación

Los cuatro fundamentos o pilares de la creación son una forma fácil y sencilla de ver cómo el Creador armonizó su plan y sus propósitos con los elementos necesarios e indispensables para que funcionara según su voluntad.

Hago esa reiteración de "según su voluntad" para diferenciar estos pilares o fundamentos de los que los hombres y su razón o doctrinas pueden creer o plantean que son, pero fuera de su voluntad divina o "interpretándola".

Vuelvo a decir, como en otros documentos lo he tratado de demostrar, que "el pueblo de Israel enseña y los demás interpretan". Por aquello de que el pueblo de Israel que contiene la "chispa divina", tiene por eso mismo memoria y conocimiento experimental y los demás que renunciaron a esa chispa, lo perdieron y les toca tratar de "interpretar" lo que ven o creen que ven.

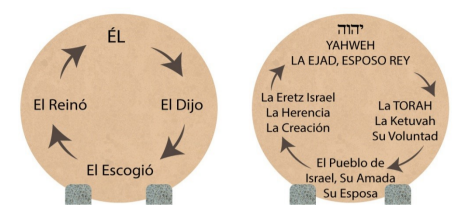
Estos pilares funcionan sinérgicamente y en forma dependiente uno de los demás y cada uno del otro por su voluntad suprema.

### ¿Cuáles son?

- 1.- Él, Elohim, Ejad, Esposo, Rey y Adón, Creador
- 2.- Él dijo, la Toráh, la Ketuváh, sus mandamientos, su voluntad
  - 3.- Él escogió su amada, su esposa, el pueblo de Israel
  - 4.- El Reino, la Eretz Israel, la herencia, la creación

En esos fundamentos o pilares, ¿dónde estaba el Shabat como clave de sus propósitos? Trece, pues, es una pieza fundamental de enlace entre todos ellos y para facilitar la rectificación del hombre, de su pueblo y se den entonces como Él lo planeó, con fluidez y con seguridad hasta su cumplimiento final.

#### PILARES DE LA CREACIÓN



El Shabat enlaza al Creador cada semana y en cada fiesta con la voluntad divina, lo reconcilia, le permite obedecer con gozo para que sus hijos, su amada Israel puede <u>rectificar y reparar</u> su transgresión y así, mostrar de verdad que si bien Él no se equivocó en la elección que hizo al separarla para ser su esposa y reinar con ella por la eternidad, el pueblo está haciendo todo lo posible para agradarlo y hacerlo sentir lo mejor como esposo, amado y correspondido.

Quizás si el hombre no hubiera transgredido y caído, nos hubiéramos privado del Shabat, pero claro, no lo "necesitaríamos" porque estaríamos constantemente en su presencia y esta suposición también le da importancia puesto que fue Él quien no se resignó que estuviéramos lejos y se inventó el Shabat, esta cita extraordinaria que nos une y los comunicados íntimamente con él, manteniendo el lazo que nos une no sólo semanalmente sino en cada una de sus fiestas.

Servir de vínculo o pegamento entre los pilares de la creación, a Él como creador en el cumplimiento de la voluntad divina expresada en la Toráh y la Ketuváh y esta obediencia u observancia vivencial con nuestro papel de Pueblo Escogido,

amada y reina y a su vez nos hace reconocer y anhelar el retorno a la Eretz Israel, la Tierra Prometida a nuestros Padres y donde moremos con Él y Él establecerá su boda y su reino con nosotros por la eternidad. En cada Shabat se hacen arreglos y preparativos para que toda su creación obedezca sumisamente y se purifique y se eleve hasta que llegue el día en que Él mismo selle su voluntad y en un canto triunfal todo sea al fin como Él lo quiso y lo planeó desde la eternidad y para la eternidad.

En estos pilares además encontramos que era necesario que todo funcionara armónicamente y simultáneamente como ya lo vimos cuando Él nos mostró la escalera de Yaakov y los tiempos de los hombres, donde están incluidos su pueblo y la tierra de Israel y la creación, todo debe rectificar y el Shabat le sirve de base y plataforma, de bella y única oportunidad de hacerlo constantemente en cada cita, cada semana y cada fiesta. Es como un concierto de amor con una melodía de base y muchas variaciones que producen una obra magistral, que suena delicadamente y dulcemente a los oídos de su compositor.

El gran e inmenso valor del Shabat está en que Él y a pesar de la infidelidad el hombre y su desprecio por su plan perfecto y sus propósitos, que los incluía poniéndolos como su objetivo de amor, se apartó para el hombre y la creación y para que éstos pudieran rectificar recibiendo su visita y amor y así pudieran en el tiempo previsto, alcanzar sus deseos y a hacer su voluntad eterna.

En Shabat no sólo nosotros cesamos de trabajar sino todo lo que de nosotros depende nuestra familia, nuestros hijos, nuestros sirvientes o empleados, las personas que conviven con nosotros y que comparten nuestras viviendas y negocios, nuestros animales que no hacen labor alguna y todo en nuestra órbita de influencia, nada se mueve, todo acata su suprema voluntad, tampoco vemos televisión, ni usamos nuestros computadores para nada que podamos llamar producción o trabajo, no cocinamos y no prendemos fuego, no leemos nada que represente una labor de producción o de trabajo para devengar el sustento, no hacemos pereza, distrayendo el día en ocio inútil, sólo

reposamos hablando y leyendo lo suyo y con Él, éste es su día y nuestro día con Él, Él es el centro y el objetivo de todo lo que hacemos, contemplamos la obra de sus manos y su infinita generosidad y amor, con toda su misericordia, Él estaba en el cielo alegre y festivo de Shabat, en ambiente de poder y de bendición en las comidas especiales y distintas, con un grato sabor y una enorme delicadeza, aunque sean humildes y sencillas, nuestras casas y nuestras vidas se iluminan y hay un gran sentido de solidaridad y de unidad de comunión con Él, todopoderoso y con los de nuestro Pueblo.

Tenemos la plena conciencia de la pertenencia a una gran cita universal e individual, familiar y congregacional, somos su objetivo y su presencia, somos su atención y su sonrisa, somos su amada y Él nuestro amado, el éxtasis, la gloria, Shabat es el pegamento que nos une en este delicado y apasionado amor. Qué gran privilegio conocer y vivir esta realidad divina y humana, espiritual y material.

#### 2.2.2 El Papel de la Mujer en Shabat

En Shabat la mujer que hace descender amorosamente y con sutil pero intencionada acción la presencia misma de la divinidad suprema, al encender las velas pocos minutos antes de entrar el séptimo día, se siente su presencia, es desbordante, majestuosa y sencilla, no apabullante.

La luz del mundo se hace en nuestro hogar, no hay nada que lo impida, esa es su voluntad y su gusto y eso es muy poderoso y definitivo para nuestras existencias y vida familiar, porque con él llega la paz, la armonía, la llanura de sus Ruajot y de sus dones, es la plenitud de su poder y majestad, que se posa en nuestras habitaciones y en nuestros corazones, no es una ceremonia, ni un rito, en la posesión de lo que por derecho le pertenece desde la eternidad y para la eternidad, su esposa, que lo invoca, lo recibe, celebra su visita, el cumplimiento de esa inexorable pero sublime cita de amor. Aunque es esperada con anhelo y gozo, no deja de sorprendernos que lo haga sin

reproches, ni prevenciones y que como única condición para hacerla, esté nuestra disposición sincera y con todo lo que somos y tenemos, es decir, nosotros mismos, como un sacrificio pleno de amor por Él y para Él.

Cuando las mujeres judías enciendan las velas del Shabat, y le están entregando todo su trabajo, su dedicación de edificación y de soporte espiritual a su esposo y sus hijos; un hogar testimonio vivo de su influencia determinante, del esmero en arreglar su casa para la visita de su Rey y esposo y de la cena especial para que Él sepa que estamos agradecidos con la manera de suplir y alimentarnos. Ella con su amor y sus suaves maneras ha creado un ambiente de fiesta y gozo en nuestras vidas y nos contagia con su actitud de obediencia dócil a su papel de esposa Amada, valorada y especialísima del amo del Universo y Adón de todos los reyes de la creación, un orgullo que por gracia recibimos y que es menester reconocer con alegría.

Ella no se queja, no discute, no trae a cuento los problemas o dificultades, no reclama nada y no amarga este tiempo, no para ocultar lo negativo que esté ocurriendo u ocurrirá en la semana, sino que confiada en su señor, ella guarda en su corazón la convicción que Él sabe todo y tiene control de todo y nada se le ha escapado y que, con absoluta certeza, el hará lo que requiera para que se solucionen, porque deben de obedecer a alguna causa espiritual o tener algún propósito para nuestra edificación.

Ella agrupa toda la familia, la convocan con su labor y testimonio, vela porque los hijos y su esposo se involucren como parte integral y muy importante de esta fiesta, haciendo cada uno lo que le corresponde, no como una obligación legal, si no como el mayor gozo y bendición que nos ha otorgado el Creador; tiene que ser exitosa en hacer sentir que todos en la familia, en el pueblo del Creador, **somos su esposa**, la muy amada.

## ¿Que otro Significado tienen las dos Velas del Shabat?

Existen tantos simbolismos de las dos velas como opiniones hay de los sabios y de los entendidos en el espíritu de la Toráh, y en concreto de este maravilloso acto de compromiso con el Creador, cómo es y representa su encendido en Shabat.

Ya desarrollamos uno, muy hermoso y poderoso. Es aquel que representa la luz en la tierra y en toda la creación, en nuestro ser y en el centro de la familia y el pueblo de Israel, pero veamos otros de la máxima importancia y para todos los gustos espirituales de su pueblo:

- 1.- Guardad y recordad: además de ser una Mitzva (un mandamiento) es además un recuerdo poderoso y vivido de la creación y con eso se enfatiza en la esencia misma del Shabat.
- 2.- Transición entre lo profano y lo divino: aparece como si el trabajo fuera profano y el descanso, el reposo, dejar o cesar de hacerlo es un oficio o una ocupación divina o celestial.
- 3.- Dos pueblos; las tribus que se quedaron en Israel y las demás que no lo hicieron, que fueron dispersas por el mundo, porque de las primeras de Israel salió la luz para ellos y para el mundo.
- 4.- La esclavitud en Egipto y la liberación: todo el plan de <u>rectificación y reparación</u> para luego poder entrar en la tierra prometida.
- 5.- El pueblo de Israel y los gentiles: prendiendo una primero y sacando de ellas la luz, la libertad, la ley y su voluntad divina, sus mandamientos.
- 6.- El Shalom Bait: es decir la armonía en el seno del hogar, porque trae la santidad al hogar que es la base del pueblo y la creación.

7.- Como el Shabat es esencialmente una oportunidad para rectificar, el encendido de las velas, nos lo recuerda y nos hace tener cuidado de hacerlo con todo lo que somos y tenemos porque Él no sólo ha dado.

Seguramente que podrán existir muchas más, todas con razón y peso espiritual, pero lo más importante es la actitud de nuestro corazón y nuestro deseo de participar en este enorme instrumento de su amor y misericordia como es el Shabat y todos los actos o pasos que damos en Él para agradar y obedecer a nuestro esposo, el amo del Universo.

### ¿Por qué es la mujer la idónea para el encendido de las velas?

Cuando la mujer cayó el indujo al hombre para que la acompañara, por supuesto con su pleno consentimiento, se apagó la luz eterna en ellos, el Creador se apartó de ellos y los arrojó afuera de su presencia y de Adamah y del Gan Edén y los envió a la Eretz donde tenía su trono el rey de las tinieblas y de la mentira, y fue necesario que el mismo Creador le pusiera orden, separando la luz (su propia presencia y autoridad) y las tinieblas (el imperio del adversario) y en ese proceso de organizar ese lugar para que el hombre pudiera rectificar, hizo el Shabat y las fiestas y en ellas le permitió a la mujer el encendido de las velas, lo que debería producir que la luz de su Shejina volviera a ella, su familia, al pueblo y al mundo entero.

Recordemos que la mujer es el tipo del pueblo de Israel, la esposa del Creador y Amo del Universo, por eso la luz para el mundo la encendió y salió de Israel, su esposa y su mujer.

#### 2.2.3 Dando la Bienvenida al Shabat

Después del encendido de las velas los miembros de la familia (ortodoxa) van para la sinagoga para hacer las oraciones (rezos) de Minjá Kabalá Shabat y Mariv de Shabat.

Se leen seis capítulos de Salmos, y con ellos que simbolizan los seis días de la creación, se dice "LEJA DODI LIKRAT KALAH, PENEI SHABAT NEKABLA" (ven mí bien amado, al encuentro de tu esposa, el Shabat está llegando, vamos a recibirlo) y el último párrafo, BOI BESHALOM, Bienvenido seas, que se dice de pie y girando los cuerpos y los rostros hacia la entrada de la sinagoga (casi siempre para el Oeste, opuesto al ARON HAKODESH, el Arca Sagrada que se encuentra al Este) esperando ver la llegada de la novia o la esposa, que es la Reina del Shabat.

El Kabalá Shabat culmina con dos salmos: "el 92 MIZMOR SHIR LEIOM HASHABAT" salmo y cántico para el día del Shabat y "el 93 H'MALAJ GUEUT LAVESH" el Eterno rey vestido de majestad, luego se reza KADISH IATOM.

<u>En Arvit:</u> se recita **SHEMÁ** y sus respectivas bendiciones y el final de **HASHKIVENU** luego de que el oficiante recita el **KADISH**, se lee la **Amidá**, compuesta por siete bendiciones en vez de las diecinueve oraciones que se rezan en semana.

Las tres primeras bendiciones y las tres últimas son iguales a las de todos los días, pero en el centro se encuentra una bendición especial, que resume el contenido del Shabat. Esta bendición difiere en cada una de las cuatro oraciones de **Amidá** que se recitan en **Shabat** (en Arvit, Shajarit, Musaf y Minja). La bendición central en la oración de la noche de Shabat está dedicada a demostrar que el Shabat es un testimonio de la creación del mundo por manos de Elohim.

Luego de la **Amidá** el oficiante y la congregación dicen en conjunto, a viva voz y de pie, los versículos "y así fueron acabados el cielo y la tierra", etc., con ellos se da testimoniamos que D-os creó el mundo en seis días de creación, "Él y no otro". Según la Toráh un **testimonio** se presta de pie y no tiene valor el testimonio de uno solo, es por eso que toda la congregación al unísono en voz alta y de pie confirma su **veracidad.** 

Luego el oficiante recita una corta oración o bendición que recuerda a nuestros patriarcas, la congregación contesta: "MAGUEN AVOT BIDVARÓ" - protector de nuestros antepasados por Su Palabra.

Después de que el oficiante recita **KADISH TITKABEL** se acostumbra a recitar el capítulo 23 de Salmos. Luego dice **JATZÍ KADISH** *y* repite **BARJÚ ET H' HAMEVORAJ** – Bendecid al Eterno que es Bendito- y la congregación responde: **BARUJ H' HAMEVORAJ LEOLAM VAED** – Bendito sea el Eterno, que es Bendito siempre.

Al pronunciar la oración de **ALEINU LESHABEAJ** - es nuestro deber alabar a D-os – y **KADISH IATOM** concluye la oración de **ARVIT de Shabat**.

Regresan a sus casas y cantan "SHALOM ALEIJEM MALAJEI HASHAREJ" – la paz sea con vosotros, ángeles de la paz.

Luego viene la sedeña de Shabat, la familia toda y los invitados se sientan alrededor de la mesa (pues la costumbre es compartir con el mayor número de invitados) los cánticos de Shabat adornan este instrumento tan poderoso que une a todos alrededor de este propósito que demuestra el ánimo de glorificar, de exaltar y de reconciliarse, rectificando a su Esposo y Creador.

Todo está encaminado a rectificar y aprovechar esa maravillosa oportunidad de su cita o visita con la familia y la congregación.

No es un Shabat, una fiesta o reunión social alrededor de una especial cena acompañada del ocio semanal, no, ni es el día para salir de paseo o ir al mercado, ni de encargarse del mantenimiento y lavado del carro o para desatrasarse en la correspondencia o las cuentas de la familia, o de dormir y ver televisión de los programas deportivos y partidos de fútbol.

No, el Shabat, es el día del Creador, es la cita con su esposa y su pueblo para contarle sus secretos y darle la oportunidad para rectificar y reparar su conducta y actitud desde la caída de nuestros primeros Padres. El Shabat, es la cesación de las actividades de creación o de trabajo, acompañando al Creador en ese propósito para que ambos, en un solo Espíritu se unan en la intimidad que repare el daño en las relaciones y se regrese al original del plan y propósitos de la creación.

Eso hace y lo repetimos con gran énfasis, la base y el fundamento de las fiestas escriturales, como es el propósito de este documento.

Vemos como en la estructura de la celebración del pueblo ortodoxo que tiene en su contenido una gran cantidad de oraciones y rezos que sólo tienen el sentido de reconocimiento de su Elohim como un ser único y supremo, como Creador y Padre y como Esposo y del proceso de la creación y del cese del mismo proceso, con el ánimo de buscar la <u>reparación y el arrepentimiento</u>, pero con el gozo que produce la oportunidad que él mismo Creador da con amor y misericordia, en forma constante y sistemática que no deja espacio para que esa nueva relación de intimidad se enfríe o se distraiga, dado el interés de ambos de declararse su mutuo amor y el deseo de que su relación sea como en el origen y sin tropiezos de ninguna especie.

# ¿Cómo es el Shabat en los que Estamos de Regreso, en Teshuváh, luego de la Dispersión?

En este tiempo (los días postreros) en el cual, las diez (10) tribus el otro pueblo, que está disperso (en diáspora) entre las naciones de la tierra y cuando suena su Shofar llamándonos de regreso (Teshuváh) a la casa del Padre (el pueblo de Israel) por las sendas antiguas de la Toráh, desde los cuatro extremos de la tierra tal y como las profecías lo anuncian y lo determinan. El Shabat es una clave esencial para restablecer ese canal celestial y necesario que se había roto o cambiado por otros canales que no conducían o desviaban el camino a una plena y verdadera relación con el Creador y amo del Universo.

Regresaron sin un propósito claro de rectificación de los motivos como mínimo o que causaron su dispersión y salida del pueblo de Israel y más sobre la caída de los Padres en el Gan Edén. Para los que estamos en Teshuváh (de regreso) a nuestras raíces, al pueblo del Creador, el Shabat significó uno de los cambios más significativos y de gran trascendencia, pues la mayoría salimos del día del "Sol Invictus" o el "Dominus Dies", el día de Mitra un

falso ídolo o el Sol, llamado domingo, que es la antítesis del día sagrado del Shabat y una abierta oposición a su grandeza y majestad.

Fue un gran engaño y lo peor es que fue tan sutil y perverso su observación que estábamos convencidos que ese era el día de Él o que daba lo mismo que fuera a cualquier día de la semana, lo importante era que lo "honráramos" por lo menos un día, sin importar lo que hiciéramos en él.

Pero cuando escuchamos el llamado de su Shofar en nuestros espíritus y regresamos o mejor primero salimos de "Babilonia" o de "Egipto" (el mundo de doctrinas o religiones de hombres) nos sorprendió en gran forma, el Shabat, por su gran peso espiritual, porque nos unió, nos pegó con Él y con nuestras familias y pueblo y en Él empezamos a recibir la enorme bendición de su revelación y sus secretos, contenidos en la Toráh (a través de las Parashot y su estudio sistemático y elevado espiritualmente) y el sentido de pertenencia a su plan y propósitos originales y eterno.

Para los "nuevos judíos", el Shabat nos unió a nuestros Hermanos mayores y nos hizo entrar por las puertas de la obediencia a su voluntad divina.

El Shabat fue una increíble oportunidad para que familia, descubriéramos poco a poco los enormes errores en que nos hicieron incurrir en nuestra dispersión que se fue convirtiendo en "asimilación y en secuestro", los más grandes delitos que se han cometido contra el pueblo de Israel y la causa del Creador.

Fuera de recuperar la Toráh, que estaba oculta tras el velo que teníamos en parte impuesto por la asimilación que la desconoce y dice estar bajo la gracia, también descubrimos la Ketuváh (las diez palabras un contrato matrimonial) que nos hizo muy especiales porque eso no se elevó a la categoría de Esposa Real y legítima del Creador, donde se hacen un especial énfasis en la voluntad expresa de que "esperemos" la cita semanal de nuestro esposo en Shabat.

Se nos habló de las fiestas de Él en las Escrituras y empezamos a cumplirlas con orden y con gozo y vimos como el

Shabat las constituía y era su base ritual y de nuevo apareció esa figura maravillosa de su vivencia y observación. Ahora, luego de un tiempo de participar y vivir el Shabat y las fiestas escriturales (tanto las tres de peregrinación, como las otras restantes hasta siete), se nos manifiestan el trasfondo especial de la oportunidad que nos brindan para rectificar, reparar y buscar reconciliarnos y tener un camino de regreso a su voluntad original y verdadera.

## ¿Cómo los Celebran los que regresan (Baal Teshuváh)?

Algunos siguen a sus Hermanos ortodoxos en su manera particular y elevada de hacerlo, viviéndolo con la ayuda de sus tradiciones rabínicas y de los sabios, incluyendo el nuboso de su Sidur y sus rezos.

Otros tomamos el espíritu y lo descrito en la Toráh con todo cuidado y dado que no "rezamos" o repetimos las fórmulas de oraciones y lecturas sugeridas o propuestas por estos especiales Tzadikim, somos más espontáneos y sencillos y por eso quizás más emotivos.

Sencillos porque dejamos que sea nuestro corazón, en forma particular e individual, le oremos o le digamos al Creador todo nuestro agradecimiento y necesidades con nuestras propias palabras, no porque despreciamos las fórmulas pre establecidas en las oraciones un rezos de los rabinos o de los sabios, sino porque no estamos acostumbrados a ello y se nos facilita el ser espontáneos, nos parece que la relación es más cercana con Él, de esa manera.

#### **2.2.4 SEDER**

Luego del encendido de las velas, que tiene los mismos significados y la misma importancia, declaramos la apertura y la bendición del Shabat. Las velas las enciende la Señora de la casa y si quiere comparte o bien con su hija (una de ellas de mayor a menor hasta los tres (3) años) o con otra mujer invitada que sea del pueblo.

La apertura del Shabat como Kabalá Shabat la hace el hombre cabeza de familia con una oración de agradecimiento por la presencia del Creador en la casa para celebrar Shabat y por haberlo instituido como un mandamiento, esto se hace estando todos de pie alrededor de la mesa.

#### 2.2.5 La Mesa

La mesa está vestida muy solemnemente con un mantel blanco muy limpio y propio para la ocasión, tienen dos candelabros como mínimo y dos velas, algunos colocan más velas, una por cada uno de los hijos del matrimonio.

En la cabecera de la mesa al frente de las velas hay una bandera con un manto blanco y encima se han colocado dos panes trenzados hechos con harina y frutas cristalizadas y cubiertos a su vez por un paño blanco muy limpio también.

Un recipiente con sal para salar la ofrenda, las copas en cantidad suficiente para servirlas a cada uno de los miembros de la familia e invitados con vino Kasher y uno Q por adicional para el Elías HaNavi.

Uno fuente y una jarra con agua y un paño o toalla para lavar las manos al oficiante y a los varones que estén presentes.En algunos casos se colocan todos los platos de la cena.

#### Ubicación

En la cabecera de la mesa se coloca el varón cabeza de familia y a su diestra su esposa. Luego los hijos de mayor a menor a la izquierda del Padre y luego los invitados.

## 2.2.6 Estudio de la Toráh, Parashá de la Semana

Hecho el ritual que la apertura del Shabat y el lavado de las manos de los en varones empezando por el jefe o cabeza de la casa, con la convicción de que para oficiar en el altar hay que estar puros del cuerpo (ritualmente) y de espíritu (en Teshuváh) y más cuando se van a tocar las especies del Shabat, el Lejem (el pan) y el vino y se va a bendecir la familia y al pueblo en su Santo nombre, se comparte la Parashá de la semana con todo cuidado y respeto pero con la familiaridad y la confianza en de estar inmersos en ella, viviéndola y haciéndola lo más práctica posible, viviendo como parte y actores principales descendientes y actores principales de la misma, sobre todo los niños, los jóvenes y las mujeres deben sentir que es un día conocido, que se trata de algo que forma parte de su experiencia personal y vivida, no hubo un relato un extraño y lejano que no nos atañe.

Compartir sus mandamientos, la vida de nuestros patriarcas, hacer propias las promesas, pactos y bendiciones, elevar y repara nuestras vidas y les da un valor sobrenatural que llega por completo a nuestra Emunáh y nos une en una relación un íntima con nuestro Esposo, el Amo del Universo.

Cumplir este mandamiento no se llena de gozo de un involucramiento natural que hace que ésta cita se aldea deliciosa, sobre todo que a medida que lo hacemos y casi sin darnos cuenta va saliendo la revelación de sus secretos y de sus más íntimas intenciones, Él se va manifestando y con textos de la Toráh toman vida, nos hablan la verdadera historia y que representa para la edificación y el cumplimiento de su voluntad, cada uno de los participantes se siente tocado por su amor como si Él no se hubiera molestado nunca, como el vivir el Shabat fuera una especie de paz y salvo amoroso y una reconciliación sublime, Él acepta la reparación y la rectificación sin hacernos avergonzar con ternura y gran misericordia.

De otra manera su Shejina no hubiera descendido si Él no conociera los corazones de sus hijos y esposa con anticipación y no hubiera hecho una realidad sus propósitos de recuperación de su tesoro más valioso, su criatura amada, el ser creado que le puso propósito o a su creación y por el cual Él se comprometió totalmente hasta la eternidad.

## Diferencia entre la Revelación y la Interpretación

necesario repetir y repetir hasta el absoluto convencimiento que "los hombres o judíos enseñan y que los gentiles sólo pueden interpretar las Escrituras Sagradas y sobre todo la Toráh". El hebreo o judío es de naturaleza divina (al principio no fueron todos los hombres sin excepción, pero al desconocer y rechazar al Creador y Amos del Universo y la propuesta de ser su Esposo y obedecerlo dócilmente, Él muy respetuoso de sus decisiones, por eso había puesto esa capacidad de decisión en el hombre, porque el amor y la fidelidad son voluntarias y no impuestas, se retiró, extrajo su naturaleza divina de aquellos hombres y naciones y sólo la dejó en ese pueblo humilde de Israel que dijo con amor y firmeza, voluntariamente y con convencimiento "NAASÉ BENISHMÁ (Haremos **Obedeceremos)**", es decir, somos tuyos y que se haga en nosotros tu voluntad y no la nuestra porque te amamos y queremos regresar a ti como tu esposa y amada.

Cuando esto ocurrió en aquella tarde en el Sinaí, el mundo se dividió en dos para siempre, entre los suyos que conservaron su chispa, su naturaleza espiritual en su Ruaj y por ende todas las consecuencias que esto conlleva, como poder regresar a su Ejad, de donde había salido, porque ella no acepta sino a los de su propia especie o linaje u origen y naturaleza, y también conservaron los dones y su memoria "experimental", es decir, ellos conocen por qué están allí, en todo lo que Él hizo, hace y hará; experimentan la verdad, la voluntad, la creación, y todo lo que Él hace o dice, porque su chispa, su aliento o fuente de vida, su pequeño porción que puso en nosotros está viva y sigue conectada y sigue siendo parte de Él en nosotros en forma activa, por eso Él vive en nosotros y nosotros volveremos a Él. Somos una minúscula pero poderosa parte de Él que no la dejará perder por eso es que enseñamos, no interpretamos, ¿para qué hacerlo?, Qué sentido tiene que conociendo en tiempo real, vayamos a ignorar este conocimiento y nos pongamos a suponer o a imaginarnos lo que "creemos que Él dijo o hizo", eso es un desperdicio de nuestro conocimiento, de la revelación y una negación de nuestra propia naturaleza divina.

Los otros, los que negaron a su Creador y esposo y se fueron tras los dioses propios hechos con sus manos o con sus doctrinas o religiones humanas, ídolos de madera y plata u oro, que no quisieron ser su esposa descartando el compartir obedientemente con Él y luego reinará eternamente en la creación. A esos por respeto a su decisión, les fue retirada la chispa divina, la naturaleza pura y esencia misma de Él y ellos dejaron entrar lo contrario, lo opuesto espiritualmente a la verdad que rechazaron, al principio de la mentira y la muerte y Él puso su Yetzer Hará (su inclinación al mal) y con ello perdieron la memoria experimental y sólo les quedó la posibilidad de especular, de suponer, de interpretar tratando de conocer lo que ya les es vedado. Por eso estos gentiles paganos (para no es todo el que no obedece la verdad y sea de doctrinas falsas aunque en su necedad crea que son la verdad, porque se dejó voluntariamente enseñar del adversario o Ser caído) al no conocer o desconocer esa verdad rechazaron por ejemplo: la Toráh y la sustituyeron por "la gracia", cambiaron el Shabat y las fiestas escriturales y sus tiempos, por el Domingo y el ordo de la Iglesia y pusieron un nuevo calendario etc., No se circuncidan y comen como paganos, todo, aun lo que él prohibió.

Estos dicen que tienen el Espíritu Santo y si es cierto pero diciéndoles lo que no da vida eterna, endureciendo les más y más su entenebrecido e idolátrico corazón tal y como Él dijo que harían en Ezequiel 20.

¿Cómo puede decir alguien que esa es la esposa, si no reconoce el contrato matrimonial o Ketuváh, sino acude a las citas de su esposo y no hace su voluntad expresa en la Toráh y sus mandamientos? Ese es un necio, un pagano aunque no lo acepte.

Pero volvamos a lo que nos ocupa, el Shabat, la reina y en Él, al estudio y vivencial de la Parashá de la Toráh y todo lo que nos muestra lo que ocurrió, lo que está ocurriendo y lo que ocurrirá en nuestras vidas, en las del pueblo y en toda la creación, por ser la expresa voluntad de nuestro esposo y amo. Por eso es

que vivir en Shabat como Él lo quiere preparándolo toda la semana y gozándolo el viernes al sábado (de tarde en tarde) de **rectificar y reparar**, de reconciliarnos y vivir su misericordia y amor.

Todo debe pasar con su agrado y su bendición en el estudio de la Toráh en Shabat; en su revelación, sus milagros, su gloriosa presencia, sus unidades, la unidad y pegamento de la familia, el gozo de perdón y olvido de nuestras transgresiones hasta la intersección y bendición por cada hijo, por la pareja, por la familia, la congregación y el pueblo de Israel y la paz de Jerusalén.

Como la mesa está vestido de gala, hay velas, hay panes y vino, la sal y la cena y nuestros corazones ofrecidos en este poderoso altar de amor, se procede a bendecir el vino, una copa de vino Kasher para cada miembro de la familia, reconociendo que por su voluntad divina la vid, la tierra y el trabajo del hombre nos lo dispensan. El gozo y la alegría son parte integrante de todas las fiestas y el vino los alientan y además un poderoso símbolo de la vida que representa como la sangre que y la porta y más adelante son una clara señal de la redención y de donde está ubicada el arca del pacto y trono del Creador.

El vino también es un instrumento del equilibrio y del dominio propio del hombre que debe ser alegre y saludable y controlar los excesos que lo rebajan a una condición indigna que no se compadece con la realeza de su naturaleza y destino espiritual.

Se comienza el Shabat con el Kidush (la bendición) del vino y se terminaba igual en Havdalá.

El vino se puede reemplazar con un vaso de jugo de uvas al momento de beberlo todos deben estar en pie como un testimonio de la creación del mundo, de pie como se prestó testimonio.

Los miembros de la familia escuchan en la bendición y responden con un amén.

La bendición del Kidush tiene dos elementos fundamentales: el recuerdo de la creación del mundo y la salida de la esclavitud de Egipto, es un agradecimiento con alegría que le presentamos a D-os por permitirnos recordarlo en Shabat.

Cuando se toma la copa para bendecir se tocan las copas de los demás participantes y se dice "LE JAIM O POR LA VIDA" y se debe completamente.

#### 2.2.7 Lavado de las Manos

La mayoría del pueblo ortodoxo dejan el lavado de las manos para hacerlo en este punto, antes de la bendición de los panes, Perú una parte importante del pueblo sefardita diciente que como la mesa del Shabat es un altar, antes de ministrar el altar hay que purificarse con el lavado de las manos. Esto es el "NETILAH IADAIM" que no sólo es una medida higiénica, sino y principalmente purificación espiritual para poder intervenir en el altar y comer el sacrificio del Lejem o pan del Shabat. Es una manera de decirle al dueño del Shabat que nos construya el tercer templo.

El lavado se hace tomando la jarra y vertiendo el agua sobre la mano derecha y luego sobre la izquierda o sobre las dos juntas por una persona distinta y se recita una oración agradeciéndole al Creador por darnos la oportunidad de lavarnos las manos y purificarnos en Shabat.

Se lavó primero la cabeza de familia y luego los hijos de mayor a menor y los varones invitados, que son del pueblo, si se quiere.

Es muy significativo el que los varones lo hagan puesto que esto confirma la voluntad de ejercer la autoridad que lo representa a Él, en las familias y en el pueblo, porque esto se constituye en una declaración de obediencia y sumisión, de reconocimiento como sumo sacerdote y rey de la creación.

El agua purificada y conecta a nuestro espíritu con la **rectificación y la reparación**, ese sentido no debemos tener en cuenta, es muy importante y participan en él las mujeres y los demás cuando contestan con un amén.

## 2.2.8 Bendición del Pan (Lejem)

La cabeza de la familia, el Padre, retirada lentamente la tela que cubre las Jalot (los dos panes trenzados) diciendo, que así como el Creador fue descubriendo poco a poco sus secretos con los que alimento a su pueblo durante el tiempo del desierto, asimismo ahora al descubrir estos panes no continúen haciendo para elevación y como señal de que Él estaba recibiendo esta rectificación y estaba alimentando espiritualmente a su familia y a su pueblo.

Luego levanta su mano les rocía con sal, los toma, los levanta y los mece como una ofrenda mecida y bendice haciendo referencia a que son producto de su misericordia y amor y del trabajo del hombre y de la tierra.

Los parte y tomó una porción para él y el resto lo reparte a cada uno de los presentes.

Se recuerda como a la salida de Egipto, el Creador hizo caer Maná de los cielos para alimentar a su pueblo y que antes de caer el Maná, el Creador enviaba a una capa de rocío sobre la tierra para que el Maná no se ensuciara y luego que caía el Maná, ordenaba otra capa de rocío para cubrirlo y así evitar que la arena y el polvo lo contaminara, protegiéndolo completamente hasta que fuera recuperado. También que nadie podía recoger más de la porción debida diariamente, es decir que Él suplía todo lo necesario cada día y lo demás que se tomara se descomponía, esto desde el primer día de la semana hasta el día sexto, en este día caía doble porción una para el sexto y otra para el séptimo, Shabat. Luego no está permitido ni salir a buscar alimento ni elaborarlo, ni depender de nuestro trabajo para consumirlo (Shnei Omarim o dos medidas de Maná).

Pero también hay un significado hermoso en aquello de que todo lo que Él nos da es limpio e incontaminado, todo es bueno y es preciso y suficiente para saciarnos.

Esta forma de mostrarnos que Él a su pueblo siempre suplirá el alimento tanto espiritual como material en su momento, cubriendo con cuidado y delicadeza su tarea, nos muestra que se ha comprometido a suplir sus obligaciones como Esposo, Amo y Adón y que Él mismo no quebrantado sus obligaciones (que se autoimpuso voluntariamente) y mucho menos en Shabat, donde Él hace provisión al que lo obedece y reconoce.

Estos dos panes trenzados (cordón de tres hilos no se rompe) son como una rememoración de su pacto de amor, que no hay ninguna posibilidad de que Él lo rompa.

Representan su fidelidad y su respaldo, la unión y la reunión de todas las tribus, un pueblo que espera y uno que regresa en estos tiempos postreros.

Representa en una misma sustancia y naturaleza las dos partes de la boda, unidos por los lazos inquebrantables de un pacto o Ketuváh perpetuo, eterno, que nada ni nadie podrá ya impedir que se celebre porque Él así lo juro y lo quiere y nosotros lo anhelamos.

El plan del Shabat tiene un sabor especial, que sólo en Shabat se percibe y se degusta, así esta comunión, esta boda en Shabat es bendecido de manera excepcional, con su presencia que como un pegamento espiritual hacen que se oficie en una completa Ejad cual Él y con su voluntad divina.

Él es nuestro lejem y nuestro sustento, Él todo nos lo da y todo absolutamente todo, bastan dos condiciones; la primera y más importante de todas es que seamos de su pueblo Israel, su amada, porque así lo decidió Él en su soberanía y su misericordia y la otra es que lo reconozcamos y lo obedezcamos con todo el corazón y con todas nuestras fuerzas, aunque nosotros no seamos conscientes en algunas oportunidades y parezcamos como lo contrario.

La bendición del Lejem (pan) en Shabat, es para el hebreo o judío como toda una profesión de Emunáh y de aceptación de que sólo de Él, nuestro Creador, y libertador y Amo vienen todas las cosas y que tiene pleno derecho a ejercer todo su poder y justicia y juicio sobre nosotros, que nos corresponde vivir una vida de **reparación y de rectificación** para poder elevar de nuevo nuestra naturaleza humana (la carne = alma + cuerpo) caída, ya que nuestro ruaj (la naturaleza divina, su propio Ruaj en una pequeña

porción un chispa) no puede pecar y está esperando porque seamos íntegros y a su gusto.

El Lejem es la oportunidad que se nos presenta para que recordemos que mientras estuvimos en Egipto en esclavitud por muestra necedad y prueba, comimos lo inmundo y amargo que ellos le ofrecían a sus ídolos y dioses falsos y que con eso contaminamos nuestros cuerpos y nuestros espíritus, alejando la comunión con Él y en abierta contradicción a su voluntad y a su agrado, no sólo la impureza de ritual lo molesta sino que sea una consecuencia de la necedad y la dureza del corazón, porque cuando el contenedor está sucio, muy seguramente el contenido también lo está y/o recibe los efectos del contenedor o lo contamina a los dos.

Por eso el lavado de las manos para poder coger con ellas el Lejem, nuestro sustento y por eso también debemos purificarnos en una Mikvé antes de comenzar el Shabat, para recibir su visita, su amor y sus secretos, su voluntad expresada en las Parashot de la Toráh.

De manera que ser conscientes de lo que entraña cada paso de esta Mikrá Kodesh, Santa o apartada convocación y vivirla con el respeto, el amor, el gozo y la dedicación que requiere, haciéndola la delicia, es la gran oportunidad de sentir su Ejad con nosotros su esposa, que es Shabat tras Shabat va ascendiendo hacia su trono con legítimo arrepentimiento y deseo de ser otra vez como antes, totalmente limpia para él y sus propósitos y plan eterno.

Es increíble que una comida tan sencilla y básica como es el Lejem (Pan) tenga tanta carga espiritual, contenga el poder de hacernos reflexionar de esa manera para acercarnos a su intimidad y agrado, como esposos y amantes.

### 2.2.9 Las Oraciones del Shabat

Cuenta el Shabat con dos lugares de celebración como lo hemos visto; uno es el hogar, la casa donde habitamos y se desarrollan todas las actividades de edificación de nuestras familias y la sinagoga, lugar de oración, celebraciones, enseñanza y lectura de la Toráh y las escrituras, lugar de reunión de la congregación de los apartados, de los elegidos, centro de actividades del pueblo.

Asimismo y en estos dos grandes segmentos se hacen las oraciones del Shabat, unas para abrirlo en el hogar, en familia y recibirlo en comunidad en la sinagoga.

Luego las bendiciones especiales por cada uno de los miembros de nuestras familias, desde el hijo mayor al menor, con su propio nombre y por la Madre o mujer principal y por el Padre y cabeza de familia, por el pueblo, por la comunidad, por nuestras autoridades espirituales y civiles y por la paz de Jerusalén.

Antes de bendecir a los hijos y a las parejas, es necesario cancelar las maldiciones que por ignorancia o ligereza hubiéramos proferido contra ellos (algunas veces inconscientemente) como por ejemplo: cuando decimos que son perezosos, que no sirven para nada, que no van a llegar a ser nada valioso, que son rebeldes y desobedientes etc.

Recordemos que nuestras palabras tienen un gran poder, son decretos y condicionan la conducta de nuestros hijos y nietos y de nuestros semejantes. No es coherente que bendigamos y maldigamos al tiempo a una persona y menos a nuestros hijos o familiares.

Para los ortodoxos: "la oración matinal de Shabat está ordenado de la misma manera que la oración de Shajarit de los días de la semana y contiene BIRJOT HASHAJAR – las bendiciones matinales – PSUKEI DEZIMRA – cánticos preliminares, KRIAT SHEMÁ – la lectura del Shema y sus bendiciones y la oración AMIDÁ.

Considerando que en el Shabat se GOZA del tiempo suficiente por no estar urgidos por las ocupaciones mundanas, los sabios agregaron algunos capítulos de los salmos a los "cánticos preliminares", el capítulo 19 "los cielos declaran la gloria de Dos", algunos "cánticos de la asunción" y el 136 también llamado HALEL HAGADOL – gran alabanza.

Al concluir los "cánticos preliminares" de los días de la semana y antes de finalizar en esta sección con la bendición de ISHTABAJ – Será Alabado – se agrega la plegaria conocida como NISHMAT COL JAI – todo ser vivo bendecirá tu nombre – por sus primeras palabras.

Después del NISHMAT por lo general comienza un nuevo Jazan en lugar de quien comenzará, el HAMATJIL.

También entrelazan aquí otros textos en la primera bendición anterior a KRIAT SHEMÁ, y es la bendición del IOTZER OR UVORÉ JOSHEH – que formas la luz y creas la oscuridad.

La Amidá de SHAJARIT sigue el orden de las siete bendiciones, pero la central difiere de la víspera en la repetición del oficiante de la Amidá se dice la KEDUSHÁ – santificación.

Luego de la repetición del oficiante y la pronunciación del KADISH con TITKABEL – que las oraciones y las súplicas sean recibidas, se recita el Salmo 92 "cántico al día del Shabat", después de la lectura de la Toráh.

Continúan nuestros Hermanos con la lectura de la Toráh y un capítulo de Haftará de finalización y despedida.

El Gabay (tesorero o administrador de la sinagoga) llama por lo menos a siete personas a subir a bendecir la Toráh, el primero en Cohen, el segundo un Levita y los cinco restantes son "Israel" y son llamados por sus nombres propios y el de sus Padres.

Es obligación, llamar a la Toráh por lo menos a siete personas a leer cada una, una Aliyá, además de un Maftir que es el octavo que es honrado al leer la Haftará de la semana.

Si el Shabat coincide con Rosh Jodesh, se cambia el texto por uno en el cual se incluyen las ofrendas de Musaf de Shabat y de Rosh Jodesh, la oración comienza con las palabras ATA IATZARTA OLAM JA'MIKEDEM – Tú creaste al mundo en los tiempos pasados – y culminan con la bendición **BARUJ ATA YHWH MEKADESH HASHABAT VEISRAEL VERASHEI JODASHIM** – Bendito seas tú YHWH que santificaste al Shabat, Israel y el comienzo de los meses.

Tras las plegarias, nuevamente se pronuncia la santidad del Shabat sobre una copa de vino, el Kidush del día de Shabat, si de un formato similar (aunque más corto) a la versión del viernes por la noche (del sexto día por la noche). El Kidush es seguido por la comida (la cena) del Shabat, que del mismo modo comienzan con la purificación (el lavado de las manos y la bendición Hamotzi sobre dos hogazas de Jalá, seguidas por la deliciosa cena del Shabat, cantos y estudio, agradecimiento después de la cena.

Un elemento único en la cena de Shabat es el SHOLENT que es un guiso cocinado lentamente (hecho típicamente como carne, papas y porotos (frijoles), a pesar de que abundan las versiones y variedades) que es ubicado sobre una pequeña llama cubierta desde antes del Shabat.

## 2.2.10 La Tarde del Shabat (día séptimo)

Luego de un breve descanso (del sueño reparador luego de la cena hasta la mañana del día séptimo), debemos consagrar tiempo para el estudio de la Toráh es muy recomendable hacerlo en congregación (desde la mitad de la mañana).

"y reunió Moshéh a toda la congregación de Israel y les dijo estas son las órdenes que me ha ordenado יהוה para que se haga lo siguiente: se podrá trabajar durante seis días, pero el día séptimo será para ustedes (el pueblo de Israel) un día sagrado de completo reposo en honor a Él"

Shemot (Éxodo) 35:1

De aquí podemos concluir que necesario reunirse en la congregación en Shabat. "la Gloria del Rey se encuentra en las multitudes de su Pueblo"

### Las Oraciones de la Toráh son:

**Minjá** comienza con **ASHREI** - Bienaventurados los que viven en tu casa - y continúa con **UVA LETZIÓN GOEL** - y el Redentor vendrá a Sión -, se lee una selección de versículos de la

Tanak. Después que el oficiante recita **JATZI KADISH** y el versículo **VEANI TFILATI**, se abre el **ARCAVAIHÍBINSOA HAARON**, **VOIOMER MOSHE** diciendo: partiendo el Arca, Moshéh dijo - y con la oración "Bendito Se Tu Nombre, D-os del Universo, bendita sea Tu corona y bendito el lugar de Tu morada". Se saca la Toráh y se convocan a tres personas - **Cohén, Leví** e **Israel** ante quienes se lee la primer parte de la porción de la semana entrante, misma que se leerá también el 2° día y el 5° día de la semana.

Después de estas **lecturas se devuelve la Toráh** al Arca, y puestos en pié para la **Amida**, se hace la bendición central comenzando por resaltar la exclusividad del Eterno y la singularidad de su pueblo de Israel, que fue elegido por Él mismo para entregarles la santidad del Shabat y su cesación de trabajo de crear: 'Tú eres uno y Tu nombre uno es, ¿y quién es tan i singularmente único como tu pueblo Israel en esta tierra?".

Al concluir la repetición del oficiante de la Amidá se acostumbra recitar tres versos de **Salmos** (119:142, 71:19, 36:7) son la justificación del juicio divino como **BARUJ DAIAN EMET** - Bendito juez de la verdad - que se dice para aceptar el veredicto del Bendito, a pesar de que pueda ser muy amargo, duro y doloroso. La tradición de recitar estos tres versículos en Minjá de Shabat se debe a que tres de los pilares del judaísmo fallecieron en el horario de Minjá en Shabat: **LOSEF, MOSHÉ y el rey DAVID.** 

Después de estos versículos el oficiante dice **KADISH TITKABEL** y la congregación recita *ALEINU*- y se concluye la oración con el **KADISH** de duelo.

Luego se lavan las manos para la SEUDÁ SHLISHIT, la tercera comida del Shabat. Que no es para satisfacer al hambre. Su cometido es realzar los momentos con el estudio, para reparar las energías espirituales para la semana que va a comenzar. Enseñanzas de la Toráh, cánticos que edifican al alma y la elevan, esto a medida que la penumbra cae y se consume esta comida.

Se bendice la sabiduría y el discernimiento que nos aporta el Shabat.

Luego de la Havdalá – Distinción, de la misma manera que recibimos el Shabat con la bendición del vino, asimismo cumplimos el precepto rabínico con una bendición sobre el vino (pero si no tuviéramos vino se puede hacer con jugo de uvas, cerveza blanca, cerveza negra o Te), se sirve y se derrama un poco para significar la abundancia y se enciende una vela especial trenzada con dos llamas por lo menos se da a oler clavos de olor y los niños sostienen la vela.

**Rito no Ortodoxo** (de las diez tribus que regresan, algunos entran por el ortodoxismo y otros no).

El Shabat para alguien que escuchó la voz del Shofar en su interior que en cumplimiento de las profecías lo está llamando de regreso a las raíces hebreas, a la casa del Padre, al pueblo de Israel donde pertenece y salió (sus antepasados, en la dispersión) ha sellado en varias generaciones y siente que su sangre, su linaje es hebreo, aunque estuviera asimilado entre las naciones, pero siente la necesidad de recuperar su identidad, su Emunáh y transitar de nuevo por las sendas antiguas de la Toráh, abandonando para siempre ese "Egipto" lleno de idolatrías, falsas doctrinas, falsos calendarios, tiempos y festividades que contravienen la voluntad del Amo del Universo y Elohim de Israel y celebran como día del Creador un día a un falso D-os, es una maravillosa y asombrosa sorpresa no sólo porque encuentra que su práctica religiosa no correspondía a la verdad verdadera consignada en las Escrituras, lo cual de hecho ya es muy significativo, sino porque siente al practicarlo una rara sensación de paz, presencia divina y sobre todo y además, de estar participando con todo su pueblo ahora sí legítimo, en un plan perfecto y con fines eternos de bendición y en el centro de su voluntad y agradándolo completamente.

Todos los que estábamos practicando el descanso en domingo y por supuesto, lejos muy lejos de la voluntad divina en lo que se debía a ser o no en ese día, puesto que lo más importante era asistir al servicio de la iglesia (misa del domingo en la iglesia católica o el servicio en la iglesia cristiana) y no más de aspecto religioso, el resto del día lavábamos el carro, mercábamos, paseábamos, hacíamos deporte, veíamos televisión, leíamos el

periódico, usábamos el computador, hacíamos arreglos en la casa, adelantábamos trabajo, visitábamos los amigos, viajábamos al campo o simplemente no hacíamos nada, dormir y comer, etc. Nuestro Dios en aquel entonces sólo necesitaba un rato de una o dos horas en el servicio religioso, y eso bastaba.

Es de verdad muy evidente la gran diferencia que logró el adversario en este tema que es base y fundamento de la Rectificación, la Reparación y la Honra y Santificación por el reconocimiento al amo y Adón de todos los señores, el Elohim de Israel יהוה es su nombre.

El efecto es perverso y devastador y alejar sustancialmente de la voluntad divina y de Él mismo y eso es sumamente grave y espiritualmente porque consciente o inconscientemente es un **Desconocimiento o Rechazo** de nuevo contra la persona del Creador mismo aunque ellos digan que lo aman con otras formas y en otros asuntos, pero como dicen las mismas Escrituras "por los frutos los conoceréis", es muy difícil decir una cosa y hacer todo lo contrario por lo menos en lo clave y fundamental, es una contradicción de fondo quiéranlo o no.

Estas diferencias empezando con el Domingo, continuando con los tiempos, las fiestas, los conceptos de **Reparación y Rectificación**, que son relacionados (estos sin mencionar los demás definitivos o fundamentales que son bastantes y que hacen lo opuesto a lo que las Escrituras dicen ser la voluntad perfecta del D-os y Elohim del mundo o del pueblo suyo).

En este documento un tratamos de demostrar que en las sagradas Escrituras, la Toráh y toda la Tanak existe una relación incontrovertible entre el Shabat, las fiestas y los tiempos como instrumentos divinos para que los suyos puedan **RECTIFICAR** y **REPARAR** la transgresión de nuestros Padres Adam y Java y las cometidas por nosotros mismos desde la caída y su permanencia en esta tierra, Eretz, lugar de **Rectificación y Reparación**, para volver a ser limpios y puros y así volver al estado inicial u original y poder cumplir así su plan y sus propósitos eternos.

Las naciones que están opuestas "filosóficamente" A este postulado, puesto que creen que "ya son salvos" por el sacrificio

de Jesús en la cruz y si ya tienen la salvación, eso los distancia sustancialmente de **Rectificar y Reparar** y mucho menos de depender de la **Obediencia** de los mandamientos para irse elevando y acercándose a la santidad y ser Tzadikim.

Bueno, luego de esta pequeña explicación sobre lo que fue nuestro comportamiento mientras estábamos asimilados entre las naciones (religiones o doctrinas de hombres) y de cada una de ellas que son contrarias a su real voluntad, vamos a describir lo que encontramos en el Shabat es como lo practicamos o vivimos.

# 2.2.11 Descubrimientos Notables (para quien regrese en Teshuváh)

De acuerdo con el judaísmo, el Shabat es la Reina por varias razones y las veremos cómo las entendimos:

- 1.- Es la Reina como porque en Shabat el Rey nos visitan como esposas que recibimos su Ketuváh o contrato matrimonial y como esposas del rey, nos hace sentir como reinas.
- 2.- Porque es el momento en el cual Él quiere que no reconozcamos como: Creador, Amo y de Rey de la creación.
- 3.- Él nos consideran como su más grande tesoro, su más preciada pertenencia, como la niña de sus ojos y como tal Él nos pone una cita cada siete días, para que Rectifiquemos Reparemos lo hecho desde la caída y así lo más pronto posible cumplir su deseo de compartir y reinar con nosotros la creación por toda la eternidad.
- 4.- Es la mejor oportunidad de agradarlo y hacer su voluntad divina, lo cual nos acerca a Él y nos ayuda a obedecerlo dócilmente y con amor.

- 5.- Porque el Shabat, es la base y fundamento de los tiempos y las fiestas que Él ha puesto un al hombre para su conveniencia espiritual para la eternidad.
- 6.- Porque al Shabat asiste el profeta Eliahu (Elías) como dice la literatura mística judía, porque es un testigo de **la Rectificación y la Reparación** y le recuerda al Creador "los méritos del pueblo de Israel".
- 7.- Porque en el Shabat se celebra una gran cena MELAVÉ MALKA Acompañante de la Reina o SEUDAT DAVID HAMELEJ Banquete del rey David. La historia del banquete de David, sale de una historia que cuenta que este rey le preguntó a Elohim: "dame a conocer el resto de mis días" en varias oportunidades, hasta que Él le contestó y le dijo que moriría en Shabat y desde entonces el rey David, preparó un gran banquete en el fin del Shabat para agradecerle la vida que le dio y por cada semana que vivía.
- 8.- Hay una buena razón para ortodoxos y no ortodoxos que es recordar el pacto con Iaakov (Jacob) Vaikrá 26:42, en la Parashá de la amonestación; El creador describe los sufrimientos que alcanzarán los judíos o hebreos si se desvían del camino de la Toráh. El texto relata la profecía divina del retorno del pueblo hebreo al camino de la Toráh y plantean los siguientes interrogantes:
  - a.- Deberán confesar sus pecados y los pecados de los Padres (la caída), con eso se pretende despertar al arrepentimiento (Teshuváh), luego de la cual debe llegar la redención.
  - b.- Y los traerá a la tierra de sus enemigos, así se doblegará su corazón endurecido y a continuación dice:
  - c.- Y recordarán mi pacto con Iaakov (Jacob) (haciendo alusión a los pactos con los patriarcas), lo que es en la práctica la redención (cuando al arrepentirse el

hombre o judío que Rectifique o Repare su transgresión y Él nos redima eternamente).

Que gran sorpresa y que emocionante encuentro, el Shabat, con origen y fines divinos que de una vez nos introduce en el mundo real de su presencia y de su majestad, le da sentido a nuestro peregrinar por esta tierra, la Eretz.

Hasta aquí es una visión del punto de vista ritual y espiritual de su voluntad suprema.

Pero por falta de conocimiento y práctica de las leyes de rabínicas, que conceptualmente no son del todo entendidos y que los "nuevos" hebreo es no las encuentran en los textos de los cinco libros de la Toráh de Moshéh, ni en el resto de los libros de la Tanak, hasta que el libro de Malaquías, los hebreos de las diez tribus Teshuváh (de regreso), de hecho una de las más grandes diferencias entre los ritos o ceremonias entre los ortodoxos y los no ortodoxos es la práctica en todo de los rezos o las oraciones que para los primeros están contenidas en los Sidurim o libros de oraciones o rezos y que acompañan todas las cosas en la vida y cuyos nombres (de oraciones ya mencionamos, por lo menos algunos que se usan con gran reverencia y devoción en el Seder del Shabat), traen un gran contenido místico hebreo.

Dice que el Mashal (reparador o Sidur):

"El deber de la oración aparece recomendado por las sagradas Escrituras con estas palabras: servidas al Eterno D-os con todo tu corazón y con todo tu alma (Deut. 10:12). Servir a D-os con el "corazón" constituye según los sabios de la ley, el mandamiento positivo de la oración. La Biblia contiene pocos detalles con relación a la práctica de este mandamiento; Moshéh dejar la oración al criterio del sentimiento individual y a la inspiración del momento. Prescribe la confesión de los pecados delante de D-os, sin que detalle ningún por menor. La Toráh contiene solamente tres fórmulas de oraciones: las bendiciones que los sacerdotes pronunciaban para el pueblo (Num 24:26), la oración de gracias que cada hebreo debe recitar al ofrecer sus primicias (Deut.

26:5,10) y la oración que pronunciaban al ofrecer el segundo diezmo (Deut. 26:13,15)"

**Rabi Meir Matzliah Melamed** (Centro Educativo Sefaradí en Jerusalén). Dice el **SHEMONEH' ESSRÉ**:

"El **SHEMONEH' ESSRÉ** es el centro de todo servicio sinagogal. El mismo comprender los componentes básicos de todo intento de comunicación con el ser supremo como son la alabanza a D-os, las decisiones personales y el agradecimiento.

Siempre que el talmud, la obra cumbre de la literatura judía, utilizar el término Tefiláh (oración o rezo), se refiere al **SHEMONEH' ESSRÉ.** Al recitarlo tres veces al día, como lo hacemos, cumplimos con la obligación de rezar.

SHEMONEH' ESSRÉ significa "dieciocho" y se llaman así porque su versión original consistía de dieciocho bendiciones, la fórmula básica fue compuesta por los miembros de la gran asamblea en el siglo V de la era común, la forma y el orden que estos fueron fijadas y establecidos por SHIM'ON HAPAKULI a solicitud de RABÁN GAMLIÉL. Si bien se agregó entonces a estas oraciones una decimonovena plegaria, continuó llamándose SHEMONEH' ESSRÉ"

**Rab. A. Anselem** (editorial presencia Bogotá, la Amida/las dieciocho bendiciones de Rabí Abraham Chayim Feuer).

Con estas dos notas, no justificamos que los no ortodoxos en Teshuváh (las diez tribus que regresan) no debes en o Grove si ten las fórmulas elaboradas por los sabios, sólo pretendemos mostrar que hasta Moshéh permitió que cada hebreo o judío siguiera su propio criterio y sentimiento personal, usará la inspiración del momento, que sacara de lo más profundo de su corazón todo aquello que le debía ser suficiente para comunicarse íntimamente con su Ser Supremo, Amo y esposo, creador de todo lo creado y Adón del Shabat.

Esto no se puede entender tampoco como rebeldía o desconocimiento de la autoridad de los rabinos o de los sabios, es sólo el uso de una libertad que nos otorga el mismo Moshéh Avino y del canal de comunicación personal que hemos abierto un

nuestro esposo y Amo del Universo y más especialmente durante su visita en Shabbat, por eso es que el

Seder o el orden en la celebración es un poco distinta, pero el sentido es el mismo, como mismo es el espíritu que nos une con nuestros Hermanos mayores los hebreos ortodoxos y ultra ortodoxos que no se esperan en la Eretz Israel.

Cuando ellos nos ven celebrar o vivir el Shabat se extrañan bastante y para algunos es como una especie de remedo por simulación de la verdad, como si fueran a juicio de algunos una clase de sincretismo profano entre el judaísmo y el cristianismo pagano. Dice la tradición judía que donde hay dos judíos, hay tres opiniones (y todas son válidas).

Si eso es cierto, ¿porque la opinión y la manera de celebrar de sus Hermanos menores que están regresando después de semejante ausencia, no es válida?

La manera del ortodoxo, llena de bendiciones y pasajes de las Escrituras y de invocaciones y plegarias de sus rabinos, hombres sabios y los patriarcas y con un orden que obedecen al propósito de reconocerlo y obedecerlo, glorificarlo y agradecerle todo lo que ha hecho por el pueblo, la creación y sus propósitos y plan eterno y los otros que están saliendo de Egipto (del mundo) de Babilonia (de la idolatría y la asimilación o de la opresión de las costumbres y doctrinas paganas), con sus corazones arrepentidos por haberse equivocado tan gravemente y llenos de amor floreciente por su Elohim y por su pueblo, con el entusiasmo de lo nuevo y del reencuentro y con la incomprensión y el rechazo de sus antiguos co-religionarios y opresores por haberse salido de lo que ellos creen que es la verdad y la no aceptación aun de sus Hermanos mayores porque " no han hecho la conversión" y no entienden del porque estos ahora quieren ser judíos o hebreos de plena sus obligaciones y derechos, pero igual celebran con el mismo sentido de reconocerlo (a Él) y obedecerlo, glorificarlo y agradecerle todo lo que ha hecho por el pueblo, la celebración y sus propósitos y plan eterno.

Ambos están en comunión de espíritu y tienen el mismo deseo de Rectificar y Reparar, sólo que la "mecánica" y los

procedimientos difieren un poco total, los primeros llevan milenios haciéndolos y viviéndolos y tienen absoluta fe en sus espirituales y les creen y los otros están autoridades experimentando primero un llamado que no se habían imaginado tener algún día, segundo una salida y una renuncia dramáticas y traumáticas en algunos casos, del error y la transgresión que jamás se habían imaginado estaban cometiendo, por el contrario algunos hubieran dado su vida por lo que creían y practicaban (estaban, en mi criterio, secuestrados en él y por el mundo); tercero, esta salida en la mayoría de los casos se hizo al paso de las mujeres y los niños, es decir muy despacio, mezcla de fe y de razón y en otros más afortunados, de un solo tajo, lo que es más doloroso y necesita de la intervención más drástica del Ruaj HaKodesh. Ambos también, participan unos como espectadores "interesados" nosotros como actores protagonistas del más grande éxodo de la historia como una Aliyá predicha proféticamente pero que a unos y a otros los tomó por sorpresa y ambos están aprendiendo a vivirla, cada uno a su manera, según se va desarrollando la voluntad del que la está moviendo, hasta que al final como en la historia ensayo de Iosef todas las doce tribus se reunirán y serán sustentadas sobrenaturalmente, prosperarán y cumplirán los deseos de su Adón y Creador, el Elohim de Israel.

# ¿Cómo es el Seder de Shabat para los Anusin Teshuváh?

Es la mejor experiencia, es la puerta de ingreso, es una oportunidad primera de sentirse en su presencia y en el pueblo, es una ventana al verdadero mundo espiritual real y verdadero, es el pegamento de la familia, que se unen en torno de Él y eso es glorioso y muy excitante.

Hay un magnetismo formidable en Shabat que nos cautiva, es un misterio que nos envuelve y nos eleva, es como la bienvenida de su propia mano la que nos conduce a su dulce y deliciosa realidad espiritual, no hay palabras para describir el Shabat, es único.

## **2.2.12 SEDER**

Lo abrimos con el encendido de las velas, cuidando de que no nos sorprendan los luceros en el atardecer, sería imperdonable transgredir ese principio o no encenderlas porque la tarde dio paso al séptimo día.

Toda la familia está presente y nuestras mujeres visten sus mejores galas, ellas se han esmerado por arreglarse, arreglar cuidadosamente la casa y la mesa que está esplendorosamente vestida y servida, flores, aromas de una deliciosa cena y la alegría en los rostros, todos están expectantes.

Primero la Sra. De la casa en enciende la urbe en la izquierda, Israel y ora dándole gracias al Creador por el privilegio de hacerlo y por haber descendido a presenciar y vivir con la familia ese Shabat.

Luego la hija mayor u otra mujer, puede ser una invitada del pueblo, toma la segunda vela y la enciende sacando el fuego de la primera vela y bendiciendo el hecho que es de Israel de donde salió la luz para el mundo entero y esta vela representa también al mundo, toda la creación que ahora fue encendida con la luz que salió de Israel, la verdad, la ley, la voluntad divina, el amor y la misericordia, una gran oportunidad de **Rectificar y Reparar** con gran arrepentimiento y gozo porque Él se agrada.

Todos están de pie alrededor de la mesa (uno de los altares de la casa) y la solemnidad es percibida con mucho respeto y reverencia.

Se canta Shalom Aleijem y todos se llenan del espíritu del Shabat, ahora comenzaba esa cita maravillosa y misteriosa, todo era luz y gozo y los corazones estaban unidos con el Creador que habían cesado de crear para que fuéramos uno con Él y escucháramos y viviéramos sus secretos en la Toráh, su ley, sus instrucciones para que pudiéramos ser felices y poder obedecer su contrato matrimonial, al fin es la reunión de los esposos.

Luego del encendido de las velas, el varón cabeza de familia hace una oración dando la bienvenida al Shabat, haciendo énfasis en el inmenso amor y misericordia del Creador por haber escogido esta familias para llamarla a su camino y a su casa por las sendas antiguas de la Toráh y permitir que se celebre este Shabat, citando a todos que con el corazón dispuesto y gozosos los reconocemos como nuestro soberano y Creador, Amo del Universo y Adón de nuestras vidas y renovar en nosotros el compromiso de rectificar nuestras vidas y reparar lo he hecho que le desagrada para que cuando Él nos rendimos volvamos a Él y seamos uno con Él hasta la eternidad.

Esta apertura del Shabat es muy importante para que todos inmersos en el mismo espíritu abramos nuestros corazones y nuestras mentes y nos dispongamos a vivirlo con todas nuestras fuerzas.

A continuación compartimos la Parashá de la semana (porción de la Toráh y Haftará), la comentamos, agregándole historias alusivas y testimonios pertinentes, todos participamos y aportamos con nuestros conocimientos, sacando el mayor y mejor número de enseñanzas que el Creador nos muestra como los ensayos o sombras proféticas de su voluntad divina.

Leemos con todo cuidado y comentamos las porciones que poco a poco van revelando con gran claridad y sorprendente coherencia cada asunto y cosa que antes veíamos como incomprensible o reiterando innecesariamente y vemos la intención y la confirmación de sus planes y propósitos, vemos los tipos de la profecía y como Él fue permitiendo que todos los patriarcas y personajes que nos antecedieron fueran usados para advertirnos como debería ser nuestra conducta, nuestro testimonio y que deberíamos esperar en el futuro que sucediera.

Todo lo anterior y lo que Él quisiera que viéramos en el mundo por venir, para que nuestra conducta ahora fuera más y más elevada y nuestro arrepentimiento y rectificación más profundos para así anhelar su perdón y redención total. Sé que los Hermanos ortodoxos que permanecieron en la Eretz, las tribus de Israel y Judá han sufrido muchos vejámenes, persecuciones y violencia y el Creador en su infinito amor y misericordia los está restaurando y sanando a la vez que recibe de su dolor, también

con gran intensidad, su rectificación y de reparación. Pero qué tal es tus hijos pródigos de las tribus dispersas, han pasado por el mundo y sus ataduras y violencia espiritual, con todo lo que eso trae pero sin la certeza de ser del pueblo elegido y huérfanos de Emunáh, a lo mucho con una fe griega perversamente distorsionada y acomodada a los intereses sutilmente torcidos del adversario y el mundo.

Haber estado tanto tiempo fuera de la casa del Padre dilapidando la simiente, el linaje, la escogencia y la naturaleza divina, inclusive como ya lo dijimos, sin ser conscientes de nada, a oscuras, eso, cuando descubrimos la verdad verdadera es terrible y muy desgarrador, es tan duro que parecería que es el pago por la caída y nuestras transgresiones.

Hasta este punto, el Shabat para nuestros Hermanos es la vida, para los que recién llegamos es una tabla o un salvavidas en medio del naufragio, al que hay que pegarse asirse con todas las fuerzas porque representan la posibilidad de vivir la oportunidad de vida eterna y de vivirla en Él y para Él.

Debido a que el que regresa por ahora sólo cuenta con la revelación y las migajas que dejan caer nuestros Hermanos mayores, porque son por muchas razones muy cerrados en compartir su Emunáh y sus conocimientos y vivencia del judaísmo, hay que regresan se aferra a la promesa y el compromiso del Creador y Elohim, de que Él puso su Toráh y la escribió en el corazón y en la mente de los suyos, del pueblo o las casas de Israel y ora y recibe y actúa y sigue recibiendo y edificando la vida espiritual hasta que se hace un milagro y Él toca el corazón de alguien de la "comunidad hebrea" o un rabino es usado por el Ruaj Hakodesh y nos abre la puerta con timidez y responsabilidad y se establece una corriente afectiva que nos abre el camino poco a poco y que vence las previsiones y desconfianzas y se va construyendo esa multitud grande y sin forma de contarla que el creador y le reveló a Avraham, Isaac y Jacob.

Es como si el pan trenzado fuéramos Él, nuestros Hermanos mayores y nosotros como un lazo de tres hilos que no se rompiera jamás y que se mantendrá así de firme por toda la eternidad.

Es por eso que el estudio de los libros de Moshéh la Toráh escrita, se hace confiando en la palabra del Creador y dichas por Jeremías 31:31 en adelante cuando Él habla de su **Nuevo Pacto** con las casas de Israel y de Judá, cuando Él mismo dice que ningún hombre nos podrá enseñar y que Él quitará la iniquidad de nuestro corazón, esto es lo práctico y lo divino, lo otro, esperar la conversión de miles de millones de judíos en Teshuváh de las tribus dispersas, que regresan como una avalancha. Es impracticable y no figura en las Escrituras ¿cómo pedirle a alguien que es, que se convierta en lo que es?, Si éramos del pueblo y fuimos dispersados y ahora somos llamados de regreso ¿por qué hay que convertirse? No se entiende muy bien. ¿Quién nos da el reconocimiento de que somos del pueblo, el mismo que los dispersó y nos conoce o los que reconocen que ahora sus Hermanos menores los que fueron dispersados, han sido llamados por millones por el único que nos conoce, su hacedor?

Acaso no es una ley de la Toráh, que si Él llama, Él dota.

¿No llamó a Avraham y lo dotó y lo hizo el primer hebreo?

¿No llamó a Noé y lo dotó para salvar su simiente?

¿No llamó a Moshéh y lo hizo el libertador de su Pueblo?

¿No llamó a David detrás de sus ovejas y lo hizo el más grande rey de Israel?

¿O es acaso el adversario el que hace que sus hijos de las diez tribus salgan de la equivocación, del error, de la idolatría y las costumbres paganas?

¿El que los pone a vivir Shabat y las fiestas con gran devoción y amor y a comer kashrut y a circuncidarse y a estudiar y vivir la Toráh con todas sus fuerzas?

Tampoco nuestros Hermanos pueden pensar que los que estamos regresando lo hacemos porque es más cómodo ser hebreos o judíos, que católicos o cristianos evangélicos, porque a los cautivos nadie los persigue y todo el mundo los quiere, en cambio a los gentiles les quitan sus países y sus tierras, los masacran y los estigmatizan por algo.

Llegar a este camino nos ha costado mucho, renunciar a una religión donde el que peca y reza empata y donde las restricciones

de hábitos y modos de vida no son ni medio parecidas a las que impone la Toráh, empezando por los mandamientos, la comida, la obediencia sin explicación lógica y las exigencias para ser justos y apartados.

Amamos al Elohim de Israel y lo tenemos, obedecemos sus mandamientos y amamos sus exigencias; amamos a su pueblo y no sentimos parte de ellos.

Algunos dejamos nuestros negocios, nuestras familias y nuestros amigos por seguir este camino.

Para la mayoría puede empezar de nuevo sin importar ni la edad ni la profesión ni lo que pensábamos y practicábamos, por ejemplo en mi caso fui católico practicante por 40 años, estudié para ser sacerdote y mientras fui católico fui 20 años del Opus Dei (obra de D-os), luego fui pastor cristiano evangélico por casi 20 años, tenía una iglesia y predicaba las Escrituras, compré para un movimiento cristiano una cadena radial a un narcotraficante y fui su primer Presidente.

Hasta que escuché el sonido del Shofar en mi corazón y salí de la iglesia cristiana de una vez y empecé a regresar por mis raíces hebreas hace un poco más de ocho años, donde asisto y dirijo con la ayuda y guión del Creador una congregación judía o hebrea en Teshuváh que tiene un poco más de 200 miembros.

Tengo excelentes relaciones con las comunidades hebreas sefarditas y Askenazi de la ciudad y nos invitan a sus eventos culturales charlas sobre temas muy importantes y cuando vienen personajes relevantes del pueblo. Por otra parte, y eso ha sido definitivo para nosotros, los rabinos ortodoxos que hemos conocido de estas comunidades, han sido amorosos y muy compañeros y nos alientan con su amistad, inclusive nos circuncidan a nuestros bebes, lo que para nosotros ha sido un regalo del Creador, un mimo y una manifestación de su respaldo y le damos las gracias al Todopoderoso por sus vidas, muy especialmente por las del rabino Rafael Cohen y su familia como, hoy en Israel estudiando para ser juez de la Toráh, cuya amistad es invaluable y su afecto y amor por nosotros es uno de nuestros mejores tesoros espirituales y una conexión permanente con el

pueblo elegido, que el Creador lo guarde y le de todos los bienes espirituales y materiales que necesita él y su preciosa familia para seguir siendo testimonio de ser un poderoso instrumento de su amor, plan y propósitos.

De igual manera para uno de sus sucesores que nos da también con mucho afecto su amistad y el rabino Yefraín Avidani y los demás que acaban de llegar a Cali y que con su carismática y humilde actitud nos han ganado el corazón.

Toda esta pequeña explicación para que intentamos, porque la diferencia en la práctica incidencia del judaísmo ortodoxo y el no ortodoxo y de regreso a las raíces, a nuestro pueblo.

Cuando terminamos el estudio de la Toráh, la Madre o la mujer esposa o ayuda del cabeza de familia y quien muy seguramente encendió la primera vela, comienza a bendecir a sus hijos uno por uno, de mayor a menor, llamándolos por su nombre y si son casados, con los nombres de su pareja y de sus hijos (sus nietos) haciendo especial énfasis en la relación íntima con el Creador y el temor a su ira, y la obediencia dócil y a resaltar sus dones y actitudes y a la rectificación de aquellos aspectos que es necesario rectificar sin avergonzarlos públicamente, con toda la sutileza y el amor posible.

Luego de bendecirlos a todos, bendice a su esposo y da gracias porque Elohim se los dio y es su otra mitad, su autoridad en el matrimonio, por su sabiduría y sujeción a la Toráh, por el testimonio de su vida y por dejarse usar por el Creador para guiar y edificado su hogar.

En esta oración espontánea y muy emotiva, la esposa (la viuda, la mujer cabeza de familia) recuerda su relación con Elohim como su esposo y proveedor de sus bienes espirituales y materiales, de su respaldo y amor, como protección y llanura de sus Ruajot para poder cumplir con sus labores en su hogar y mantener vivo el fuego de la Emunáh junto con Él.

Bendice su en vida y todo lo que ha recibido de su mano justa y misericordiosa que la eleva y la hace dócil a la voz de su Elohim y de su esposo, cariñosa, tierna pero firme cuando edifica

a sus hijos, fiel y recatada portadora de su presencia que transmite con pasión a cada acto que lleva su testimonio.

Así lo hacen las demás mujeres presentes en el Shabat, llenando el lugar de la solemnidad ritual del amor.

Cada uno de los presentes hemos cancelado las maldiciones que hemos proferido consciente o inconscientemente sobre nuestros hijos, parejas o nosotros mismos y el prójimo, antes de bendecirlos por primera vez y cada que sea necesario hacerlo.

Maldiciones como: decirles que son perezosos, necios, groseros, desobedientes, rebeldes, indignos de algo, irreverentes, brutos, duros de corazón, maldicientes, orgullosos, irreverentes, asociales, etc.

Porque no es lógico ni válido que por nuestras bocas salga una maldición y una bendición para alguien, además que no podemos andar maldiciendo o juzgando a nuestro prójimo y menos a los seres que el Creador nos dio como familia.

Luego el cabeza de familia, el Padre y luego todos los varones presentes que representen una familia lo hacen también, bendice en uno por uno sus hijos tal como lo hizo la Madre y las mujeres, de mayor a menor como un rindiéndole a esta bendición su carácter de guía y autoridad delegada por el Elohim de Israel quien todos sepan que el Padre es Elohim de su casa y que reciben la unción directa de su creador y Amo del universo, con amor y ternura.

Las bendiciones del Padre y autoridad en la casa son órdenes en el mundo espiritual que inciden en la conducta y la formación del carácter de los hijos y de su esposa y le dan ciertas características especiales a cada hogar. El hombre como "tipo" del Elohim y esposo, pone su impronta, su sello masculino y de verdad, justicia, misericordia, sabiduría, discernimiento y vivencia del manual de instrucciones por excelencia, la Toráh.

El Valor extraordinario de la presidencia del varón de la casa en el Shabat, es por sí misma una **Rectificación y una de Reparación**, de la caída y de las transgresiones a la voluntad divina, porque lo reconoce toda la familia y recibe el influjo benéfico de su entrega, obediencia y acatamiento amoroso y

gozoso de su cabeza visible a su Adón y Amo del Universo, nada más edificante que un buen testimonio de un Padre, un varón adulto que luchar en medio del mundo por mantener su integridad, su Emunáh y sus convicciones.

Decretar bendiciones sobre los hijos, es poner ladrillos sólidos sobre la roca, se consolidan en sus corazones para siempre y sobre todo cuando van amalgamados o pegados con el propio testimonio de vida y con la sinceridad de corazón. El momento de las bendiciones en Shabat es como un inmenso taller de escultura, donde los Padres pueden, de la mano del Creador, moldear su hogar, sus hijos, sus parejas y sobre todo ir haciendo huella, esculpiendo su camino de regreso a la naturaleza espiritual original de dónde salimos y que nos es prometida y nos está esperando dentro de Él para compartirla por toda la eternidad, es el taller de **Rectificación y Reparación** altamente sofisticado y dotado de su personal guía y aceptación de volver a ser su gran obra maestra, espectacular que lo asombre, lo agrade y lo llene de gozo, que maravillosa oportunidad Él nos da, hay que aprovecharla a lo sumo.

Por otro lado con las bendiciones que escuchamos sabemos en qué nivel de la edificación estamos, que hemos logrado y que los hace falta y qué debemos hacer cada uno para lograrlo, por eso es muy importante la espontaneidad y la expresión más íntima de nuestro espíritu. Es el sacrificio de nuestra rectificación y elevación, que nuestro Creador y Esposo recibe con mucho agrado cada semana, cuando vivimos en su visita de Shabat.

A continuación cantamos la bendición sacerdotal y oramos bendiciendo a todo el pueblo de Israel dondequiera que se encuentre, en la Eretz Israel, en nuestro país, en nuestra ciudad, en nuestra vecindad, en el edificio o condominio de nuestra residencia, en nuestra familia y aquellos que siendo hebreos aún no lo saben, no han oído el llamado del Shofar y permanecen asimilados o secuestrados por las falsas doctrinas o religiones de las naciones gentiles paganas para que el Creador derrame sobre ellos su amor y misericordia infinita, igual oramos por nuestros

enemigos para que Él se apiade de ellos y si Él quiere algún día reciban su llamado, perdón y su gracia.

Oramos por la paz de Jerusalén y para que venga el Mashíah y todo el pueblo, las doce tribus seamos reunidas y se cumplan sus deseos y planes espirituales y eternos.

Oramos por nuestros visitantes y sus intenciones o necesidades y por los alimentos que vamos a ingerir, porque esa noche nuestros cuerpos reposen y nuestros espíritus sean ministrados en santidad. Cenamos en medio de la alegría de compartir y se cuentan las anécdotas de la semana y que ocurrieron a nuestros Hermanos, escuchamos las canciones de alabanza al Creador. Compartimos en familia un buen rato y luego nos retiramos a reposar.

Cada Rosh Jodesh, en el siguiente Shabat lo hacemos en congregación y compartimos con todos la alegría de celebrarlo, es muy hermoso y emotivo. Todos los siete días, madruga Amós a la congregación y recibimos las enseñanzas de la Parashá correspondiente a la semana que estamos viviendo. Una enseñanza de la mañana hasta la hora del almuerzo, tomamos los alimentos y reposamos y luego otra enseñanza por la tarde hasta la terminación del día.

Tanto el principio como al final hacemos oraciones y canciones de arrepentimiento y alabanza para nuestro Creador. Asiste toda la familia, logramos unidad, Ejad y mucho compañerismo, testimonios y mucho gozo y devoción.

En las enseñanzas del Shabat, el Creador nos sorprende con su revelación de los secretos y asuntos que son importantes para desarrollo del plan único y múltiples propósitos eternos. Él va cubriendo poco a poco el velo que teníamos como asimilados o secuestrados entre las naciones cuando hacíamos lo que no agradaba a nuestro Elohim. Se van aclarando nuestros ojos espirituales y vamos descubriendo la verdad verdadera, el camino o las sendas antiguas de la Toráh, su verdadera voluntad.

Shabat, día de luz y de conocimiento de nuestro destino eterno y de la plena voluntad del Amo del Universo y Elohim de Israel.

La oración final del Shabat, muestra el espíritu de obediencia, de temor y el anhelo por el próximo Shabat, lo cual indica que toda la semana que comienza es un tiempo de preparación para el próximo Shabat porque su corazón lo necesita, lo pide y lo vive.

## ¿Es necesario el Seder para celebrar Shabbat?

Ciertamente no figura el seder (el orden del rito o la ceremonia) en las Escrituras, ni en la Toráh ni en el Tanak y tampoco en el Brit Hadashah, en las Escrituras de los cinco libros de Moshéh, ni a los patriarcas hubo en los profetas, es del orden de rabinico o de los sabios, pero por algo extraño, tanto los judíos ortodoxos como los no ortodoxos lo hacen, cada uno a su manera, pero en el fondo con los mismos o similares significados y de su ritual, pero todos son unánimes en su significado espiritual ante los ojos de su Creador y Esposo el Elohim y Amo del Universo, bendito sea eternamente y para siempre.

No es por lo tanto seguir el seder, ni vestir la mesa para celebrar o vivir el Shabat a plenitud. Se puede de hecho tener una experiencia espiritual formidable y muy íntima sin encender las velas, sin tomar vino, sin comer pan y sin las oraciones rituales y formalismos que hemos descrito, el no tenerlos dispuestos físicamente no invalida el Shabat, porque la Escritura lo que nos indica como esencial en este día es obedecer su voluntad en cuanto para cesar de crear, de trabajar, de hacer cualquier cosa que modifique la creación y dedicarle este día a atender nuestra visita, a definir con nuestra comunión íntima con Él, que es su día, que bendijo y apartó para Él con exclusividad, en el cual Él hace presencia en una forma extraordinaria en nuestras vidas y en nuestro hogar y en medio de nuestro pueblo, para darnos la oportunidad de escuchar su voz contándonos sus secretos, sus planes y propósitos para con nosotros y toda la creación y también para que al reconocerlo como el Creador y dador único y absoluto de la vida y de cuanto existe, la plena y máxima autoridad que todo lo puede, Elohim de justicia y misericordia y nuestra razón de ser como el amor del esposo comprometido, podamos con toda sinceridad y con todas nuestras fuerzas rectificar y reponer la transgresión de nuestros Padres y la nuestra propia como personas y como pueblo.

Tiene que ser un día tan grande que Él se agrade y sea una delicia para nosotros como salidos de Él y con un inmenso anhelo de volver a Él tal y como Él lo deseo y lo planeado para la eternidad.

Si ese propósito lo podemos cumplir sin el simbolismo hermoso y gratificante del rito, de la ministración didáctica y activa del seder, bien, muy bien, pero sí le queremos dar la oportunidad de vivir con nosotros cada paso preparado con minuciosidad y amor, con la delicadeza de quien recibe una visita extraordinaria y única, excepcional y lo queremos honrar con esos pequeños detalles y de paso lo disfrutamos haciéndolo no una sino una demostración espontánea rutina. de nuestros sentimientos y emociones hacia él, bien, muy bien, lo importante de lo uno o lo otro, es que Él sepa que deseamos ser lo contrario de lo que provocó la caída y lo que permitió que el Yetzer Hará entrará en nuestras vidas como una desagradable oportunidad u opción, en vez de la obediencia y la fidelidad de nuestro ser total y eterno.

Queremos que sepa que somos suyos y que reconocemos que caímos, que transgredimos su confianza y su voluntad, pero que nos duele haberlo ofendido y que a toda costa queremos rectificar efectiva y eficientemente esa nefasta conducta y reparar con el sacrificio propio si es necesario que el daño que hicimos a Él y a sus planes y propósitos externos.

De paso y muy principalmente reconocemos que ahora es nuestro tiempo, muy corto, cada vez más corto, pero sabemos que a su criterio, suficiente para demostrarle nuestro sincero arrepentimiento y rectificación para que Él en su tiempo, hacia la limpieza total y nos redima eternamente, regresándonos al estado original de su divino y maravilloso plan, que no ha variado para bendición nuestra, sino que el atrasó unos "instantes" mientras rectificamos nuestros errores.

# ¿Cuál es entonces el gran aprendizaje que nos deja el Shabat, a los de su pueblo que lo vive y anhela?

Varias cosas nos enseña el Shabat, esa cita cara a cara con el Creador y guardador de Israel, el Amo del Universo, el que dio un contrato de matrimonio a su amada y dice que serás un guión, que en nada ni nadie podrá quitársela y que como tal hace todo lo posible para que esa amada que cometió una falta, la corrija y la enmiende y le demuestre que está dispuesta a someterse dócilmente y por amor a su voluntad divina y única que entre otras cosas siempre será favorable a ella.

Lo más terrible que le ha ocurrido al hombre con la caída y haber permitido que entrara en su vida el Yetzer Hará (la inclinación a no obedecerlo) es la ausencia de su rostro permanentemente, a no disfrutar de su presencia, como el todo de su ser; porque antes de la caída esa era la más grande bendición, Él estaba con nuestros Padres y ellos, en vez de morir, vivían; su compañía era la vida misma y todo, y Él compartía su gloria y majestad, su poder y su amor infinito y extraordinario, Él era su luz y su fuerza, su alimento y su tiempo y razón, la plenitud de su espíritu y su gracia. ¿Qué les podía faltar si el todo estaba con ellos y ellos eran parte del todo?, Nada!, Todo lo tenían y eran con Él, todo.

Cuando cayeron por la desobediencia, por haberse desconectado del espíritu, de la naturaleza divina esa chispa de Él que gobernaba su Ser y habiendo desobedecido le dieron preeminencia a la razón y antepusieron el conocimiento y la promesa de "ser sabios como Él", a la de vivir en su espíritu y disfrutar del todo y por toda la eternidad, el primer efecto fue sentirse desnudos, sin la fuerza vinculante de la comunión con Él y hubo una especie de vacío espiritual, como si algo muy poderoso que los cubría desapareció y dejó expuesta la desobediencia, una sensación que habiendo sido advertida jamás habían experimentado y ni siquiera habían pensado que ocurriría. Era una presencia sobrecogedora e inquietante que bruscamente provocó el ingreso tenebroso y oscuro del Yetzer Hará (lo

contrario a hacer y vivir la voluntad divina) y Él que no comparte ningún espacio con esta "mentira" con este "engaño" muy contrario a su naturaleza de verdad, retiró su presencia de esta contaminación y luego de pedir cuentas y de reclamarles a sus amadas criaturas, los expulsó de Adamah y los envía a una tierra de **Rectificación** que crea para ellos, junto con unos tiempos para que se **Arrepientan y Rectifiquen** su conducta, la Eretz y los tiempos de los hombres.

En esta narración un poco simple y emplearemos más adelante, queda claro que fueron arrojados de la presencia de su Creador como consecuencia anunciada de su falta, de su desobediencia, de su transgresión.

Aquí nace la importancia de la primera y eterna cita personal que el creador establece con sus criaturas más amadas, la oportunidad de volverse a encontrar, ¡mucha generosidad!, El Shabat. Qué locura de amor, que demostración más grande de la voluntad de no renunciar a su plan y sus propósitos de ser uno solo y gobernar eternamente sobre una naturaleza hecha para ser disfrutada como Ejad, juntos, uno solo.

Por eso aparece una disciplina que le duele mucho al disciplinador y que debería dolernos más a los disciplinados: la ausencia de su rostro divino permanentemente.

Dura primera enseñanza el Shabat, lo que perdimos en forma permanente y sólo tenemos cada séptimo día de cada semana, de cada mes y año. Por eso que el Creador siente por su amada, porque la extraña todo el día y cada instante de cada día, planeó dejar de crear, cesar en su trabajo y descender a visitarla para ayudarla a **Rectificar y Reparar** su caída y así recuperar ese estado hermoso y único de verse siempre y a cada momento, de volver a ser uno solo y vivir su amor con toda la intensidad que quiso y planeó desde la eternidad y para la eternidad.

Por eso nuestro ser todo debe, si lo ama, anhelar vivir el Shabat, la cita hecha con las más sublimes y grandes intenciones de disfrutar un solo día de su presencia gloriosa.

Otro factor que nos enseña el Shabat es el arrepentimiento, el dolor de haberle faltado al **SER** más amoroso y generoso de

toda la creación, como fuimos de necios al caer en aquella oportunidad y peor aún de seguirlo haciéndolo a pesar de experimentar las consecuencias nefastas que vemos a diario, su ausencia, la peor.

Para poder **Rectificar** con sinceridad y verdaderamente es necesario que nos duela en lo más profundo de nuestro ser, y un el haber descendido, el arrepentimiento es la expresión de ese dolor y el paso necesario para la rectificación, Él es quien conoce los corazones y también la medida de ese **Arrepentimiento** y **Rectificación**.

Si confesamos a Él que lamentamos mucho haberle causado el desagrado, la inmensa molestia, el dolor de la transgresión y esa confesión conlleva el deseo de sacrificar para Él nuestra voluntad y la actitud del Yetzer Hará, movemos en forma automática su inmensa misericordia y el perdón vendrá como consecuencia y la consiguiente sanidad y paz en nuestro espíritu.

Esta sanidad producto del perdón es otra gran enseñanza del Shabat, porque saca la culpa y la indignidad que habían hecho nido en nuestro corazón y que impedían que nos acercáramos a Él y recibiéramos sus favores y/o bendiciones.

Y la más poderosa enseñanza al del Shabat, es que luego de estos procesos Él recuerde los pactos y las bendiciones que Él les hizo a Avraham, Isaac y a Jacob, y a toda la descendencia hasta nosotros y hasta el último de los hebreos.

Él jamás olvidará su palabra, no lo podemos dudar y el hecho de ordenarnos el Shabat y disponerse a descender y visitarnos y darnos la oportunidad de **Rectificar** y **Reparar** nuestra transgresión es prueba suficiente de su fidelidad y amor y del compromiso ineludible de cumplir todo lo dicho a ellos y a través de ellos a su Pueblo, su amada.

Es también una enseñanza del Shabat el hecho del pegamento de la familia y la unión del pueblo, nada más eficaz para reunir toda la familia en torno al altar de la mesa del comedor que es el espíritu del Shabat, todos recibimos uno porción de ese espíritu y nadie escapa a su influencia de paz y armonía.

La manera en que el Shabat toca con sus bendiciones a cada persona y la involucra en la relación íntima y muy recatada, humilde y poderosa con la misma presencia divina, eleva y limpia, contrita el corazón y lo absuelve y de una manera sobrenatural nos devuelve la posibilidad de ser dignos de su amor y misericordia divinos.

El hombre es otro en Shabbat, deja de ser un ser en disciplina para recibir la presencia sanadora y restauradora de su Creador y esposo como un gran regalo por gracia y por amor y eso lo enaltece y lo llena de luz que ilumina su entendimiento y lo hace sentir que poco a poco y por los méritos de su amado presente está reparando su daño y su desobediencia y eso es lo máximo.

## 2.2.13 Conclusión Sobre el Papel del Shabbat

Por esto y por muchas más razones que el autor del Shabat sabe y va revelando a los corazones de sus hijos dispuestos a recibir, es que el Shabat, el día del Creador y Hacedor de todo cuanto existe y Amo absoluto de todo el Universo, cita de amor sin paralelo, día único de amor y encuentro entre esposos que se anhelan y que desean nunca haberse separado, es la base y fundamento del plan de nuestro Elohim para celebrar las fiestas (Moed) tanto de peregrinación como las demás, llenas de su santidad y objetivo primordial de la **Rectificación**, **Reparación y Regresó** a la obediencia dócil y amorosa de su esposa a Él como su único y más apasionado esposo y así cumplir su Santa Voluntad perfecta y eterna.

#### 2.3 LAS FIESTAS PARA YAHWEH Y SUS TIEMPOS

"הוה" le habló a Moshéh diciendo: trasmíteles a los israelitas (lo siguiente), diles: hay tiempos específicos (en el calendario anual) que ustedes deben celebrar como fiestas sagradas (Santas convocaciones o citas) o de יהוה (en las que nos debemos encontrar). Estos son mis tiempos específicos: durante seis días (de la semana) que se haga el trabajo, pero en el séptimo día es Shabat de Shabat (día de reposo de cesación de crear y trabajar), de convocatoria (El los citó) sagrada en el que no podrán hacer ninguna tarea: es Shabat dedicado a יהוה (a mí) en todo lugar donde te encuentres".

"estos son (las otras) fiestas (las convocatorias) de יהוה, que en (ustedes) deberán celebrar como días sagrados en su momento (en el tiempo que yo indicó) específico".

## 2.3.1 Fiestas de Pesaj

"El día catorce (14) del primer mes, a la tarde (los días en las Escrituras van de tarde en tarde, de la luz a la luz) tienen lugar (la ofrenda de) Pésaj consagrada a ייהוה"

"Y el quince (15) de dicho mes (al día siguiente) es la fiesta de las Matzot (los panes ácimos o sin levadura) en honor a יהוה, siete días deberán comer Matzot (panes sin levadura)"

"El primer día (el 14 del mes) será apartada convocación (Shabat, día de reposo) para ustedes, no podrán hacer ninguna tarea de trabajo (excepto lo necesario para preparar los alimentos, que está permitido en esta fiesta, excepto sí coincide con Shabat, ni siquiera esto)"

"Durante cada uno de los siete días deberán ofrenda a יהוה ofrenda de fuego (cuando había templo, ofrenda Musaf, **Números 28: 12 al 24 y).** El séptimo día también será sagrado en el que no harás ninguna clase de trabajo (excepto cocinar los alimentos)"

## Vaikrá 23: 1, 8 (Levítico, Toráh Emet)

Esta fiesta (Santa Convocación, cita apartada en tiempo y en espacio) conmemorar la salida del pueblo de la esclavitud a que lo tenían sometido en Egipto donde lo despojaron de sus riquezas,

lo oprimieron y maltrataron y lo peor de todo lo asimilaron a la fuerza haciéndolo adorar o servir a ídolos o dioses falsos, a vestir según sus costumbres, a raparse la cabeza y a comer lo que ellos sacrificaban a sus ídolos.

En la narración que hace el libro de Shemot (Éxodo) de las plagas que envió el Elohim de Israel sobre el faraón y sobre el pueblo egipcio, vemos contra que ídolos o dioses iban dirigidos para demostrar su ineficiencia e ineficacia y su nulo o inexistente poder y su falsedad y también las tareas denigrantes a las que sometieron al pueblo de Israel.

Recuerda esta fiesta la historia del ingreso de Israel, a través de su libertador Yosef, quien fue puesto como virrey después de Paró y luego de desarrollar una estrategia inspirada por el Elohim de Israel para salvar a Egipto un del hambre, salvo a su propio pueblo, lo llama a vivir en Egipto, le daba la mejor tierra para que vivan, allí crecen y prosperan y viven en paz, luego de la muerte de Yaakov y de Yosef, mueren todas las cabezas de las familias y las tribus y Lledó nuevo Paró, otro faraón que desconoce lo que el pueblo de Israel ha hecho por Egipto y temeroso de su crecimiento y riqueza, los despoja de todo cuanto tenían, los desarraigada de su tierra, Goshen y los hace esclavos, poniendo un duro yugo sobre sus hombros y capataces que los hostigarán. Las causas que produjeron este estado de esclavitud en tierras extrañas ya el Creador las había advertido con suficiente antelación cuando dice que lo llevaría a la tierra de sus enemigos y allí los disciplinará por su continúa desobediencia y falta de arrepentimiento, su dureza de corazón. Podríamos decir que el pueblo se le olvidó su compromiso y especial escogencia y sobre todo buscar permanentemente su rostro, su perdón, misericordia y Rectificar y Reparar sus transgresiones y sus errores contra su Elohim y su voluntad sagrada.

Amarga, muy amarga experiencia la de esta disciplina de su Hacedor y Esposo, fueron afligidos al extremo hasta donde la palabra dice que es posible, dura lección pero necesaria.

Las comodidades, el conocimiento humano y la razón especialmente para los asuntos espirituales que más que

explicaciones y teorías científicas o lógicas, necesitan disposición, humildad, de reconocimiento de dónde vienen y obediencia dócil.

Este período de exilio y esclavitud nos recuerda a quién le debemos todo lo que somos y lo que tenemos y lo que nos espera siempre es de soberbia, erudición, necedad, doctrinas de hombre, costumbres y conductas como las que sigue el mundo, bajamos la cabeza y lo reconocemos a Él como nuestro Creador y Padre, vivimos sus instrucciones (la Toráh) sin discutirlas y sin buscarle explicaciones lógicas o racionales, buscamos su integridad en nuestras vidas y **Rectificamos y Reparamos** nuestras conductas y lo disfrutamos en la santidad de la presencia divina.

Si este asunto es crítico en nuestra vida espiritual porque no es un tema liviano o de poca importancia, tanto que el castigo eterno para los desobedientes y rebeldes, para los que lo niegan a Él y a su voluntad por supuesto, para los que se dejaron manejar por la perversión y oscuro influencia del Yetser Hará y de su instigador y padre de la mentira y el asesinato, ese castigo eterno será fundamentalmente la total ausencia del rostro del Creador.

Esto es que no hay misericordia ni amor, ni perdón, ni sus favores, ni bendiciones o respaldo ni pactos, ni sustento o respuesta a ninguna necesidad o a la total carencia de algo por pequeño que sea para mitigar su inmenso dolor, esa ausencia será el mayor suplicio que jamás se imaginaron ni dimensionaron en su torcida mente y su espíritu entenebrecido.

La libertad del pueblo de Israel de la esclavitud física y el maltrato son muy importantes, pero la liberación espiritual de la opresión demoníaca de las falsas doctrinas y el servilismo idolátrico son el factor más importante de la salida de Egipto, eso no sólo redimió a su pueblo, sino en ese entonces a todos los hombres que representaron a la humanidad entera, porque si bien fue escuchado el clamor de Israel, aquellos ciudadanos egipcios que desde el tiempo de Yosef se habían vendido al faraón para poder comer y tener el alimento para sus familias y no sólo egipcios, sino de todas las naciones que estaban bajo el yugo del faraón por idénticas circunstancias o por otras que desconocemos y que al ver los prodigios y señales que hizo el Creador con el

pueblo de Israel al no ser tocado y por el contrario, preservado cuando Egipto fue azotado por las plagas, decidieron seguirá en su salida y liberación al pueblo de Israel y a su Elohim que los guardó y protegido.

El poder y la misericordia del Creador fueron tan evidentes ante los ojos del mundo entero que una cantidad muy parecida de no judíos, de gentiles paganos que los vieron con sus propios ojos y sintieron que el pueblo tenía un Elohim (D-os) presente, vivo, fuerte y poderoso al que la naturaleza misma le respondería y que había vencido como si nada a los falsos dioses egipcios, a su faraón y sus magos y ejércitos, decidieron acompañarlos en la salida con sus familias.

Entre otras cosas porque era necesario que así ocurriera para que en el momento oportuno luego de la salida y en el desierto, cuando Él fuera a entregar su contrato matrimonial todas, absolutamente todas las naciones, tal y como había sido su compromiso desde la creación, tuvieron la oportunidad de ser objeto de su ofrecimiento y estuvieron en condiciones de voluntariamente definir si lo aceptan o no, usando su libre albedrío.

La libertad y la liberación fueron universales, el hombre como género debió sentir que esa oportunidad fue quitada de sus lomos físicos y espirituales todas las fuerzas que los hacían especiales y oprimidos por voluntad del Creador y Amo del Universo, que escuchó el clamor del más humilde pueblo de la tierra, pero sobre el cual habían promesas, bendiciones y pactos, el pueblo de Israel.

Este hecho no ha sido lo suficientemente analizado y menos reconocido por las naciones (las religiones por las doctrinas de hombres), que la salida de Egipto y lo oportunidad una vez libres de la esclavitud, para recibir el contrato matrimonial o "Ketuváh" y de reconocerlo a Él, como el único y D-os, Adón de señores y Amo del Universo. Esos fueron dos errores inmensamente grandes lamentables y de consecuencias funestas y eternas que dividieron fundamentalmente la historia espiritual y material de la humanidad y la creación.

Lo más lamentable es que por no haberse reconocido en ese entonces el Creador se mortificará y tomará la determinación o más bien "confirmará" su deseo y expresión escogencia a Israel y que aún hoy cientos de años después ésta ceguera espiritual y dureza de corazón por parte de estas naciones gentiles paganas continúe. Pero ahora con un ingrediente más grave y es el engaño sistemático a sus seguidores de que son ellos los elegidos por el Creador y que lo hizo en sustitución de Israel, hoy en algunos casos diciendo que ellos son la Israel espiritual y que por eso ellos son los favorecidos con el contrato que ni siquiera conocen para ser la esposa y gobernar con Él, el Universo por toda la eternidad. Los más "Benignos" con el pueblo escogido como dicen que ellos son ese otro pueblo del que mencionan las Escrituras que sumado a Israel serán (las dos una religión gentil y pagana y el verdadero pueblo escogido de Israel) quienes formarán el pueblo que gobernar a las naciones y será las puso por la eternidad.

Como vemos aquí, ese hecho de la celebración de la liberación de la esclavitud y salida de Egipto (Egipto que como ya sabemos significa el mundo y sus tentaciones como un sistema que no obedece la legítima y verdadera voluntad divina).

Vencido Egipto (el sistema mundial, pagano, idolátrico y lleno de oscuridad y mentiras y engaños) en cabeza de Paró, el faraón, sus magos y ejércitos y habiendo demostrado el Creador que él es quien como único Elohim de la creación, todo lo estaba sometiendo y tiene plena autoridad y habiéndose cumplido todas las profecías sobre su pueblo, es decir que nada les ocurriera durante la ocurrencia de las plagas y de salir luego de su obra el milagro de la preservación de la vida de sus primogénitos y la recuperación con abundancia de sus bienes y riquezas.

Pero hay algo más prodigioso aun en esta salida a la libertad y es el cumplimiento un de ese mandamiento que describe que cuando una mujer es tomada a espada, rescatada, en una guerra, es necesario darle un tiempo prudente para hacer su duelo, cambiarle los vestidos, dejarla sin maquillaje y sin arreglarse las uñas y luego tomarla como esposa, respetándola y amándola y no usándola como esclava ni degradándola de ninguna manera y si

no lo tomamos como esposa, hay que entregarla como esposa a su hijo quien la debe tomar de todas maneras.

Entonces recordemos que Israel es la esposa (la novia, la Kalah) y que entró siendo libre con el consentimiento de su hacedor, su Jatan (esposo) a Egipto, para que no sufriera por la hambruna que había sobre toda la tierra, pero además para recibir una prueba grande, sufriendo la esclavitud y siendo despojada de todas sus pertenencias y riquezas, pero al gobernante encargado de la prueba y la disciplina, se le fue la mano y se excedió en materias grave y la oprimieron y la trataron de apartar de su amo y Señor y de asimilar la a su condición idolátrico y pagana y entonces esta mujer, claro, imploró a su esposo y el que estaba vigilante y acampando con sus ejércitos alrededor de su esposa, levanto en un siervo y amigo, lo hizo Elohim y autoridad sobre Paró o faraón y le envió tres mensajes, solicitando ley que liberar a su prometida, pero ante su negativa y desconocimiento de quién era quien la reclama (no porque no lo conociera, sino porque no lo quería reconocer como autoridad sobre él), empezó una "guerra", se armó con "espada" de señales y pruebas que implicaron una medición de fuerzas, donde el esposo quiso demostrar quién era y Amo del Universo y que los dioses o ídolos del faraón eran falsos y no lo podían enfrentar porque eran un fraude y que la autoridad y condición del faraón no podían desconocerlo sin unas graves y definitivas consecuencias.

Este enfrentamiento termina como el Creador lo dijo y lo quería para que se cumplieran su voluntad y sus planes y propósitos.

La última señal demoledora que quebrantó la voluntad del faraón y no le quedó más oportunidad que dejar en libertad la esposa, la mujer del Creador y ésta salió al desierto, rectificando y elevándose durante cincuenta (50) días hasta que le entregaron contrato matrimonial o Ketuváh (las Aseret HaDibrot).

En esta última batalla luego de consumir un cordero asado por familia y reclamar las riquezas de las cuales la habían despojado y el pago por su trabajo como esclava. Aquí murieron los primogénitos de todo Egipto y luego de salir, quisieron perseguir a la novia por el desierto y destruirla, el faraón, todos sus siervos, los ejércitos y al negarse a perder y reconocer tanto, al Elohim de Israel como el pueblo escogido, el Creador no tuvo más opción que destruir los completamente sumergiéndolos y ahogándolos en el mar de cañas, por donde había escapado la novia, la Kalah del creador y Amo del Universo.

Este es un relato somero hubo de lo ocurrido y narrado con detalles en la Toráh; aquí también están las instrucciones que el Creador le dio a su pueblo a través de Moshéh, tales como debían tomar el cordero de un año, sin defectos y sacrificarlo no cocinarlo ni de romperle ni un solo hueso, y el sacrificarlo, asarlo al fuego, consumirlo totalmente y no dejar nada para el día siguiente y lo que sobrara, se debía quemar.

Debían hacer pan sin leudar y preparar masa para siete (7) días para consumirlo luego de la salida. Debían marcar los marcos de las puertas de sus casas con la sangre de ese cordero para evitar que el ángel de la muerte entrara a sus casas en aquella noche en la que morirían todos los primogénitos de los hombres y de los animales en la tierra de Egipto.

Todo esto lo debían hacer vestidos, con sus sandalias puestas y sus lomos ceñidos y con el bordón en su mano, es decir listos para salir a la libertad luego de esa vigilia para Él.

Era necesario que el sacrificio del cordero, consumirlo completamente y tomar los panes sin levadura, unos para consumir allí como sacrificio a su Elohim y la masa para llevar y consumir a la salida durante los siguientes siete días. Estos siete días de panes sin levadura se refieren a los siete días de la semana, pero también a los siete milenios del tiempo del hombre, los primeros a la necesidad de estar libres del Yetzer Hará, la semana para rematar con el séptimo día del Shabat y los segundos al hecho de mantenerse el hombre (el pueblo que eligió hacerlo y fue aceptado para que lo hiciera) también rectificando o apartándose para Él en constante elevación y comunión con Él, libre de la esclavitud del Yetzer Hará, del dominio o la prisión de la influencia de todo lo que desagradaba a su Creador, esa levadura

que leuda su ser y que lo aleja de la posibilidad de ser de nuevo parte de Él, como un todo, como una unidad, como Ejad, como esposos eternos y poder reinar tal como se lo propuso y plan y a Él desde la eternidad y hasta la eternidad.

En este plan de **Rectificación y Reparación** que el Creador propuso al hombre y que sólo siguió porque voluntariamente así todo el pueblo de Israel, <u>la fiesta de Pesaj</u>, es el inicio, pues él representa la libertad y la liberación, como ya vimos la salida físicamente del dominio físico y de la opresión espiritual o asimilación de todo lo que contradice la voluntad divina y suprema del Creador, lógicamente contempla unos días de cita, de Santa Convocación, de Shabat llamados Shabaton por su proximidad y duración.

Pésaj (pasar por encima) es la celebración de la derrota que se profirió a la dureza y a la desobediencia, a la rebelión y a la soberbia, a la confusión y al oscuridad, a la mentira y el engaño, a los falsos dioses y a la magia, al abuso y a la infamia y sobre todo al desconocimiento a drede y al desafío de la autoridad y el amor, la soberanía y el poder, el perdón y la misericordia y a la voluntad del que todo lo hizo y todo lo puede y ama a su amada y a su palabra y testimonio, Pésaj demuestra al mundo espiritual y material que Él es fiel y que jamás nadie lo podrá apartar de cumplir su plan y sus propósitos y menos con su amada Israel y con la creación, porque Él es único y todo le está sujeto y nadie lo puede disputar sin que sufra fatales consecuencias.

Pésaj, como ensayo seguirá ocurriendo en la historia y más ahora que estamos en los tiempos postreros cuando las diez tribus dispersas están escuchando el llamado de su Creador y están regresando a casa por las sendas antiguas de la Toráh Emet.

En caminaremos nuestros pasos de regreso (Teshuváh) por esa puerta grande y generosa del Shabat que es pegamento, que abre nuestros corazones y nos lo muestra como todo y razón de ser, como el origen de nuestra naturaleza divina y como esposo siempre presente, llevando los de su amorosa mano a **Rectificar y Reparar** y luego cuando comprendamos y vivamos conforme a su voluntad y no se identifique hemos como suyos cumpliendo y

obedeciendo sus instrucciones (su Toráh) con pleno convencimiento y amor, Él escuchará nuestro clamor y nos librará, no se sacará del mundo (Egipto) y de la asimilación y la esclavitud y la opresión de esas falsas doctrinas o religiones que han tratado infructuosamente de arrebatarnos de los brazos amorosos, fieles y poderosos de nuestro divino Esposo y Adón. No hay nación ni pueblo por lejano e ignorante que sea, que no conoce lo que hizo nuestro Creador y Adón en Pésaj, así como no dejará de conocer ese final de amor y poder (comienzo eterno) que está próximo a suceder como resultado y consecuencia de Pésaj y de sus Shabats.

Recordemos que a pesar de que Egipto no sólo salió Israel, sino una multitud mixta de pueblo y personas (en representación de todas las naciones de la tierra), sólo entraron a la Tierra Prometida los que nacieron en **Libertad**, en el desierto que tenían circuncidado su corazón y luego de circuncidar su carne más dos hombres Josué y Caleb que se guardaron en integridad siempre.

Volvemos a ver lo que representan la levadura, es decir aquello que leuda al hombre que lo modifica, es el Yetzer Hará, que lo induce a transgredir la voluntad divina y el propósito del corazón y de la carne la representan física y espiritualmente, por eso es una señal entre nuestro Creador y su pueblo que se ha cortado, sacado de sus vidas y condición para volver a entrar en Él y con Él a compartir su naturaleza divina y su trono y habitación eterna.

El Brit Milá o circuncisión son una marca que él mismo ponen al cortar o sacar la levadura del corazón de hombres y mujeres (sólo la reciben aquellos que de corazón se sujetan y abandonan en obediencia a sus mandamientos, a su ley, sus instrucciones y voluntad divinas) y a los hombres también en su carne, pero cuando él acepte de ese pacto, siempre depende de Él, el ingreso o reconocimiento de quiénes son de su pueblo mediante este pacto de sangre, que como vimos es el requisito por lo que representa para Él y su naturaleza divina, porque estaba en todos y cada uno de los miembros esclavizados y oprimidos en Egipto y Él no lo puede tolerar porque nadie ni nada puede intentar siquiera dañarlo o tocarlo porque nada ni nadie puede subir a su

presencia sin su permiso y mucho menos lo podría intentar Paró o el faraón de Egipto que era de la otra simiente y que dijo que ni lo conocía como Elohim y que no reconocía su autoridad sobre él.

El faraón no sólo había despojado a los israelitas sino que les quitó todos sus derechos y libertades, en la cabeza, las espirituales y el culto a su Elohim forzándolos a asimilarse a sus costumbres y credo religioso politeísta idolátrico y pagano.

Cuando el Creador y Amo del Universo que había acampado con sus ejércitos custodiando su amada Israel, en el territorio egipcio, escuchó y vio el clamor de su pueblo porque ya estaban tratando de sacarlo de su espíritu, decidió de una vez no permitirlo por ninguna razón y emprendió su liberación espiritual, lo cual hizo a través del sacrificio del cordero de la noche de Pésaj y usar su sangre para evitar la muerte de sus primogénitos tanto de hombres y animales, y sacarlos a la libertad física y restituirles sus bienes de los cuales habían sido despojados.

Tres días de Santa Convocación (tres Shabat) tiene esta fiesta de la libertad y la liberación, el primero, el día catorce (14) del primer mes del año espiritual (Aviv) día del sacrificio del cordero que consumió todo, toda la familia y cuya sangre previno que la muerte entrará en su hogar, el quince (15), es decir al día siguiente de la salida en el cual se debía a consumir panes no leudados, panes ácimos, es el primer día de siete y en los cuales el pueblo debe hacer voluntariamente una renuncia a todo lo que modifique negativamente su condición espiritual luego de la derrota del Yetzer Hará por su libertador, su Creador a través de Moshéh su instrumento y su Hermano, su ayudante y el día 21 después de agotar esos siete días en los cuales no podía estar presente por ninguna razón, so pena de ser costados del pueblo ni un grano de levadura en el campamento de Israel. Tres Shabat, en siete u ocho días es una oportunidad excepcional de encuentro íntimo con el Amo y Adón, con el esposo o novio que celoso con su amada, quería que sean Rectificara y Reparara y se preparara para recibir por el cumplimiento de su palabra empeñada desde la creación y las tablas conteniendo en dos copias originales, una para Él y la otra para el pueblo, el contrato matrimonial o Ketuváh, es decir las Aseret HaDibrot (Diez Palabras).

Vemos con la presencia de los días de reposo o Shabat en Pésaj, que es la base de la misma fiesta como parte de su poderoso plan de **Rectificación y Reparación** para que su amada pueda regresar a su condición original antes de la caída, de pureza espiritual que le permitiera de nuevo ser uno solo con su amada, el pueblo de Israel.

La celebración de esta fiesta se convirtió en una sombra de aquella salida triunfal y definitiva para la salud espiritual de cada miembro y todo el pueblo escogido y apartado para Él.

Repetimos, luego del primer Shabat, Pésaj a que es el punto de partida del proyecto de **Rectificación y Reparación** que el Creador quiere que los suyos hagan para seguir sus planes eternos.

#### Pequeño Resumen

- 1.- Los tiempos del Creador son la eternidad, el Olam, porque Él mismo es el tiempo como Él fue, Él es, y Él será.
- 2.- Luego de la caída de nuestros Padres, los arrojó a la Eretz y allí les puso 1000 años como luego el diluvio universal no se redujo a 120 lo ha años y ahora estamos en 70 u 80 años de vida promedio. Esos son los tiempos del hombre (1000 120 70 u 80).
- 3.- Esos tiempos de vida en la Eretz son para que el hombre **Rectifique y Repare**.
- 4.-Luego de terminar de crear y acondicionar las series para que el hombre la habitarán como lo cual hizo en cinco (5) días, el sexto (6) día lo puso un sobre la Eretz, para que la poblara (**Rectificara y Reparara**) disfrutándola.

- 5.- Inmediatamente al séptimo (7) día, creó el Shabat, la primera convocatoria semanal para no dejarlo solo en el proceso de **Rectificación y Reparación**.
- 6.- Luego lo disciplino por su dureza y necedad y lo envió a la tierra se extrañas donde lo hicieron cautivo y lo oprimieron despojándolo de sus riquezas pero sin desprotegerlo.

# FESTIVIDADES BÍBLICAS Y SU SENTIDO PROFÉTICO PARA LA SEGUNDA VENIDA DE YAHSHUAH Y EL MILENIO SABÁTICO

|   | FIESTA          | NOMBRE                                                                                                                   | HECHO<br>HISTÓRICO O<br>SIGNIFICADO                                                                             | CUMPLIMIENTO<br>MESIÁNICO                                                                            | APLICACIÓN<br>ESPIRITUAL                                                                                                      | FECHA DE<br>CELEBRACIÓN        |
|---|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------|
| 1 | PESAJ           | PASCUA<br>Lev. 23:6<br>Núm. 9:5<br>Jos. 5:10<br>Zc. 23:1<br>Zc. 35:1<br>Mt. 26:17<br>Lc. 2                               | Liberación de la<br>esclavitud de Egipto.<br>Éx. 12:14, 28<br>Éx. 12:27, 38<br>Paso del Jordán<br>Jos. 3:14, 17 | Muerte de<br>YAHSHUAH en el<br>madero.<br>Isaías 53:12<br>Mt. 27:38<br>Marc. 15:27, 28<br>Luc. 23:33 | Arrepentimiento y fe<br>en La Sangre de<br>YAHSHUAH<br>Rom. 3:25<br>Ef. 1:7<br>Hec. 9:22<br>1ª Juan 1:7<br>Ap. 1:5<br>Ap. 1:9 | 14 de Nisan /<br>Aviv          |
| 2 | HAG<br>HAMATZAH | PANES SIN<br>LEVADURA<br>Éx. 12:8 – 14 – 17<br>Lev. 23:6, 7                                                              | Salida de Egipto<br>Éx. 12:41<br>Salmo 68:7<br>Sal. 105:38                                                      | Sepultura de<br>YAHSHUAH<br>Isa. 53:9<br>Mt. 27:57, 60                                               | Santificación y<br>separación del mal.<br>Lev. 20:7<br>Lev. 21:8<br>Jer. 1:5<br>1 Tes. 5:23                                   | 15 – 21 Nisan /<br>Aviv        |
| 3 | BIKKURIM        | PRIMICIAS DE<br>LA COSECHA<br>Éx. 22:29<br>Éx. 34:26<br>Lev. 2:14<br>Lev. 23:10<br>Deut. 18:4<br>Deut. 26:2<br>Prov. 3:9 | Cruzar el mar Rojo<br>Éx. 14:1, 31                                                                              | Resurrección de<br>YAHSHUAH<br>Sal. 16:10<br>Mt. 16:21<br>Mt. 28:9<br>Lc. 24:36, 46                  | Renacer a una nueva<br>vida. Caminar<br>1ª Ped. 1:3; 1:23<br>Prov. 10:9<br>Os. 11:10<br>Juan 3:1, 15                          | El día siguiente<br>del Shabat |

|   |            |                                                                                                        |                                                                                                                                                          |                                                                                                                                  | I                                                                                                                                           |                                                                                     |
|---|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 4 | SHAVUOT    | FIESTA DE<br>LAS<br>SEMANAS.<br>PENTECOSTÉS<br>Éx. 23:16<br>Éx. 34:22<br>Lev. 23:15, 16<br>Núm. 28:26  | Entrega de La<br>TORAH en el monte<br>Sinaí<br>Éx. 19:1, 25<br>Éx. 20:1, 17                                                                              | Manifestación del<br>Ruach HaKodesh<br>Hec. 1:5<br>Hec. 2:33<br>Luc. 1:35, 41<br>Luc. 3:22                                       | Crecimiento en la<br>emunah en הוהי<br>haciendo aliyá<br>espiritual.<br>Hec. 1:8<br>Lev. 3:16                                               | Cincuenta días<br>desde la<br>recolección del<br>trigo, siete<br>semanas<br>después |
| 5 | YOM TERUAH | FIESTA DE<br>LAS<br>TROMPETAS<br>Éx. 19:19<br>Zac. 9:14, 16<br>Lev. 25:9<br>Sal. 81:1, 3<br>Sal. 89:15 | Sonido del shofar.<br>Año nuevo judío.<br>Núm. 10:8, 10<br>Juan 14:15                                                                                    | Resurrección de los<br>muertos. Rapto de los<br>creyentes.<br>1 Tes. 4:16, 17<br>Zac. 9:9<br>Efe. 5:14<br>Efe. 4:30              | Oír y atender el<br>llamado de הוהי a<br>nuestras vidas.<br>Jer. 26:19<br>Jer. 42:11<br>Jer. 44:23                                          | 1º de Tishrei                                                                       |
| 6 | YOM KIPUR  | DÍA DE LA<br>EXPIACIÓN<br>Lev. 16:30, 31<br>Lev. 23:27, 28,<br>31, 32                                  | El Sumo sacerdote<br>entra al Lugar<br>santísimo. Perdón de<br>los pecados del<br>Pueblo.<br>Lev. 16:6, 8<br>Núm. 19:11<br>Mt. 27:50, 51<br>2ª Cor. 3:14 | Día de la segunda<br>Venida de<br>YAHSHUAH nuestro<br>Adón.<br>Lev. 16:2<br>Hec. 9:6,7<br>Lev. 25:9, 11<br>Gén. 6:3              | Entregar nuestras<br>vidas a יהוה para<br>estar en Su Presencia.<br>Juan 20:27, 27<br>Éx. 33:20<br>Lev. 16:2<br>Rom. 12:1<br>1ª Ped. 13, 15 | 10 de Tishrei                                                                       |
| 7 | SUKKOT     | FIESTA DE<br>LAS CABAÑAS<br>(NACIONES)<br>Lev. 23:34<br>Deut. 16:13                                    | Entrada en La Tierra<br>Prometida<br>Éx. 13:21<br>Isa. 2:2, 4; 4:2, 3<br>Ap. 3:5; 13:8<br>Filip. 4:3<br>Lev. 23:42, 43                                   | Era Mesiánica. Milenio<br>Sabático.<br>Éx. 25:8<br>1ª Cor. 6:19<br>2ª Cor. 6:1<br>Juan 1:14<br>Zac. 10:1<br>Jer. 5:23; 31:10, 14 | Reposo y gozo en<br>กเก', en Su Reino<br>Milenial.<br>Efes. 5:26<br>Mt. 6:31, 33<br>Deut. 16:13, 15                                         | 15 – 21 de<br>Tishrei                                                               |

# TIEMPOS DEFINITIVOS CON EL CALENDARIO AGRÍCOLA Y LUNAR FIESTAS DE OTOÑO 5770/5771 (MES DE TISHRI)

| Fecha. 1 y 2 Tishri<br>10 y 11 de<br>septiembre | Fecha. 1 y 2 Tishri<br>10 y 11 de septiembre | 10 Tishri<br>19 y 20 de<br>septiembre | 15 al 22 Tishri<br>24 septiembre al<br>1 de octubre |
|-------------------------------------------------|----------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------------------------|
|                                                 |                                              |                                       |                                                     |

| ROSH HASHANÁH<br>(cabeza de año civil,<br>nacimiento del mundo)                                                                           | - <u>Teshuváh</u> ,<br>arrepentimiento,<br>retorno.<br>- <u>Yom Hadin</u> , día<br>Del juicio.                                                                     | - YOM KIPUR  Día del juicio, de la expiación Cara a cara - El Día - El Ayuno       | <u>- SUKKOT</u> - Las<br>Cabañas,<br>tabernáculos, tiendas,<br>moradas.<br>- De las naciones                        |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| YOM TERUÁH  (Día de Las Trompetas, sonido o toque del Shofar, Su Voz, ensayo de La Trompeta final, llamado al arrepentimiento a regresar) | - HaMelech, Coronación del Rey  - Yom HaZikkaron, día de la memoria de recordación.  - La angustia de Ya'akov, día de Los dolores de parto, tribulación de Israel. | - El Gran Shofar<br>- Venida de<br>YAHSHUAH<br>- Nehilah, cierre de las<br>puertas | - De la recolección.<br>- De la dedicación.<br>- Nace YAHSHUAH<br>- Es Circuncidado<br>- La alegría de La<br>TORAH. |
|                                                                                                                                           | - Apertura de las Puertas, se abren las Puertas de los cielos para recibir a los justos.  - Kidushin / Nesu'in, día de La Boda, y Su Consumación.                  |                                                                                    |                                                                                                                     |
|                                                                                                                                           | - Resurrección de los<br>muertos y rapto de<br>los justos<br>- Yom HaKeseh, día<br>escondido.                                                                      |                                                                                    |                                                                                                                     |

7.- Cuando creyó que era tiempo, escuchó su clamor y lo liberó y libertó en la celebración de Pésaj luego de sacrificar un cordero y restituirle sus posiciones, destruyendo a quien le había esclavizado y oprimido en Egipto (el mundo) y le mostró cómo sacar su Yetzer Hará mediante los panes sin levadura.

- 8.- Creó una serie de fiestas o celebraciones o más bien "Santas convocaciones o citas apartadas" para recordarle los hechos más importantes que Él en su inmenso amor e infinita misericordia les dio para no dejarlos solos en el proceso de **Rectificación y Reparación.**
- 9.- Las festividades tienen su origen en mandamientos divinos, el Creador no sólo dice que el Shabat es suyo, una cita que Él convoca, no que su pueblo con los hombres lo hagan obtengan esa potestad, sino que dijo que las solemnidades son del Adón, que lo es única y exclusivamente Él y sólo Él y para Él.
- 10.- Todas las religiones paganas del oriente antiguo y de todas las latitudes, establecen ellas mismas sus propias festividades con el fin de congraciarse con sus deidades para evitar su ira y las malas consecuencias por sus acciones u omisiones en su contra y sólo el pueblo de Israel, cuenta con festividades hechas y ordenadas por su Elohim, el Amo del Universo que por puro amor y generosidad las instituye para que con gozo por esa oportunidad excepcional, su pueblo **Rectifique y Repare** sus transgresiones y errores cometidos desde su origen hasta los días de hoy.

Las escrituras sagradas diseño con gran claridad y contundencia que no hay pueblo que tenga su Elohim (D-os) más cerca que el pueblo de Israel y las fiestas, las Santas convocaciones, las citas para encontrarse semanalmente y en sus solemnidades.

Quien más grande prueba de su inmenso amor y cercanía con su pueblo, su amada, que reunirse constantemente, semanalmente y sin cesar en para con una ternura jamás vista en toda la historia de la humanidad, reunirse con Él y no abandonarlo en ese proceso que podría ser vergonzoso, si no fuera juntamente con Él en todo su desarrollo.

Para el resto del mundo (Egipto), para las religiones pasa desapercibida la orden divina de "no hacen trabajo en uno", de "cesar en toda acción que modifique la creación" y "de retraer nuestro pie de hacer lo que habitualmente hacemos", para dedicarse con todo empeño para la labor de asistir a su convocatoria apartada por Él (el Creador y Amo del Universo) y para Él (esposo y generoso Adón) y lo hace porque luego de rechazarlo a Él y de tergiversar y modificar su voluntad, cambiarle el nombre invocando Trinidad es idolátricas para referirse a Él, de modificar sus tiempos, su día de reposo y hacer sus propias citas con Él pero sin contar con las autoridades, ni el respeto, ni la más mínima consideración de la razón para celebrarlas.

Es facilismo y muy evidente que es lo que los seguidores de esas doctrinas hacen en el primer día de la semana (domingo) y en la Navidad (supuestamente la fecha del nacimiento del mesías, que fue concebido quince días antes) o en la semana llamada Santa En reemplazo de Pésaj.

Si los árboles se conocen por el fruto que producen valdría la pena reconocer este árbol frondoso y con los más espectaculares frutos de obediencia y sumisión, de amor y fidelidad a su Amo que lo plan todo y lo cuida para sacar de él y el gusano que lo atacó y las plagas que lo han tratado de devastar en el transcurso de su historia.

Negar la soberanía y único derecho del D-os (Elohim) y Amo del Universo y creador de todo lo que existe bueno y Santo, de que sea Él y sólo Él, quien apelando a su generoso amor y misericordia, cite o convoque cuando quiera y para cumplir sus deseos y propósitos es además de una perversa demostración de soberbia y rebeldía, una innegable necedad y dureza de cura son que denotan a simple vista a quien se sujetan y sirven aunque digan o traten de que sea lo contrario por parte de esas doctrinas o religiones gentiles.

Es claro que los que aman con todas sus fuerzas son los que obedecen todo lo que Él dice y ordena si meterle la mano ni variando ni modificando o creyendo que su "magisterio" por ser creado por ellos mismos tienen autoridad suficiente para hacer las cosas a su manera y según su criterio institucionales que no consulta con lo que le agrada y deseaba el Creador y Amo del Universo, bendito sea su nombre.

# ¿Qué elementos de Pésaj conducen o indican el gran sentido de Rectificación y Reparación?

Pesaj es una pieza clave y definitiva para el proceso de **Rectificación y Reparación** que el Creador propone y acompaña al hombre luego de su expulsión de Adamah y ubicación en la Eretz, con unos tiempos y Santas convocaciones.

1.- Esclavitud y Opresión: cuando el Creador le dio promesa a Avraham sobre lo innumerables que sería su descendencia, tan grande como el número de las estrellas de los cielos que no se pueden contar y le dio por televisión la tierra, la Eretz Israel y dijo "sabrás con certeza que tu descendencia será peregrina (extranjera) en tierra no suya y los harán servir (serán esclavos) y los afligirán cuatrocientos (400) años" "y los que harán servir (los esclavizarán), los juzgar Yo (Yo haré justicia con ellos); y después de ello (esto) (tu descendencia) saldrán con gran riqueza" Bereshit (Génesis) 15:13,14.

Aquí ya hay un propósito del Creador que hablan con Avraham de disciplinar, de que su pueblo reciba un fuerte trató de parte suya pero en el extranjero, donde un gobierno usado como su instrumento lo despoje, lo esclaviza y lo oprima para que en la época más temprana de su formación como pueblo aprenda a **Rectificar y a Reparar** y luego de semejante prueba, les muestre lo que será su justicia con aquellos que se nieguen a cesar como sus instrumentos cuando Él lo requiera y les devolverá la riqueza que les había quitado y la redimió.

2.- En cumplimiento de su predicción la llevó a Egipto, al extranjero, con la solemnidad de ser su elegida: En cumplimiento de su palabra dado a sus siervos Avraham, Isaac y Yaakov, de hacer de ellos un pueblo, forma de Yaakov (Israel) las doce cabezas de las tribus o familias de Israel y destaca de ellas un

joven, Yosef, a quien sus Hermanos le toman envidia por sus cualidades y por la preferencia que le tiene su Padre, como anticipo de lo que será usado como instrumentos del Creador.

Podemos ver en esta breve historia del comportamiento de sus Hermanos como se había "desunido" la familia por los celos y la falta de entendimiento del propósito del Creador.

Por eso mismo, el creador permite que sus Hermanos vendan como esclavo o por un valor simbólico, a su "elegido" Hermano, ignorando que es el comienzo del también cumplimiento de lo que su Elohim le dijo a Avraham, sobre la disciplina que pondrían sobre ellos y su descendencia por más de 400 años.

Yosef, llega a ser el virrey de Egipto, luego de interpretar los sueños de faraón, que lo sacara de la cárcel donde había sido llevado injustamente.

Esos sueños puestos por el Creador en el faraón le muestran que se pasará por un período de súper abundancia en las cosechas por siete años en toda la tierra de Egipto y luego vendrá una hambruna total también por siete años y que Yosef era quien mejor podría manejar y sabiamente puesto que nadie había decifrado ni los sueños ni la estrategia para su desarrollo exitoso y sin problemas.

En plena hambruna que se extendió por toda la tierra y que luego a Canaán, Yaakov y sus hijos la sintieron y fue necesario viajar a Egipto a comparar el alimento necesario.

Luego de varias pruebas que les pone Yosef a sus Hermanos que él no lo habían reconocido, él se da a conocer y reúne a todos los Hermanos (las otras once (11) cabezas de las tribus, completando proféticamente y como ensayo para los tiempos postreros, la unificación del pueblo de Israel) y él y el propio faraón, invitan a traer a su padre Yaakov con toda la familia.

Luego de consultar a Elohim y feliz por la noticia de que su hijo estaba vivo, pues le habían dicho lo contrario y que era ahora el virrey de la nación más poderosa de la tierra, Egipto, Elohim le responde y le dice en Beer-Shevá: "yo soy tu D-os, el D-os de tu Padre; no temas descender a Egipto, porque allí (yo iré contigo) haré de ti una nación grande" " yo defenderé contigo a Egipto

(permaneceré allí contigo) y yo te haré subir (te traeré a tu tierra); y Yosef pondrá su mano sobre tus ojos" **Bereshit 41:3,4.** 

Fuera de ser un elegido, de un Salvador de su pueblo, de alguien que elevó e hizo famoso a su Elohim entre el pueblo egipcio y las naciones, honrar a su Padre y probar a sus Hermanos, el gran mérito de Yosef como instrumento dócil en manos del Creador, fue de reunir las doce tribus encabeza de sus Hermanos y consolidar el pueblo del Creador, Israel, ayudando o facilitando su crecimiento y prosperándolo y a través de ellos a Egipto y a todos los que se sometieron a sus condiciones primero como virrey del faraón y luego como rey mismo por cerca de 40 años más.

3.- Una vez en Goshen y prosperando y creciendo y bendiciendo al pueblo de Egipto con su presencia y trabajo dedicado y grato, el Creador creyó que era hora de cumplir lo que había vaticinado o predicho al patriarca Abraham y luego de la muerte de Yaakov, Yosef y sus Hermanos, se instaló un faraón que fue utilizado para disciplinar al pueblo de Israel

Y fue despojado de sus riquezas, de su tierra Goshen y hecho esclavo y esclavizado y oprimido.

Pero Él jamás dejó solo a su amada, a su pueblo y aunque permitió un trato duro a los suyos, siempre los guardo muy especialmente en su conexión espiritual y eso permitió que fuera sensible a su clamor, y súplica cuando las cosas ya los habían llevado al límite de la opresión y del deseo de borrar su Emunáh y asimilarlos a su práctica idolátrica y pagana.

Fueron tiempos muy difíciles donde se perdió la libertad de movimiento y de adoración y reconocimiento público como pueblo de todo lo que los vinculaba con el Elohim de sus Padres.

Pero crecían y crecían más cada vez que las opiniones y los foros ahora trabajar en las peores condiciones e inclusive produciendo celo y temor en el faraón de una rebelión por la superioridad numérica y de unidad y laboriosidad así fuera forzada, al punto de ordenar dar muerte a todos los varones que nacieran en adelante.

El Creador le dio una oportunidad al pueblo mediante esta disciplina en tierra extraña de apreciar la libertad, el buen trato y las comodidades, las bendiciones producto de la obediencia a su Elohim, el valor del arrepentimiento y la reparación y el testimonio de que sus vidas dependían totalmente de su Elohim y Amo de todo el universo y generoso y misericordioso Adón.

4.- El Creador saca de su pueblo o un hombre y lo libra de la muerte decretada por faraón, permitiendo que sea primero criado por su Madre y en principios y valores del judaísmo hasta que fue entregado a la familia real del faraón que lo había salvado de morir en las aguas del Nilo, quienes lo formaron como rey y de hecho lo fue como cuenta la tradición hebrea en algunos reinos que dependían de Egipto, hasta el día que dio muerte a un egipcio que maltrataba a un hebreo y huyó a Midiam donde fue acogido en la casa del sacerdote Yetro, quien le entregó una hija como esposa y lo puso al cuidado de sus rebaños de ovejas.

Allí aparece el Creador en medio de una zarza ardiendo en el monte Horeb a este hombre elegido, Moshéh y lo llamó para ser usado como instrumentos suyo para liberar y libertad (espiritual y materialmente) a su amada, a su pueblo que está siendo como Él sabe esclavizado y oprimido en Egipto por Paró, el faraón y luego de rechazar varias veces esta orden por su defecto físico en su dicción y por creer que no eran digno y no tenía ni los méritos ni las capacidades para hacerlo, el Creador se impone y le indica que su hermano Aharón lo ayudara y que él mismo ira siempre con él y lo hace elohim para Paró y para los efectos de esta tremenda responsabilidad.

Moshéh comenta con su suegro y emprende el regreso a Egipto, se encuentra con su hermano Aharón y se reúne con los ancianos del pueblo y les explica las instrucciones del Creador y lo identifican con el nombre que Él le reveló en medio de las zarzas que ardía, "EHYE ASHER EHYE" (Seré el que Seré) y les dicen que SERÉ (EHYE) lo ha enviado, haciendo una clara alusión a que jamás los ha desamparado y que ahora más que nunca Él estará para ellos para protegerlos y que nada les pasará y que ha dicho que los sacará de la opresión de Egipto, y los llevará a la

tierra del Cananeo y del Hiteo, del Emoreo, del Perizeo, del Hiveo y del Yevuseo tierra que mana leche y miel (de donde vinieron hace 430 años antes) y les cuenta que el Creador hará prodigios delante de faraón, pero que éste se endurecerá y no los dejara salir ni siquiera comprometiendo la seguridad de su pueblo, pero al final y cuando Él hiera su propia casa, el faraón lo hará y el pueblo de Israel partirá y no con las manos vacías sino con las riquezas que le corresponden y despojaran a Egipto. No fue fácil convencer a los ancianos ni al pueblo, pero el Creador obró prodigios delante de ellos y el Creador movió con sus corazones y quitó sus temores.

5.- Se presentaron Moshéh y Aharón ante Paró el faraón y le ruegan el nombre del Creador que deje salir a su pueblo para que le celebren una fiesta en el desierto, y éste les contesta: "no conozco a tu D-os y tampoco dejaré salir al Israel", pero ellos le reiteraron el ruego (la solicitud comedida) de permitirlos ir al desierto por tres días para ofrecerle a su Elohim sacrificios (era necesario que el pueblo salieron de Egipto, donde recibió la disciplina del Creador y ahora arrepentido luego de clamar por su libertad, para poder **Rectificar y Reparar** sus faltas, en los tiempos que Él los concedió hasta el año 6000 (seis -6- días) y como su salida debería ser en el día tercero (3er milenio) faltaban tres días, hasta el sexto 6º milenio, plazo de esos tiempos para rectificar, haciendo o presentando sacrificios a su Creador tal y como lo propone y Moshéh y lo necesita su pueblo.

Este ruego respetuoso del Amo del Universo al tirano faraón que no entendió el mensaje de quien quita y pone a los reyes en la tierra o mejor dicho, "sí entendió" el poderoso contenido espiritual de semejante solicitud que debería cumplir el proceso de rectificación necesario para que el pueblo volviera al origen y regresará a Adamah y hacer realidad su plan eterno.

Recordemos que esta salida se produjo en la mitad del tercer milenio (mitad del tercer día, porque un día es como mil años y mil años son como un día dicen las Escrituras) bien dice Moshéh que se le había aparecido el Elohim de Israel y le había dicho que "era necesario salir de la esclavitud y la opresión de la idolatría y la iniquidad" para que sacrificarán (**Rectificarán y Repararán**) a

su Creador por tres días (por los restantes tres milenios) que faltan para que se ll laegue al cumplimiento de los tiempos que le dio al hombre, para regresar a sus tiempos, es decir a la eternidad como inició su proyecto y sus propósitos.

Oponerse a este ruego comedido, era oponerse a todo el plan de redención necesario después de la caída y la dureza y necedad de su pueblo escogido y de toda la humanidad, si ésta quiere.

Por eso se hizo esta aparentemente inconexa solicitud o ruego y que enmarca toda la acción que se emprendía a partir de ese momento para la liberación de su pueblo de Israel y es la mayor prueba de la necesidad y el propósito de **Rectificar**.

6.- Queda claro que este faraón evidencia su origen y sujeción, era un ser de la otra simiente y obedecía a la dirección del adversario, que está empeñado en entorpecer y tratar de controvertir los planes, propósitos y el accionar del Elohim de Israel y Amo del Universo y como tal se radicalizó y se opone frontalmente a su cumplimiento, alegando mentirosamente que lo desconocía como el Creador y Amo del Universo y que se negaba a ceder primero a sus ruegos respetuosos y luego a obedecerlo.

De manera que esta definición coloca de una vez y desde el principio que la posición del adversario a través del faraón es evitar a toda costa o por lo menos tratar de disuadir como si se pudiera y fuera posible, al Creador con su propósito de liberar a su amada de la opresión espiritual a que la tenía sometida y darle la libertad física de la esclavitud que llevaban por su voluntad torcida.

7.- Partiendo de estos elementos y de la inquebrantable voluntad y propósitos del Creador de desarrollar sus planes, Moshéh es usado para vencer a faraón mediante el envío de diez (10) plagas que diezmaron al pueblo y la naturaleza de Egipto y al mismo faraón con sus ídolos. Cada plaga con una enorme carga espiritual y graves consecuencias materiales hasta llegar a dos factores culminantes de esta acción divina: la primera el sacrificio de un cordero de un año por familia, cordero sin defectos y al que no se le podía que orar un solo huesos y cuya sangre se debía

untar en los dinteles de la puerta de su habitación para que el ángel de la muerte no entrarán y matara a los primogénitos que es el otro factor que como décima plaga, azotar a todas las casas de Egipto desde la casa de faraón y su primogénito que lo sucedería, de sus siervos y todos sus habitantes no sólo humanos sino también de sus animales, lo cual produciría finalmente que el propio faraón le ordena a Moshéh que saque a todo Israel de forma inmediata con todo incluso con sus ganados y pidiendo cada israelita a sus vecinos su oro, plata y sus joyas y vestidos de lujo, los que fueron entregados con gusto y de buena gana, según las instrucciones del mismo Creador.

8.- La salida de Egipto es el testimonio del triunfo del poder y del amor del Elohim de Israel, Amo y Creador del Universo sobre las fuerzas oscuras del adversario que a pesar de que Él usó un para que su pueblo aprendiera a valorarlo y a sus bendiciones y promesas, al bienestar que otorga la obediencia y la fidelidad, trató de aprovecharse creyendo que se podía adueñar y señorear de la amada y el bien más preciado, el tesoro como parte muy importante de su propia naturaleza divina y el objetivo fundamental de su más grande y majestuoso plan y propósitos, su amor eterno con quien el soberanamente había decidido gobernador toda la creación como su flamante esposa por toda la eternidad, el pueblo de Israel.

Con la derrota del faraón y de sus consejeros, magos y sacerdotes y el reconocimiento de y temor de toda la población de Egipto, y la restitución de lo que habían despojado a su pueblo, el oro, la plata, las joyas y hasta los más preciosos vestidos, el Creador le mostró al mundo entero y al mismo pueblo de Israel, cuál es su voluntad y su compromiso adquirido de **Redención** que tiene para con los que ama y lo aman y lo que está dispuesto a hacer para que se cumplan, porque sólo Él y nadie más que Él, es el dueño absoluto e indiscutible de los hombres y de la creación y que todo le está sujeto y que nadie toca lo que es suyo sin su voluntad, porque toda autoridad ha sido puesta por Él y es Él quien la puede quitar, inclusive y con más fuerza y decisión la de la simiente caída como en este caso.

El mundo entero (representado por Egipto y sus autoridades, representadas por el faraón, sus magos y sabios) quedaron notificados de quién es, por si lo dudaron o lo dudarán en el futuro, al escuchar estos hechos la autoridad de toda la creación a quién le obedecen la naturaleza, los cielos y la tierra y que Él está dispuesto a todo para cumplir lo que prometió desde antes de la fundación del mundo que haría para con aquellos que lo aman porque le obedecen dócilmente y dependen ciento por ciento de Él y glorifican su Santo nombre con su Emunáh (creen fielmente a Él y en Él y en su Palabra) y son testimonio de que Él ha puesto su naturaleza divina (su chispa) la N ellos y acuden a sus citas los días y a las horas y en los lugares que Él los convoca y **Arrepentidos** por haber **transgredido** en algunas oportunidades sus mandamientos continuamente le piden perdón, **Rectifican** y **Reparan** esas conductas.

Él se comprometió a redimirlos y les puso un plan para que rectificaran, los prueba y los forma con disciplina y ese hecho de haberse comprometido a redimirlos, es ya una **Redención de hecho**, sí, aunque algunos no lo crean, Él, יהוה Elohim nunca se equivoca, ni se arrepiente de sus compromisos y jamás ha dejado de cumplir su palabra, si Él dijo así es y será por toda la eternidad.

Es también por eso que sacar a su pueblo de Israel de Egipto (apartarlo del mundo) donde estaba esclavizado y oprimido, no sólo es un testimonio único, que el recalca cientos de veces en las Escrituras como su Hacedor, sino que es una invitación clara y precisa para su pueblo de Israel, para continuar reconociéndolo y obedeciéndolo, sino para todas las naciones representadas en esa "multitud mixta" que salió con Israel de Egipto, para que a pesar de haberlo rechazado y vivir en permanente rebeldía al hacer y servirle a religiones y doctrinas de hombres (inclusive diciendo atrevidamente que son la palabra y la voluntad del Creador, la cual han cambiado y tergiversado sin pudor ni temor alguno) para que a tiempo se arrepientan y rectifiquen como lo hace su pueblo y se beneficien de sus generosas y misericordiosas promesas, bendiciones y pactos y sobre todo de su **Total Redención Eterna**.

Ya vimos por esta narración que aquel día, unos que no eran de su pueblo escogido de Israel, al ver la grandeza, majestad, el poder y la gloria del Elohim de Israel y sus prodigios y maravillas y la protección sobrenatural y que le había dado a los suyos, resolvieron circuncidarse, sacrificar el cordero, colocar la sangre del mismo en los dinteles de sus puertas y a la señal de salida, salieron con el pueblo del señor de Egipto librándose de la esclavitud del mismo, pero como no perseveraron y no asumieron su Emunáh y al no obedecer dócilmente, murmuraron y creyeron que podían mezclar sus creencias con las del pueblo de Israel y cuestionar las autoridades puestas por su D-os, perecieron en el desierto y no entraron a la tierra prometida como no sin antes y lamentablemente haber rechazado y no haberlo reconocido a Él como su único y verdadero D-os, rechazaron las tablas de la Ketuváh (Asert Ha Dibrot o contrato matrimonial) y la Toráh o instrucción o ley que contiene su voluntad divina y además indujeron o tentaron al pueblo a la idolatría con el becerro de oro.

Por otro lado y no menos importante, el pueblo de Israel como amada debió recibir su más grande lección del cumplimiento de la palabra y la voluntad de su Elohim y esposo, sobre lo que Él está dispuesto a hacer para protegerlo y redimirlos a toda costa contra las asechanzas y ataques del mundo (Egipto) y de sus oscuras y mentirosas y engañadoras autoridades caídas.

### Regreso de las Diez (10) Tribus, Salida del Mundo (Egipto)

Ahora en estos postreros días, a pocos años antes de terminar el sexto milenio (el sexto día de la creación) y en vísperas de comenzar el "Shabat de la tierra" el séptimo milenio con todo lo que representa para el pueblo de Israel, las naciones, la creación y el reino, el pueblo que estaba disperso y asimilado (oprimido y esclavizados por las falsas religiones y doctrinas de hombres, quien mal tradujeron, modificaron y tergiversaron la Toráh y las Escrituras para no obedecerlo) y luego de clamar, Él lo estar llamando de regreso a su casa y está saliendo **Libre** y **Liderado**; y libre porque abandona las prácticas y costumbres idolátricas y

paganas de esas religiones como por ejemplo: el domingo, las comidas prohibidas, las fiestas paganas como la Navidad, la semana Santa, el ramadán, la Trinidad, la misa, el culto, el bautizo, la iglesia etc., Y liberado porque al regresar al pueblo a sus raíces hebreas y desaprender todo lo que nos enseñaron contrario a la Toráh y la Tanak y a las prácticas judías, el ruaj se libera y se limpia y encuentra a su verdadero Elohim y su verdadera revelación, voluntad y reconocer su naturaleza divina y rechazan su naturaleza de caminos (Yetzer Hará) y sus ojos y su corazón se abren y empieza a obedecer dócilmente su voz y sus mandamientos y Ley, es nueva criatura.

Reconoce al volver, que es la verdadera esposa y que ya recibió su Ketuváh (las Diez Palabras) y que eso significa que según su promesa, reinaremos, gobernaremos y compartiremos con Él toda la creación y por toda la eternidad.

Este regreso no será fácil, pero contará con la asistencia y dirección personal del Creador como ocurrió a la salida, libertad y liberación de Egipto en aquel entonces, así mismo y por la misma razón que ocurrió entonces así será en estos tiempos. Así como el gobierno de las tinieblas, la mentira y el engaño del faraón, el Paró de Egipto quiso hacerle un pulso (lo cual es un imposible que espiritual y físico) al Creador y Amo del Universo y éste tuvo que hacerle saber de su autoridad divina, así será ahora cuando los líderes (sacerdotes, pastores, mal llamados apóstoles, obispos, imanes, monjes, etc.) De estas religiones que tienen "secuestrados, esclavizados, oprimidos" a los hijos de las diez tribus dispersas de Israel, por causa de la disciplina que les impuso el creador por desobedientes, duros y necios de corazón.

<u>e 36:21</u> Pero he tenido <mark>dolor</mark> al ver mi santo nombre profanado por la casa de Israel entre las naciones adonde fueron.

<u>Jer 17:13</u> ¡Oh Jehová, esperanza de Israel! todos los que te dejan serán avergonzados; y los que se apartan de mí serán escritos en el polvo, porque dejaron a Jehová, manantial de aguas vivas.



### SEGUNDA PARTE

LAS FESTIVIDADES DE הוהי (YAHWEH) UN PLAN PERFECTO DE RECTIFICACIÓN Y DESAGRAVIO, DE COMUNIÓN Y UNICIDAD PARA EL Y CON EL, SOLO PARA LOS SUYOS.

Ya vimos que las tres Fiestas que Ordenó El Creador para que El Pueblo se presentara igual número de veces o que subiera a Jerusalem son Fiestas agrícolas y de cosechas, Pesaj, Shavuot y Sukkot.

Pesaj es en el tiempo de la cosecha de la cebada; Shavuot cae en el tiempo de la cosecha del trigo y Sukkot en la cosecha de los frutos.

Las cosechas representan las bendiciones de sustento que da El Creador y El Mashiah a Su Esposa, Israel y también representan los resultados del trabajo del Pueblo obediente a Su Amo y Señor en todo lo que EL ha Ordenado sobre los períodos de siembra, cosecha y de descanso de la tierra, recoge como testimonio del respaldo a Su Fidelidad y Lealtad, ya que se ha depositado en sus brazos y confía con seguridad.

Por eso el calendario agrícola y lunar que establecen Las Escrituras, La TORAH, es tan importante para hacer de verdad La Voluntad Divina, por el verdadero simbolismo que tienen y que denotan la sujeción a Sus tiempos y el reconocimiento total como Soberano Único y absoluto de la creación y como Jatán del Pueblo de Israel, por encima de la supuesta "unidad" del mismo que da el calendario perpetuo de Hillel II, después de Babilonia en el año 4100 de la creación.

"Dijo D-os Que haya luminarias en el firmamento del cielo para que separen el día de la noche; y sirvan de señales y para Las Fiestas, para los días de Rosh Jodesh y el principio de los años".

Bereshit 1:14. Versión La Torá, Traducción de la Biblia basada en El Talmud, El Midrash y las fuentes judías clásicas, ediciones Martinez Roca (Grupo Planeta) España.

El Creador, Bendito Sea, necesita que el hombre dependa ciento por ciento de EL en todo, pero muy especialmente en lo que se refiere a Sus tiempos y por eso cada mes debe mirar a los cielos buscando en Jerusalem, la aparición de la astilla de la luna para que con esta nueva luna, él pueda saber que empezó "El Rosh Jodesh" o cabeza de mes y así calcular los días en que EL convoca a Sus Citas o Moed, Fiestas y Sus tiempos.

Así como mirar la luna y la tierra, sus espigas para ver esa astilla y ver cómo revienta la espiga de la cebada para ser tostada y así establecer el primer día del año de EL y saber también el día de Sus "Santas Convocaciones" ya que Es EL que como Esposo, Jatán, en Su tiempo Sustenta a Su Esposa obediente.

Cuando se ve la astilla de la luna creciente y la espiga está lista para ser tostado su grano, es el primer día del año y catorce días después es Pesaj, no cuando el hombre diga, es cuando EL a través de Su reloj natural, para eso Lo puso en los cielos.

Algunos alegan la dificultad que tienen por aspectos climáticos sobre Jerusalem, pero yo pregunto; ¿EL establece un método con la luna y luego lo oculta? Eso no parece lógico, es aparentemente contradictorio. Algo está pasando en Jerusalem espiritualmente para que EL oculte Su tiempo a Su Pueblo y eso es lo que hay que revisar. Otros dicen que

fue necesario establecer este calendario perpetuo de Hillel II, porque estuvieron demasiado tiempo en el exilio, fuera de Jerusalem y no podían ver la luna sobre la ciudad y tampoco las espigas en sus campos y la pregunta es la misma ¿Qué pasó espiritualmente para que EL permitiera que nos enviaran al exilio? ¿No es eso lo que debemos corregir, rectificar para que nos vuelvan a enviar al exilio, en vez de sustituir Sus tiempos? ¿Acaso no le agregamos motivos de disgusto a EL cuando fuera de nuestra conducta que provocó que permitiera que fuéramos al exilio, el hecho de contravenir Su Voluntad sobre cómo obedecer Sus tiempos y no llegar a tiempo, en los días precisos a Sus Citas?

Por eso el método de La TORAH, el que El Mismo estableció, es el importante, porque Es EL y solo EL Quien puede citarnos o convocarnos a Sus Fiestas y porque si Lo obedecemos, EL como Esposo Amante, nos sustenta con el fruto de la tierra, la cosecha de la espiga, esencial para comenzar el año y el ciclo de Sus santas Convocaciones y luego cada mes para saber con certeza lo mismo.

Las espigas del omer, son por eso de inmenso valor para que sean utilizadas como sacrificio mecido de rectificación a la salida y como requisito para poder librarnos del lastre de todo lo que no permitía que estuviéramos elevados y puros delante de EL para recibir Su TORAH y Su Ketuváh en Sinaí.

"Las Festividades de las semanas habrás de hacer: las primicias de la siega del trigo; y Las Festividades de la recolección al concluir el año".

**Shemot 34:22** 

"Siete semanas habrás de contar; desde que empieza la hoz a acortar la mies, comenzarás a contar siete semanas". "Y harás Las Festividades de las semanas, ante יהוה Tu Elohim, lo suficiente; la ofrenda voluntaria que habrás de dar: de acuerdo a lo que Te bendiga יהוה Tu Elohim".

#### Devarim 16:9,10

Las primicias y la cuenta del omer, Fiestas agrícolas que denotan "las bendiciones" que nos da El Creador como una prueba de Su sustento para Su Esposa, a la que está guiando en su <u>rectificación</u> para entregarle Su Pacto de Amor, Su Alianza, Su Voluntad eterna de compartir la naturaleza y la creación por la eternidad.

¿Qué espigas presentó El Pueblo de Israel, al Creador desde el día siguiente a los panes sin levadura en el desierto y en su caminar hasta las faldas del Sinaí, si no había cosecha, ni un campo arado o sembrado en esta estepa de su camino?

Es claro que la primera vez esta Fiesta fue un simbolismo posterior, para cuando El Pueblo llegara a la tierra prometida y pudiera labrar la tierra, sembrar y cosechar su fruto, pero en su salida, El Pueblo de Israel, rectificó 49 días su conducta, producto de la asimilación, de la opresión de que fue victima en Egipto, hasta que llegó al Sinaí y al día 50 de forma que cada día sacrificó, un tema de desagrado y contravención a La Voluntad Divina durante todo el tiempo en que la hicieron esclava y oprimida.

El arrepentimiento que cada hebreo mostró en esta marcha desde la salida de Egipto hasta la llegada al Sinaí, un lugar neutral, que era lo ideal para hablarle de Amor, sin la presión o influencia de nadie, ni de nada. Estaría solo EL con Su Amada y para lograrlo, ella debería llegar pura y limpia para EL.

Esta <u>rectificación</u> solo la hizo el pueblo de Israel, los que lo acompañaban no la hicieron, no era su sentir, no era su prioridad, como no tenían emuná, no estaban involucrados como siervas del Creador, no conocían cual era el destino eterno, para con Los Suyos, para con los que EL había elegido, Lo obedecían y Lo amaban.

Esas gentes salieron de Egipto acompañando a Israel, para sacudirse de la esclavitud, la gran mayoría y unos pocos lo hicieron porque vieron los milagros y prodigios que Hizo יהוה por Su Pueblo, pero carecían unos y otros del temor Divino, la sujeción y obediencia a יהוה como Elohim y Amo del universo.

Entonces estas gentes no hicieron <u>rectificación</u> del omer, de los sacrificios o cuenta del omer, porque no eran conscientes de esa necesidad, porque no sabían que habían transgredido La Voluntad de D-os, ni les interesaba, ya que ellos tenían otros dioses propios.

Si no hicieron rectificación, sino que se arrepintieron y no se purificaron, mal podrían ser objeto de La Entrega, y de La TORAH, que Es La Instrucción de D-os para que Su Ketuváh se cumpla y Su Pueblo sea feliz, agradándolo a EL, por eso no Lo recibieron, Lo rechazaron de plano y Lo reemplazaron por el becerro de oro, un ídolo o dios falso hecho para satisfacer sus propias necesidades.

#### Ellos no recitaron todos los días la oración:

"Bendito Seas Tu יהוה nuestro Elohim, Rey del universo, Quien nos ha santificado con Sus Mandamientos, Ordenándonos hacer la cuenta del omer".

Una persona no puede dar de lo que no tiene. La cuenta del omer es un mundo de regreso "Teshuváh" a La Luz, a La Verdad, a La Pureza, al verdadero Camino y estado de sierva limpia y digna de ser Su otra Mitad y Su Compañía por toda la eternidad. El Gran Acto, el cumplimiento de Su Palabra y de Su Deseo y Propósito, de Su Plan perfecto.

## **SHAVUOT**: Entrega de La Ketuváh y La TORAH

"En el tercer mes del éxodo de los hijos de Israel de Egipto, en ese día, arribaron al desierto de Sinaí.

"Marcharon desde Refidim y llegaron al desierto de Sinaí, y acamparon en el desierto (al pié del monte Sinaí); e Israel acampó allí, frente a la montaña.

"Moshéh ascendió a D-os y Elohim יהוה Lo llamó desde la montaña, Diciendo: "Así dirás a la casa de Iaacov y relatará a los hijos de Israel: "Habéis visto lo que Hice a Egipto,y que os He transportado sobre alas de águilas y os He traído hacia Mi.

"Ahora, si obedecéis Mi Voz y observáis Mi Pacto, seréis para Mi el tesoro más preciado de entre todos los pueblos (de la tierra), pues Mía es toda la tierra.

"Seréis una Nación apartada de todas las naciones". Estas son las palabras que hablaréis a los hijos de Israel.

"Moshéh, vino y convocó a los ancianos del Pueblo, y puso ante ellos todas estas palabras que יהוה Le había ordenado.

"Y todo El Pueblo respondió al unísono y dijo: "Todo lo que YAWEH Ha hablado eso haremos" y Moshéh transmitió de vuelta las palabras del Pueblo al Eterno.

Shemot 19:1, 8

Esta Sierva, Israel, rescatada, liberada y libertada de Egipto, de la esclavitud a la que la había sometido Paró, el faraón a espada, en una guerra espiritual que mediante un instrumento que convirtió en elohim, Moshéh, a quien empoderó totalmente y puso sobre el mismo faraón y sus ministros, magos o consejeros y sobre toda la naturaleza, y

que la sacó camino a cumplir Su Plan perfecto y Sus Propósitos y que según La Mitzváh la debería tomar como Esposa, Sierva para siempre o entregársela sino la quería tomar, a Su Hijo,luego de lavarla y descontaminarla y luego de que ella rectificara y arrepentida por lo malo hecho en el tiempo de la opresión o asimilación, EL le manda a ofrecer Sus Palabras o Pacto Matrimonial, con su libertador y luego de escucharlas tal y como ella las anhelaba contesta con una expresión contundente diciendo: "Dile a יהוה nuestro Elohim, que aceptamos y haremos todo lo que EL Ordene".

Esa fue una respuesta poderosa, espontánea, voluntaria y libre que entusiasmó al Proponente Enamorado.

Esta respuesta de parte del Pueblo de Israel, de La Novia rompió la historia de la humanidad en dos, a partir de ese momento y al aceptar Ser La Esposa del Amo del universo y Elohim de Israel, El Pueblo se elevó a una altura espiritual que ningún otro pueblo en la creación tuvo, ni tendrá jamás, porque tal y como El Mismo Creador Lo anunció, Israel era ahora Su especial Tesoro, gobernaría con EL como Reyes y ministraría en Su Mishkan celestial por toda la eternidad y sobre toda la creación. Ahora sí, ¿Qué pueblo de la tierra, tiene a su elohim tan cerca como Israel? Ninguno, Es Su Esposo, Su otra parte, Su sierva por la eternidad y EL no se equivoca nunca.

La Naturaleza Divina del Creador, acaba de Pactar con la porción de Su propia Naturaleza, Su Chispa que habita, que Es El Aliento de vida de Su Amada, porque son espíritu de Su Espíritu, son de Su Misma Especie, EL que Fue, Es y Será y ella que saló de EL y volverá por este medio a EL, como fue Su Plan.

Los cielos estaban de Fiesta, pues El Creador y Rey de todo lo creado, El Amo del universo, que había propuesto Unirse con una pareja y hacerla Su sierva quien Lo ayudara a gobernar y disfrutar la creación, ahora ya había entregado Su Palabra, Su Compromiso de Matrimonio y esa Sierva Lo amaba y Lo obedecía y estaba dispuesta a hacer siempre Su Voluntad Divina. El Creador siempre se sale con La Suya, jamás ha dejado de Cumplir Su Voluntad.

Todo matrimonio hebreo empieza con un contrato matrimonial, una ketuváh, que escribe y propone el novio, que se lee delante de los padres y testigos y que se firma con la aceptación y participación de la novia y que es el verdadero pacto o alianza matrimonial.

Aquí, EL Quien todo lo puede y que no necesita compañía o pareja, Le propone al Pueblo de Israel que sea Su Pareja, Su Sierva eternamente y para siempre.

Esta Propuesta no es excluyente, no son los hebreos los que excluyeron a las demás naciones, ni tampoco Es יהוה, Dos sobre todos los hombres Quien Lo hace, son los propios hombres quienes prefirieron fabricar dioses, doctrinas, sus propias leyes y que rechazaron esta propuesta con su corazón endurecido y necio, que se dejaron conquistar por la razón y la inclinación al mal y ciegos y en tinieblas desecharon La Luz eterna y el ofrecimiento de un futuro con EL y en EL, disfrutándoLo y disfrutando de todo lo bueno que Hizo y Creó para seducir al hombre, la creación total y Algo inconcebible Reinar con EL sobre ella. incomprensible, pero eso fue lo que hicieron con el corazón endurecido. ¡Qué lástima!, pero solo al final, cuando se vea tal cual es, se "oirá el llanto y el crujir de dientes".

Es bueno aclarar también que a pesar de que El pueblo de Israel fue escogido desde antes de la fundación de la creación, El Creador guardó la esperanza y por eso le hizo El Ofrecimiento a toda la humanidad de Su Pacto Matrimonial, de que el género humano dijera que sí y Lo acompañara por

siempre, pero el hombre bajo el dominio del adversario y pleno del yetzer hará, prefirió seguir en ese estado que hacer parte del Plan perfecto de Amor del Amo del universo y esa opresión, ese dominio, se expresó esta vez, voluntariamente y para siempre.

#### **ESCOGENCIA DE ISRAEL**

"Y Dijo D-os: "Hagamos al hombre a nuestra imagen y semejanza para que reine sobre los peces del mar, las aves del cielo y sobre los animales y sobre toda la tierra y sobre todos los reptiles que reptan sobre la tierra.

"Así D-os Creó al hombre a Su Imagen y Semejanza, en Su Imagen de D-os los Creó, hombre y mujer Los Creó.

"D-os Los Bendijo y Dijo: "Fructificaos y multiplicaos, llenad la tierra y dominadla; reinad sobre los peces del mar, las aves de los cielos, y todas las bestias que se mueven sobre la tierra...

Bereshit 1:26,28...

Cuando El Creador Dijo: "Hagamos al hombre" en ese mismo instante Creó la totalidad de los hombres que pasaron por la creación y Vio sus vidas, comportamientos y actitudes y Supo que solo un Pueblo llamado Israel, Lo aceptaría tal y como Es y Le juraría amor y obediencia eternos, los demás Lo rechazarían voluntariamente y por acción perversa del adversario y su propio criterio y razón, entonces Escogió al Pueblo de Israel Haciéndolo o Confirmando su predestinación eterna.

El como Elohim, infinitamente Respetuoso de la voluntad de sus más importantes criaturas, Prefirió que aquellos que Lo amaran, sería porque así lo decidieran autónoma y voluntariamente y por eso los había dotado de sublime libertad d e elección.

El amor a EL, tendría que ser puro, sincero, sin interés distinto a agradarLo, espontáneo y generoso que fuera por encima de todo y de todos y que superara el sacrificio, la prueba, aun a costa de la vida, es decir total y sublime.

Cuando el resto de la humanidad Lo rechazó definitivamente "perdió" La Naturaleza Divina con la cual fue creada, ya no tenía objeto, no la necesitaban y dejó entrar en su lugar el yetzer hará y al dominio de la razón, su corazón Divino que fue se endureció y en vez de La Verdad Verdadera cayó en el mundo de la mentira y el engaño, salió la vida eterna gloriosa y de Luz y le dio paso a la muerte eterna de ausencia de todo lo grande, poderoso, bello y lleno de Luz, ahora era su independencia de La Voluntad Suprema y legitima de Su Creador que le daba señorío y poder sobre la creación, la que al ser declarada, se puso al servicio de un poder oscuro, mezquino, tramposo e imposible, que disfrazado de bien la llevó al abismo eterno, donde sus falsos dioses y sus doctrinas de desobediencia la condenaran por todos los siglos.

Esta posición es de tal dureza y necedad que cuando El Creador Los sacó de Egipto, a unos y a otros al oír los Ofrecimientos Generosos y de Amor del Creador no Los tomaron y su corazón se fue detrás de sus dioses y sus doctrinas de hombres o religiones paganas y aquellos en cambio consecuentes con su emunáh dijeron y reafirmaron "Haremos solo Tu Voluntad, eso obedeceremos, para agradarte e Ti, nuestro Elohim, Salvador que nos Ama, nos defiende y nos Sustenta con Amor y Misericordia".

Y de inmediato El Nombre de nuestro Amo y Señor fue impreso junto con Su TORAH y Su Contrato Matrimonial en nuestro ADN espiritual, somos Suyos, nos Marcó para siempre y lo más grande y lo que por momentos olvidamos,

Se Apartó para nosotros, para Su Pueblo de Israel y Quiere y Pide constantemente, que nosotros nos apartemos para EL.

#### KADOSH = SANTO = APARTADO

Como será esto de importante que Le ordena al sumo sacerdote Aarón que escriba en una diadema de oro lo siguiente:

"Harás un cabezal de oro puro y sobre él grabarás, como en una anillo de sello "Santo El Eterno".

Shemot 28:36 y 39:30

Y cuando Les habla de la grandeza del Shabat, que Lo pone como señal entre EL Mismo y Su Pueblo de Israel, Les Dice:

"הוה Elohim Le Dice a Moshéh: "Ahora hablaréis a los hijos de Israel, diciendo "Sin embargo debéis observar Mis Días de Shabat, pues es Señal entre Yo y vosotros por vuestras generaciones, para que sepáis que Yo Soy, יהוה, Quien os Apartó.

**Shemot 31:12** 

Y cuando terminó de hablarles del Shabat, Su Señal Apartada, para EL Apartado y para Su Pueblo Apartado para EL.

Miremos lo que ocurrió a continuación:

"Cuando terminó de Hablarles en el monte Sinaí, Le Entregó a Moshéh las dos tablas del Testimonio de piedra escritas por El Dedo de D-os".

**Shemot 31:18** 

Con esto queda demostrado que luego de Proponer Su Contrato Matrimonial a través de Moshéh y que solo El Pueblo de Israel aceptó con todo su amor y compromiso, EL Se Apartó para Su Pueblo de las otras naciones, del resto del mundo, del género humano y eso en nuestro humilde criterio, "ROMPIÓ LA HISTORIA EN DOS" entre los que EL Separó para Sí, y EL Mismo Se Apartó para ellos y los demás que no entraron con EL y para EL por voluntad propia y por su dureza y necedad y luego y constantemente EL Dice al Pueblo de Israel a través de Las Escrituras:

"Os Santificareis y seréis Santos, pues Yo Soy יהוה, vuestro D-os.

"Observareis Mis Decretos y los realizareis Yo Soy יהוה, Quien Os Santifica".

Vayikrá 20:7,8

# POR QUÉ EL CONTRATO MATRIMONIAL HACE LA DIFERENCIA

El hecho de no recibir El Contrato Matrimonial en aquella oportunidad y desecharlo y aun más reaccionar con absoluta rebeldía al promover y animar al Pueblo a que hiciera un ídolo, un dios falso, un becerro de oro.

"Al ver El Pueblo que Moshéh, tardaba en descender del monte, se acercaron a Aarón y le dijeron: "Levántate, haznos dioses que vayan delante de nosotros, porque a Moshéh, ese hombre que nos sacó de la tierra de Egipto, no sabemos que le haya acontecido.

Shemot 32:1,6

Aquí está la forma como esta "mezcla de gentes" indujeron no solo al Pueblo a la idolatría, sino que lo engañaron haciéndole creer que ese ídolo era יהוה Su Elohim y D-os de Israel.

Pero no solo hubo idolatría y un grave adulterio espiritual, sino a que a partir de ese momento y todas las veces que esas naciones tradujeron Las Escrituras, en vez de Contrato Matrimonial o Ketuváh, a Las diez Palabras llamaron los diez mandamientos y borraron su verdadero significado espiritual y desvirtuaron El Pacto de La Alianza que tienen para la eternidad.

Esto es tan grave y definitivo para ellos que ni siquiera se lo imaginan, porque de hecho esto los margina de cualquier posibilidad de ser Su Sierva, Su Esposa, Su otra mitad por toda la eternidad.

Repetimos entonces ¿Quién marginó a las naciones o las excluyó del Pacto de La Alianza o Boda con El Creador? Fueron ellas mismas libre y voluntariamente, por su dureza y necedad, porque desde el principio escogieron obrar con la razón y dejar entrar el yetzer hará y con él reemplazar La Naturaleza Divina y la sujeción a ella.

Si esto pasó lo siguiente de rechazar a יהוה Elohim como Su Único D-os y Señor, fue rechazar El Contrato Matrimonial o Ketuváh con EL y Su TORAH como Libro de Instrucciones para cumplirlo y obedecerlo, complacerLo y ser felices.

Para ello, cuando al traducir Las Escrituras, las subtitularon, les pusieron capítulos y versículos y en la subtitulación a La Ketuváh le pusieron como título, "los diez mandamientos" y con esto los dedicaron a eso y los desnaturalizaron como Contrato Matrimonial o Pacto de La Alianza eterna, porque no había sido hecho con ellos por su propio rechazo, lo que no era posible reconocer como su más

grande error, constituyéndose así en una de las más importantes diferencias con El Pueblo Escogido de Israel, La verdadera Esposa, La Sierva del Creador.

Shavuot, es por eso ese hecho incontrovertible de La Entrega de del Contrato Matrimonial y La TORAH y no es por ningún motivo como ellos mismos dicen "la fundación o creación de iglesia" por "El Espíritu Santo" de D-os. De ocurrir esto, hubiera sido la contradicción más grande del Plan perfecto y Los Propósitos del Creador, que por un lado ofrezca Su Ketuváh y Su TORAH y sea rechazado por las naciones y que como fue rechazado por ellas, en el mismo acto las convierta en "su iglesia", su amada esposa y deseche al Pueblo de Israel, que juró hacer Su Voluntad, recibió con Gozo Su Contrato y se sometió a Su TORAH para obedecerla eternamente aceptando ser Su Sierva dócil y amorosa.

¿Quién pudo urdir semejante engaño y confusión? Solo el padre de la mentira y el engaño, el que se ha propuesto dañar La Obra del Creador y juró hacerlo desde su caída y expulsión del Lado del Creador y Su Trono, el mismo adversario lo inició y fue quien endureció sus corazones y luego fue El Mismo Creador en Persona Quien completó este endurecimiento y los condujo por el camino que no da vida eterna. Veamos qué dice a través de su profeta:

Aconteció en el año séptimo, en el mes quinto, a los diez días del mes, que vinieron algunos de los ancianos de Israel a consultar a יהוה, y se sentaron delante de mí.

"Y vino a mí palabra de יהוה, Diciendo: Hijo de hombre, habla a los ancianos de Israel, y diles: "Así ha dicho יהוה El Señor: ¿A consultarme venís vosotros? Vivo Yo, que no os responderé, Dice יהוה El Señor. ¿Quieres tú juzgarlos? ¿Los quieres juzgar tú, hijo de hombre? Hazles conocer las abominaciones de sus padres, y diles: Así ha dicho יהוה El Señor: El día que escogí a Israel, y que alcé mi mano para jurar a la descendencia de la casa de Jacob,

cuando me di a conocer a ellos en la tierra de Egipto, cuando alcé Mi mano y les juré diciendo: Yo Soy יהוה vuestro D-os; aquel día que les alcé Mi Mano, Jurando así que los sacaría de la tierra de Egipto a la tierra que les había provisto, que fluye leche y miel, la cual es la más hermosa de todas las tierras; entonces les dije: Cada uno eche de sí las abominaciones de delante de sus ojos, y no os contaminéis con los ídolos de Egipto. Yo Soy יהוה vuestro Dos. Mas ellos se rebelaron contra mí, y no quisieron obedecerme; no echó de sí cada uno las abominaciones de delante de sus ojos, ni dejaron los ídolos de Egipto; y Dije que derramaría mi ira sobre ellos, para cumplir Mi enojo en ellos en medio de la tierra de Egipto. Con todo, a causa de Mi Nombre, para que no se infamase ante los ojos de las naciones en medio de las cuales estaban, en cuyos ojos fui conocido, Actué para sacarlos de la tierra de Egipto. Los saqué de la tierra de Egipto, y Los traje al desierto, y Les di Mis Estatutos, y Les hice conocer Mis Decretos, por los cuales el hombre que los cumpliere vivirá. Y les Di también Mis días de Reposo, para que fuesen por señal entre Mí y ellos, para que supiesen que Yo Soy יהוה que Los Santifico.

Mas se rebeló contra Mí la casa de Israel en el desierto; no anduvieron en Mis Estatutos, y desecharon Mis Decretos, por los cuales el hombre que los cumpliere, vivirá; y Mis días de Reposo profanaron en gran manera; Dije, por tanto, que Derramaría sobre ellos Mi ira en el desierto para exterminarlos.

Pero Actué a causa de Mi Nombre, para que no se infamase a la vista de las naciones ante cuyos ojos los había sacado.

También Yo les alcé Mi Mano en el desierto, Jurando que no los traería a la tierra que les había Dado, que fluye leche y miel, la cual es la más hermosa de todas las tierras;

Porque desecharon Mis Decretos, y no anduvieron en Mis Estatutos, y Mis días de Reposo profanaron, porque tras sus ídolos iba su corazón.

Con todo, los perdonó Mi Ojo, pues no Los maté, ni Los exterminé en el desierto; antes Dije en el desierto a sus hijos: No andéis en los estatutos de vuestros padres, ni guardéis sus leyes, ni os contaminéis con sus ídolos.

Yo Soy יהוה vuestro D-os; andad en Mis Estatutos, y guardad Mis Preceptos, y ponedlos por obra; y Santificad Mis días de Reposo, y sean por Señal entre Mí y vosotros, para que sepáis que Yo Soy יהוה vuestro D-os.

Mas los hijos se rebelaron contra Mí; no anduvieron en Mis Estatutos, ni guardaron Mis Decretos para ponerlos por obra, por los cuales el hombre que los cumpliere vivirá; profanaron Mis días de Reposo.

Dije entonces que Derramaría Mi ira sobre ellos, para cumplir Mi enojo en ellos en el desierto.

Más Retraje Mi mano a causa de Mi Nombre, para que no se infamase a la vista de las naciones ante cuyos ojos los había sacado.

También les alcé Yo Mi mano en el desierto, Jurando que los esparciría entre las naciones, y que los dispersaría por las tierras, porque no pusieron por obra Mis Decretos, sino que desecharon Mis Estatutos y profanaron Mis días de Reposo, y tras los ídolos de sus padres se les fueron los ojos. Por eso Yo también les Di estatutos que no eran buenos, y decretos por los cuales no podrían vivir. Y Los contaminé en sus ofrendas cuando hacían pasar por el fuego a todo primogénito, para desolarlos y hacerles saber que Yo Soy "".

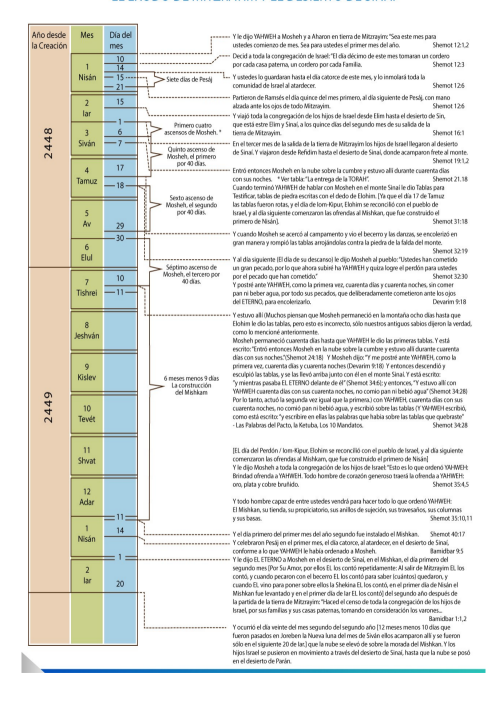
Aquí El Creador Hace la gran diferencia entre Su Pueblo y algunos miembros de EL que desobedecieron sistemáticamente y los demás pueblos que Lo rechazaron. A Los Suyos EL los dispersó, los esparció entre las naciones y a los demás les entregó mandamientos, decretos, estatutos y días de reposo que al que los practica nos le dan vida

eterna.

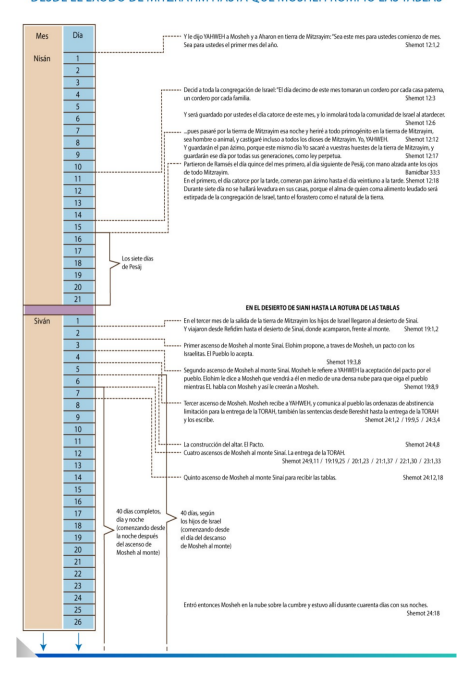
Por la rebeldía y la desobediencia y por la profanación de Los Shabatot para ambos, El Creador Dio Su disciplina, pero la clave está en que en Israel no todos la merecían porque no todos transgredieron Su Voluntad y la disciplina fue la dispersión, sabiendo porque El Mismo Lo Dijo, que luego Los recogería de los cuatro extremos de la tierra y Los rociaría con agua, Lavaría sus faltas y Les cambiaría el corazón y volverían a ser Su Pueblo y El Su Elohim, luego de Redimirlos, pero a los que Lo rechazaron y prefirieron la abominación, la idolatría, la profanación de Su Nombre y Su Reposo. Les Mostró un camino equivocado, que los conducirá creyendo que es el verdadero porque viene de EL, a la muerte espiritual y eterna.

Entonces si no vivirán bien hicieron y esto sí es del adversario, no recibir El Contrato Matrimonial, ni La TORAH, Los Mandamientos y Reposos que ella contiene porque dicen que fueron cumplidos por gracia y por su Mesías griego y porque de haberlo hecho, sería una tremenda contradicción espiritual que El Creador no admite por principio.

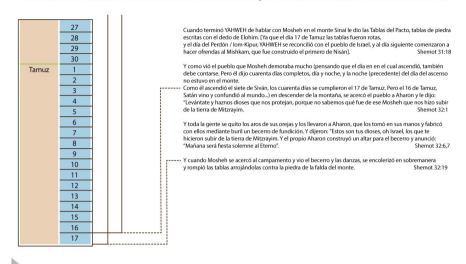
#### EL EXODO DE MITZRAYIM Y EL DESIERTO DE SINAI



#### DESDE EL EXODO DE MITZRAYIM HASTA QUE MOSHEH ROMPIO LAS TABLAS



#### DESDE EL EXODO DE MITZRAYIM HASTA QUE MOSHEH ROMPIO LAS TABLAS



Tomado de: **Secuencia de los acontecimientos de la Biblia.** Eliezer Shulman. Ministry of Defens. Israel.

### QUÉ OCURRIÓ AQUELLOS DÍAS EN EL MONTE SINAÍ

"Y יהוה Dijo a Moshéh: "He aquí, Yo Vengo a ti en una nube espesa, para que El Pueblo oiga mientras Yo Hablo contigo, y también para que te crean para siempre.

Y Moshéh refirió las palabras del Pueblo a יהוה.

Y יהוה Dijo a Moshéh: "Ve al Pueblo, y santificalos hoy y mañana; y laven sus vestidos, y estén preparados para el día tercero, porque al tercer día יהוה Descenderá a ojos de todo El Pueblo sobre el monte de Sinaí.

Y señalarás término al pueblo en derredor, diciendo: "Guardaos, no subáis al monte, ni toquéis sus límites; cualquiera que tocare el monte, de seguro morirá. No lo tocará mano, porque será apedreado o asaeteado; sea animal o sea hombre, no vivirá. Con

el sonido extendido del shofar, subirán al monte. Y descendió Moshéh del monte al Pueblo, y Santificó al Pueblo; y lavaron sus vestidos.

Y dijo al Pueblo: "Estad preparados para el tercer día; no toquéis mujer. Aconteció que al tercer día, cuando vino la mañana, vinieron truenos y relámpagos, y espesa nube sobre el monte, y el sonido del shofar muy fuerte; y se estremeció todo El Pueblo que estaba en el campamento. Y Moshéh sacó del campamento al Pueblo para recibir a D-os; y se detuvieron al pie del monte. Todo el monte Sinaí humeaba, porque יהוה había descendido sobre él en fuego; y el humo subía como el humo de un horno, y todo el monte se estremecía en gran manera. El sonido del shofar iba aumentando en extremo; Moshéh hablaba, y D-os le respondía con Voz tronante.

Y יהוה sobre el monte Sinaí, sobre la cumbre del monte; y llamó יהוה a Moshéh a la cumbre del monte, y Moshéh subió.

Y יהוה dijo a Moshéh: "Desciende, ordena al Pueblo que no traspase los límites para ver a יהוה, porque caerá multitud de ellos.

Y también que se santifiquen los sacerdotes que se acercan a יהוה, para que יהוה no Haga en ellos estrago.

Moshéh dijo a יהוה: "El Pueblo no podrá subir al monte Sinaí, porque Tú nos has mandado diciendo: Señala límites al monte, y santificalo.

Y יהוה Le Dijo: "Ve, desciende, y subirás tú, y Aarón contigo; más los sacerdotes y El Pueblo no traspasen el límite para subir a יהוה, no sea que haga en ellos estrago. Entonces Moshéh descendió y se lo dijo al Pueblo".

#### Shemot 19:9,25

Todo estaba listo, El Creador Quería cumplir Su Palabra empeñada de Tomar Esposa a esta sierva que acababa de ser liberada y libertada de Egipto de manos del adversario que quiso arrebatarla de Sus Manos Divinas y así burlar Su Plan perfecto y Sus Propósitos eternos de disfrutar y gobernar con ella toda la creación y por toda la eternidad.

Los cielos se oscurecieron, la naturaleza se silenció y se aquietó, nada se movía, ni el viento soplaba, ni el susurro, los pájaros y los animales se aquietaron y se prepararon para escuchar, el monte Sinaí se despegó de cuajo y se encendió en llamas y una humareda por todas partes se elevó, tronaba fuerte y los rayos y ruidos naturales sonaban y el shofar o shofarim, La Voz del Creador comenzó a sonar más y más fuerte ensordecedoramente, para que toda la creación los escuchara en todos los confines de todos los mundos del universo. El Trono del Amo del universo y Hacedor de todo cuanto existe, del Amoroso, todo Poderoso, Misericordioso, Varón de Guerra y de Justicia, El que Fue, Es y Será, que acababa de Liberar a Su Sierva y Amada de las guerras del adversario caído que había jurado "destruir" Su Plan y Propósitos eternos, Ese que jamás incumplió Su Palabra, se aprestaba a Hablarle a Su Pueblo Apartado, a Su Escogida y ahora purificada, para Hacerla Su Esposa, Su Sierva eterna al Entregarle Su Contrato Matrimonial o Ketuváh, Su Voluntad e Instrucciones expresadas en Su TORAH, La Madre.

Jamás en la historia de la humanidad y en la creación había ocurrido Un Acto más solemne y más significativo de cuantos ocurrieron, pues Su Majestad El Rey Único y Uno, Cumpliría Su Deseo de Compartir Su Trono y Su Poder con Su Sierva y Amada, El Pueblo Separado y Bendito de Israel.

No era poca cosa, era los más grande que había ocurrido y de ello toda la naturaleza bebía ser testigo presencial, todo el universo, estaba atento pues su shofar lo estaba anunciando y nadie, ni nada se lo quería perder, en millones y millones de años en el OLAM hazé, nada parecido, había ocurrido y ahora quedaría oficializado, era

el triunfo de Su Amor y Su Voluntad Poderosa, si EL Quiso asía será.

Podemos preguntar qué ocurrió pues si era Un Acto de tanto valor e importancia para EL, El Pueblo de Israel y el universo entero, los cielos y las tierras, los tronos, los dominios celestiales, entonces ¿Por qué se oscureció todo y la naturaleza enmudeció? En vez de ser un día resplandeciente, lleno de luz, de alegría, de alboroto y cantos, donde la naturaleza y los mundos se llenaran de sonidos y colores. ¿Qué pasó, porqué fue al contrario?

Porque EL Sabía que Lo había rechazado una gran cantidad de los que EL Quería y Amaba también, esa multitud de naciones que con sus corazones endurecidos y sus ojos ciegos a La Verdad y a Su Amor, le voltearon la espalda y ahora a pesar de haber salido de Egipto por Su Mano salvadora, preferían seguir esclavos y oprimidos por la oscuridad, el engaño, la mentira, el asesinato y el imperio del yetzer hará, que produjeron ese rechazo que tenía triste al Creador, a pesar de Su Inmensa alegría y gozo por su cumplimiento y logro al Entregarle que se separó del común del mundo y de la corriente de la razón y del propio criterio.

A EL Le dolió que uno solo de sus hijos y criaturas se perdiera y Lo rechazara a EL, que Es la suma y más del Amor, de la generosidad y la misericordia, que Voluntariamente y sin que nadie se Lo pidiera, Quiso Compartir El Gobierno y El Disfrute de toda la creación y en forma incomprensible desprecia Su Ofrecimiento y Entrega.

Su Dolor, Le impide celebrar con gran alborozo Su más Hermoso Logro y satisfacción, eso habla de Su Amor y Misericordia, tanto que sacrifica el gozo de Su propia firma de La Ketuváh y La Entrega de Las Instrucciones para cumplirlo, La TORAH.

Cruda y dura verdad que queda confirmada en el preciso momento de bajar Moshéh de la montaña portando las dos tablas del Contrato Matrimonial, cuando encontró que las gentes estaban adorando a un ídolo, un dios falso, un becerro de oro, engañando al sumo sacerdote Aarón y al Pueblo de Israel, haciéndoles creer que se trataba de יהוה

Tremendo adulterio espiritual que cometió una minoría del Pueblo inducidos por aquellos paganos idólatras que describe el profeta Ezequiel en el capitulo 20 y que salieron con El Pueblo de Egipto, pero que como ya vimos siguieron con su necio corazón puesto en los ídolos de sus padres.

Así como La Entrega del Contrato Matrimonial fue único y excepcional en toda la historia de la creación, así mismo fue ese adulterio espiritual, esa demostración de rebeldía y rechazo fue también una afrenta única y muy dolorosa para El Creador y Esposo.

EL sabía, porque todo Lo ve y más lo que ocurre con Sus propios Intereses, que Ese Momento Sublime e irrepetible al que asistió toda la creación, sería empañado por esta gran transgresión y rechazo que orquestaría el adversario para reafirmar su soberanía y señorío sobre aquellos que no eran hebreos y porque estaba furioso porque El Creador le había arrebatado de su indebido control, al Pueblo de Israel, Su más preciado Tesoro, Su Sierva y Esposa.

Este Esposo que Se Autodenomina como "Celoso" al extremo porque Lo reitera, conoce con anticipación ese hecho abominable contra Su Dignidad y Su Persona como Pareja, entristece Su Corazón y sin embargo sigue adelante con Su Palabra empeñada, con Su Plan Maravilloso y luego de que pasa el hecho terrible de la idolatría y se enciende Su

ira, solo toma disciplina para los que participaron directamente y perdona al sumo sacerdote Aarón y espera que Los Suyos se manifiesten arrepentidos y rectifiquen y en el día de la expiación, Les Entrega de nuevo las segundas tablas, porque las primeras se quebraron, confirmando así Su Palabra y Su cumplimiento estricto de Su Compromiso Matrimonial, tal y como Lo había Dicho.

Esto no quiere decir que EL Pasara por alto esta transgresión, no, de ninguna manera, pero sí que con infinita Misericordia y sabiendo que Su Plan de arrepentimiento, rectificación y reparación estaba en plena vigencia en el corazón de Su Pueblo y que lo estaba desarrollando con sinceridad y amor. Este tropiezo fue de un minúsculo grupo que se dejó influenciar por las gentes que no eran del Pueblo y que estaban habituados a la idolatría.

Acababan de hacer los sacrificios o las ofrendas del omer.

## <u>PRIMERA ENTREGA DE LAS DIEZ PALABRAS Y LA</u> TORAH

D-os Dijo todas estas Palabras, Diciendo:

"Yo soy יהוה tu D-os, que Te saqué de la tierra de Egipto, de casa de servidumbre.

"No reconocerás dioses de otros delante de Mí. "No te harás imagen, ni ninguna semejanza de lo que esté arriba en el cielo, ni abajo en la tierra, ni en las aguas debajo de la tierra.

"No te inclinarás a ellas, ni las honrarás; porque Yo Soy יהוה tu D-os, Fuerte, Celoso, que visito la maldad de los padres sobre los hijos hasta la tercera y cuarta generación de los que me aborrecen,

"Pero Quien Muestra Misericordia a millares, a los que Me aman y guardan Mis Preceptos. "No tomarás El Nombre de יהוה en vano; porque no dará por inocente יהוה al que tomare Su Nombre en vano. "Recuerda El día de Shabat para santificarlo.

"Seis días trabajarás, y harás toda tu obra; "más el séptimo día es Shabat para יהוה; Tu D-os, no hagas en él obra alguna, tú, ni tu hijo, ni tu hija, ni tu siervo, ni tu criada, ni tu bestia, ni tu extranjero que está dentro de tus puertas. "Porque en seis días Hizo יהוה los cielos y la tierra, el mar, y todas las cosas que en ellos hay, y Reposó en el séptimo día; por tanto, Bendijo el día de Reposo y Lo Santificó.

"Honra a tu padre y a tu madre, para que tus días se alarguen en la tierra que יהוה tu D-os Te da.

"No asesinarás.

"No cometerás adulterio.

"No robarás.

"No hablarás contra tu prójimo falso testimonio.

"No codiciarás la casa de tu prójimo, no codiciarás la mujer de tu prójimo, ni su siervo, ni su criada, ni su buey, ni su asno, ni cosa alguna de tu prójimo.

"Todo El Pueblo vio Las Voces el estruendo y los relámpagos, y el sonido del shofar, y el monte que humeaba; y viéndolo el pueblo, temblaron, y se pusieron de lejos.

"Y dijeron a Moshéh: Habla tú con nosotros, y nosotros oiremos; pero no Hable D-os con nosotros, para que no muramos.

"Y Moshéh respondió al Pueblo: "No temáis; porque para elevaros Vino D-os, y para que Su Temor esté delante de vosotros, para que no pequéis.

"Entonces El Pueblo estuvo a lo lejos, y Moshéh se acercó a la oscuridad en la cual estaba D-os.

"Y יהוה Dijo a Moshéh: "Así dirás a los hijos de Israel: Vosotros habéis visto que He hablado desde el cielo con vosotros".

Shemot 20:1,22

Hasta aquí La Entrega de La Ketuváh que estaban grabadas en las dos tablas de piedra

Es muy importante ver Este Contrato con los ojos de una esposa y recibirlo en el corazón y con la mente para que así como fue grabado en La TORAH con Su propio Dedo y en cada uno de Sus Hijos, o miembros del Pueblo y están como una especie de código, para que solo los que lo recibimos lo podamos conocer, descifrar y vivir como EL Lo espera, veamos como escrito en forma coloquial, como lo harían dos personas que se aman con todas sus fuerzas y así gozar de su forma de regular su relación que será en virtud a su desarrollo y cumplimiento eterno, majestuoso y sublime.

Ambos están convencidos de que no hay nada más poderoso que Ese Amor que sienten y viven el uno para el otro, para El Jatán y Amo del universo Su Majestad יהוה, la culminación y el comienzo de Su Plan perfecto y Sus Propósitos, la realización de Su Sueño y Visión eternos y para La Kalah, El Regalo por gracia, por Amor y Generosidad de Su Jatán, más grande, insospechado e inmerecido por Sus propios Méritos de toda Su existencia y de toda la creación, la más increíble bendición y gozo que jamás se diera a ningún ser creado.

Veamos cómo "Hablaría" con Ternura y mucho, mucho Amor a Su Amada Sierva después de este grave incidente, de Un Acto de Justicia Divina, el arrepentimiento y expiación de su pasividad ante la instigación a la idolatría y transgresión de La Voluntad Expresa y Única de Su Amado Divino. Sería así:

# <u>DIEZ PALABRAS, ASERET HADIVROT, KETUVÁH,</u> COLOQUIAL<u>ES</u>

"Yo Soy YAHWEH Tu Esposo, Quien Te sacó de Egipto donde te hicieron esclava.

"Desde este momento ya no tendrás que honrar a esos dioses falsos, ni servirles y menos en Mi Presencia.

"No trates de representarme con imágenes que creas que están en los cielos, en la tierra, debajo de la tierra o debajo de las aguas, porque tu eres hecha a Mi Imagen y Semejanza y esa es Mi Voluntad, que admires Mi Obra y Me reconozcas cuando mires a tu prójimo, porque esa fue Mi Intención, Mi Voluntad perfecta y no hay otra.

"Cuidado con postrarte a adorar lo que no es, o es falso, tratando de suplantarme, porque Yo Soy Tu Esposo, Tu Autoridad y Soy Celoso y te puedo disciplinar, como lo hace un padre con sus hijos, nietos y bisnietos, usando a los que Me son contrarios o son mis enemigos.

"Pero Yo Soy Benevolente y Benigno con los que te traten bien y hablen bien de ti, esos Me aman, Me obedecen porque cumplen Mis Mandamientos.

"No pronuncies Mi Nombre sin tener un propósito válido, ni Lo ocultes cuando se debe pronunciar, si no es para Honrarme como Esposo y Elohim o para dar testimonio de Mi Justicia, Verdad y Misericordia, porque si lo haces en vano, o sin respeto, sería tan grave para Mí, que no tendré Misericordia y no Te perdonaré.

"Hay un Día en la semana en el que Yo Dejaré de crear y Reposaré de hacerlo, es El Día séptimo y Lo Llamo Shabat, Lo He reservado para Visitarte y Compartir contigo como Esposa, hasta que Venga por ti y Me pueda Entregar solo a ti y tu a Mí.

"Te Ordeno que hagas todo tu trabajo en los seis días de la semana.

"Pero el séptimo día, Shabat, desde la tarde del sexto, no harás ningún trabajo, nada que modifique la creación, ni tu misma, ni tu hijo, ni tu hija, ni las personas que trabajan para ti, ni tus animales de trabajo, ni los que quieren ser de Mi Pueblo y viven dentro de tus habitaciones, para que ellos también al dejar de crear reciban el beneficio de Mi Visita y de la obediencia.

"Recuerda que fuiste esclava y que te hicieron adorar a dioses falsos en la tierra de Egipto y que Yo Te saqué con Mano fuerte contra faraón y su ejército y que Fui Generoso contigo a la salida, pues recuperaste tus bienes, tu libertad y paz, por eso Te Ordeno que separes El Shabat, el séptimo día, para que no lo olvides.

"Si quieres Reinar Conmigo en Adamáh por toda la eternidad, debes Honrarme como honras a tu padre y a La TORAH, como lo haces con tu madre.

"No quites la vida a nadie y menos a tu prójimo que sea inocente, porque sus vidas además de pertenecerme son parte de Mi Esposa también y no busques o reconozcas a otros supuestos esposos o parejas dentro de los dioses falsos, como hicieron tus antepasados con el becerro de oro en El Sinaí. Jamás secuestres o quites la libertad a un semejante o prójimo, porque lo haces Conmigo, recuerda que Fui Yo Quien Les Dio la libertad y es su derecho. Tampoco declares o hables falsamente contra ellos en los tribunales, en público o en privado, porque al hacerlo Me infamarás a Mí, pues Yo Estoy en ellos y son parte de Mi Esposa también.

"Si vas a ser La Heredera de la creación y vas a gobernar sobre ella, no debes codiciar y desear con el corazón los bienes que forman tan solo una minúscula parte de Esa Herencia, como son las propiedades de tu prójimo, sus casas, sus campos, sus sirvientes, los animales para su trabajo, su mujer, porque ella como tu, llevan Una Porción.

**Bamidbar 5:1,18** 

Este Contrato fue Entregado directamente a La Esposa que Lo había aceptado, cuando dijo: "Haremos todo cuanto EL nos Ordene" cuando todos los pueblos Lo habían rechazado.

Va dirigido y a no todo el género humano que representado por aquella multitud mezclada que estaba ahí cuando bajó Moshéh y encontró el becerro de oro y a ellos con algunos pocos hebreos adorándolo, sino que fueron hechas y entregadas ya directamente para Su Sierva, Israel y eso sucedió el día de La Expiación, es decir en Iom Kipur, lo que significa que EL había Aceptado la rectificación, la teshuváh y el tikun de Su Sierva por lo ocurrido la primera vez que EL Ofreció Su Ketuváh y Entregó La TORAH, en presencia de toda la humanidad y que por la dolorosa transgresión, se rompió con ello, los que la cometieron y Lo rechazaron.

Pero EL jamás Ha dejado de cumplir Su Palabra y jamás se Ha equivocado, por eso es que Representa el testimonio de Su Nombre de Verdad y Soberano. Ahora Lo hace para confirmar Su Especial Cuidado en Hacerlo para Desarrollar Su Plan perfecto y Sus Propósitos y como prueba de Su Amor infinito e inquebrantable hacia quienes habían sido fieles, Su Sierva, Israel.

#### **IMPORTANCIA DE LAS ASERET HADIVROT**

"Llamó Moshéh a todo Israel y les dijo: "Oye, Israel, Los Estatutos y Decretos que Yo pronuncio hoy en vuestros oídos; aprendedlos, y guardadlos, para ponerlos por obra.

"יהוה nuestro Elohim Hizo Pacto con nosotros en Horeb.

"No con nuestros antepasados Hizo יהוה Este Pacto, sino con nosotros todos los que estamos aquí hoy vivos.

"Cara a cara Habló יהוה con vosotros en el monte de en medio del fuego.

"Yo estaba entonces entre יהוה y vosotros, para declararos La Palabra de יהוה; porque vosotros tuvisteis temor del fuego, y no subisteis al monte.

Devarim 5:1,5

Y sigue agregando luego de Entregar estas nuevas tablas ya hechas por Moshéh, pero grabadas con El Dedo del Creador y llenas del Poder de Su inmenso e infinito Amor por esa Sierva fiel que sufría por haberLo enojado y molestado cuando Quiso Entregárselas la primera vez. Veamos:

"Estas Palabras יהוה Las Dio a toda vuestra congregación en la cima de la montaña, desde en medio del fuego de la nube y la nube espesa, Una Gran Voz, que jamás ha de repetirse y EL Las Escribió en las piedras en las dos tablas y Me las dio.

"Ocurrió que cuando oísteis La Voz de en medio de la oscuridad y visteis la montaña que ardía en fuego, todas las cabezas de vuestras tribus y vuestros ancianos se aproximaron a Mí, dijeron: "He aquí que חוֹהוה, nuestro Elohim, nos Ha Mostrado Su Gloria y Su Grandeza y oímos Su Voz de en medio del fuego; este día vimos que D-os Le Habla a Su sierva y aun vive.

"Tu debes acercarte y oír lo que יהוה nuestro Elohim Dice y tú debes decirnos todo lo que יהוה, Te dirá a ti, entonces oiremos y haremos.

"הוה Oyó el sonido de vuestras palabras, cuando hablaste conmigo y Me Dijo: "Oí el sonido de las palabras de este Pueblo, que te ha hablado; hizo bien en todo lo que habló.

"¿Quién puede asegurar que este corazón ha de permanecer suyo para Temerme y observar todos Mis Preceptos todos los días, para que sea bueno para ellos y para sus hijos por siempre? "Ve y diles: "Regresad a vuestras tiendas".

"Pero en cuanto a ti, quédate a aquí Conmigo y Te Diré todo El Precepto, Los Decretos y Ordenanzas que les enseñarás y ellos realizarán en la tierra que He de Darles, para poseerla.

"Tendréis cuidado de actuar tal como Ordenó יהוה, vuestro Elohim, iréis, para que viváis y sea bueno para vosotros y prolonguéis vuestros día en la tierra que habéis de poseer.

Devarim 5:1, 30

# 1. ESTAS PALABRAS SON DEFINITIVAS PORQUE LE DEFINEN EL FUTURO ESPIRITUAL Y LA ESPECIAL ESCOGENCIA DE LOS QUE LA ACEPTARON

Son nada más y nada menos que la forma que Eligió El Creador "Una Boda y Su Contrato o Pacto eterno de Alianza", para Separar para EL a Una Esposa, Su Sierva y Su otra Mitad, pero como Lo Dice EL con toda claridad, no para Hacer una ceremonia puntual, muy bonita y muy romántica. No, es para Compartir, Disfrutar y Gobernar con EL, como Rey y Amo absoluto de toda la creación de todos los mundos, por toda la eternidad.

¿Acaso es Un Propósito ruin y mezquino, o Una Promesa poco halagadora e irreal? O ¿Es la más grande Empresa en la cual Se Empeñará El Creador de todo lo creado y que jamás ha Dejado de Cumplir lo que Ha Dicho y Prometido?

¿Por qué el hombre es tan necio y ciego, como para desechar Semejante Bendición, Única e irrepetible, como no hay, ni ha habido nunca en toda la historia de la creación?

¿Por qué el hombre en una muy alta proporción en la humanidad, prefiere ser o estar sujeto y obedecer al padre de la mentira y vivir sumido en la inclinación al mal, que ser libre y comprometido con los más altos valores del amor, la verdad, la justicia, la equidad, la sanidad, la prosperidad, la seguridad, la protección y El Respaldo de Quien sí Puede Brindárselo y jamás, nunca Le quedará mal o lo engañará?

El hombre prefiere vivir creyendo que es él quien con su razón, su inteligencia, su mucha ciencia y su reducida capacidad, puede manejar y/o obtener por sus propios medios y valores, sin contar si son o no del agrado del Creador por ser o no Su Voluntad, el futuro eterno espiritual que EL Prometió y Se Comprometió a Dar a quienes Lo obedecieran dócilmente y con todas sus fuerzas y amor.

Aquí ha funcionado con dolor decimos, el mismo mecanismo que provocó la caída de nuestros padres y es lamentable que el hombre no aprendiera en casi 6000 años y cayera una y otra vez en lo mismo, es decir, que "desobedeciendo a Su Creador sería como EL", lo cual no trajo sino desdicha y la pérdida de La Presencia e incomunicación con EL y el origen de todos los males para la raza humana.

2. Es tan importante Este Documento que es el único en toda la historia de la humanidad y del Pueblo de Israel que El Creador en Persona Ordenó Guardar en físico y construir Un Arca o Caja Fuerte especial para ello. Esta Arca llamada "El Arca de La Alianza o del Testimonio".

"Harán también un Arca de madera de acacia, cuya longitud será de dos codos y medio, su anchura de codo y medio, y su altura de codo y medio.

"Y la cubrirás de oro puro por dentro y por fuera, y harás sobre ella una cornisa de oro alrededor.

"Fundirás para ella cuatro anillos de oro, que pondrás en sus cuatro esquinas; dos anillos a un lado de ella, y dos anillos al otro lado.

"Harás unas varas de madera de acacia, las cuales cubrirás de oro.

Y meterás las estacas por los anillos a los lados del Arca, para llevar El Arca con ellas.

Las varas quedarán en los anillos del Arca; no se quitarán de ella.

Y pondrás en El Arca el testimonio que Yo Te Daré.

Y harás un propiciatorio de oro fino, cuya longitud será de dos codos y medio, y su anchura de codo y medio.

Harás también dos querubim de oro; labrados a martillo los harás en los dos extremos del propiciatorio.

Harás, pues, un querub en un extremo, y un querub en el otro extremo; de una pieza con el propiciatorio harás los querubim en sus dos extremos.

Y los querubim extenderán por encima las alas, cubriendo con sus alas el propiciatorio; sus rostros el uno enfrente del otro, mirando al propiciatorio los rostros de los querubim.

Y pondrás el propiciatorio encima del Arca, y en El Arca pondrás el testimonio que Yo Te Daré.

Y de allí Me Declararé a ti, y Hablaré contigo de sobre el propiciatorio, de entre los dos querubim que están sobre El Arca del testimonio, todo lo que Yo Te Mandaré para los hijos de Israel.

Shemot 25:10,22

Testimonio: Demostración del Cumplimiento de Su Voluntad, Promesas, Bendiciones, Pactos, Compromisos y todo lo que significa Respuestas Positiva.

Pasa desapercibido para la inmensa mayoría de las personas que conocen Las Escrituras, especialmente La TORAH, incluso para los estudiosos del Pueblo de Israel, que Un Hecho tan notorio como este, que tiene un poderoso significado espiritual, por ser Exclusivo, Único e irrepetible de parte del Creador que:

- Sea El Contrato, El Único Documento físico que EL Ordenara guardar por siempre.
- Que Ordene hacer Un Arca tan hermosa y rica para guardarlo.
- Que Esa Arca sea puesta como Objeto Único en El Lugar Santísimo de La Tienda de Reunión y luego en El Templo.
- Oue Lo Llame Su Testimonio
- Que Ordene Colocarle una tapa al Arca que contiene El Contrato y que sobre Esa Tapa sea precisamente El Lugar escogido para <u>Posarse El Mismo</u> y Reunirse con Moshéh y los sumos sacerdotes.
- Que esa Tapa, Sea Su Trono como Rey y más tarde con Su Sierva como Esposos.
- 3. Llama Arca del Testimonio al Contrato Matrimonial, porque Lo considera así, Un Testimonio de Su Fidelidad y El Cumplimiento de Su Palabra empeñada desde el principio de la creación, donde El Quiso Casarse, Ser Pareja, Uno Solo con Su Sierva, para como lo hemos visto reconocerLo, Disfrutar la creación y Gobernar con EL, compartiendo Su Gloria como Soberano del universo.

Llamó testimonio también a un omer de maná que Ordenó guardar en El Arca, juntamente con El Contrato Matrimonial, para que todas las generaciones supieran que EL como Esposo Sustentó a Su Sierva durante todo el tiempo que ella anduvo por el desierto.

Y Llamó además testimonio a la vara de Aarón que Ordenó guardar en El Arca con El Contrato y El Maná, para mostrarle a las generaciones que La Autoridad era de EL en este Hogar y que como Cabeza, Era también Sacerdote de Su Casa, Sumo Sacerdote del Orden nuevo.

Esto es maravilloso y el significado muy poderoso, pero solo lo entienden quienes están involucrados, a quienes está dirigido, Su Sierva, Su Pueblo Amado Israel, con quien EL Compartirá.

¿A qué otro pueblo le corresponde este Testimonio, Esta Alianza, Esta Bendición, si les fue Entregado con exclusividad y aun fue puesto en El Templo y en Su Lugar más especial y exclusivo, al que solo tenían acceso Sus Hijos, aquellos que Separó para EL y para los cuales EL Se Separó de los demás pueblos?

4. Recordemos que El Arca fue escondida desde la destrucción del primer templo y que solo será sacada, recuperada cuando El Mashiah Venga a Ser Coronado como Rey y a Tomar a Su Pueblo como Sierva y Esposa, cuando se Celebre Su Boda, porque cuando El Reclame a Quien Es Su Sierva, solo Un Pueblo podrá exhibir la posesión de Su Ketuváh, como toda Esposa hebrea o judía, cosa que no podrán hacer las naciones, las doctrinas de hombres o religiones, que ni siquiera conocen el concepto, ni reconocen las tablas con Las diez Palabras como tal.

# CÓMO RECTIFICA SHAVUOT (NAASÉ VENISHMÁH)

Esta no es la excepción, el solo hecho de confirmarle al Amo de universo la fidelidad y obediencia sumisa a todo lo que EL Gobernare, a Su Voluntad Expresada en Las diez Palabras o Contrato Matrimonial y a todos Sus Deseos y Mandamientos cuando se le dijo a Moshéh, para que se lo transmitiera a EL y se hiciera a viva Voz y delante de todos los pueblos y naciones de la tierra, representadas en esa "multitud mezclada" que salió de Egipto junto con El Pueblo de Israel, es ya una poderosa forma de mostrar

arrepentimiento por haber desobedecido y de <u>rectificación</u> por lo que causó disgusto a EL y el daño a Su Causa. ¿Por qué? Porque es precisamente lo contrario a lo que hicieron nuestros padres cuando cayeron al principio de la creación.

Además se continuó <u>rectificando</u> cuando se <u>arrepintieron</u> de haber participado aunque fuera apenas una pequeña porción del Pueblo en el bochornoso y delicado acto de adulterio espiritual o de idolatría con el becerro de oro auspiciado por dichas naciones paganas que los acompañaron a la salida de la esclavitud y la opresión que sufrieron en Egipto.

Recordemos que solo hasta el día de la expiación o Iom Kipur, recibieron las nuevas tablas por cuanto las primeras se habían quebrado en aquel episodio lamentable.

¿Cómo sabemos que <u>el arrepentimiento y la rectificación</u>, fueron aceptados en aquella oportunidad de Shavuot? Pues porque EL Movido por esa actitud sincera del Pueblo de Israel y Su inmensa Compasión, Amor y Misericordia, Decidió seguir adelante con Su Compromiso y Palabra empeñada y no vaciló en Entregarle otra vez Las Palabras escritas en las nuevas tablas, a Su Sierva y Amada Israel.

Hay una serie de elementos que nos muestran la actitud de <u>arrepentimiento rectificación y reparación</u> de todo lo negativo que fue hecho desde la caída. Veamos:

- a. Durante los primeros siete días desde la salida, consumieron panes asimos, sin levadura, para mostrarle a EL y por Orden Suya, que dejaban atrás la levadura que estaba representada en el yetzer hará o inclinación al mal.
- b. Sacrificaron la ofrenda mecida del omer, por cuarenta y nueve días, hasta el día cincuenta, elevando su

- espíritu y sacándolo de lo profundo de la sima en la que estaban sumergidos y postrados por la situación de esclavitud y opresión a la que los sometieron en Egipto.
- c. Cuando les ordenaron purificarse, lavar las ropas, establecer y respetar unos límites, así lo hicieron con gozo y sin vacilación, ni cuestionamientos de ninguna clase.
- d. En el momento en el cual El Creador Ofreció a la humanidad entera Su Contrato Matrimonial y Su TORAH, fue El Pueblo quien clamó a viva voz, "Haremos todo Lo que Ordenes", lo cual hicieron de todo corazón y con todas sus fuerzas.
- e. Luego del mal suceso del becerro de oro, propiciado por las naciones paganas, pero donde participaron algunos de los del Pueblo. Todo este se <u>arrepintió</u>, <u>expió</u>, <u>pidiendo perdón y rectificando</u> su conducta, hasta el punto de conseguir La Gracia del Eterno y Esposo y consiguiendo que con ello, Les Entregara Su Contrato Matrimonial.

Estos puntos son sumamente importantes y definitivos dentro de la tarea propuesta en los tiempos de los hombres y Las Fiestas para <u>rectificar y reparar</u>, como lo estamos demostrando.

Todo, absolutamente todo Lo que Hace nuestro Creador tiene siempre una explicación, un significado de edificación o formación espiritual para con el hombre y la creación. Pero en el caso de Las Fiestas, paso a paso y como parte de Un Gran Plan para "lavar y rectificar" la desobediencia y la transgresión que desde la caída hasta hoy cometimos los que con EL en Su inmensa Generosidad, Amor y Misericordia fuimos Apartados y Escogidos para Ser Su Pareja, Su Sierva

Amada y Esposa para compartir en forma íntegra y total la creación Disfrutándola y Reinando con nosotros solo por Su Gracia y Poder.

#### **NOTA ACLARATORIA:**

¿Dónde está en esta descripción de lo ocurrido y expresado con toda claridad en Las Sagradas Escrituras y en especial en La TORAH, la supuesta fundación o constitución de una o varias religiones gentiles o paganas, como ellas dicen, cuando inclusive le cambiaron el nombre hasta a La misma Fiesta llamándola "Pentecostés"?

Qué lamentable y perverso este histórico error y engaño, orquestado por el padre de la mentira, el adversario, para socavar o minar la sólida Intención del Creador de llevar a cabo Su Plan perfecto y Sus Propósitos eternos y sobre todo no permitir que se rectifique y repare y agradarLo a EL.

Al final de este documento trataremos de mostrar lo que dicen Las Escrituras de lo que ocurrirá a estos equivocados y manipulados agentes del engaño que ellos mismos escogieron voluntariamente.

# <u>HAGAMOS UN ANÁLISIS SOMERO SOBRE LA</u> <u>KETUVÁH</u>

Cuando estábamos dispersos por entre las naciones, asimilados entre sus doctrinas paganas y religiones hechas por los hombres, quizás por el velo que teníamos o por haber permitido ser "permeados" por sus doctrinas llenas de asuntos contrarios a La Voluntad perfecta del Creador, en este tiempo como ya dijimos, conocíamos Las diez Palabras,

no con ese sentido poderoso y único, sino como "El Decálogo", Los diez Mandamientos de D-os. E inclusive llegamos luego a decir que ya habían sido resumidos en "Amarás a Tu D-os con todo tu corazón y por encima de todas las cosas y a tu prójimo como a ti mismo".

Las explicaciones eran todas de carácter "interpretativo" y con la exégesis propia de aquellas religiones plagadas de conceptos interesados y salidos de los "padres y el magisterio de la iglesia", que tenían y aun tienen la autoridad espiritual que les "conceden" los concilios, las encíclicas y "La Presencia del Espíritu Santo" en ellos.

Pues bien, ahora que salimos de Egipto, es necesario aclarar que esos "Diez Mandamientos" son Un Verdadero Contrato, con obligaciones y derechos para las partes y que es necesario entenderlo tal y como EL Quiere y no como a nosotros nos parece o creemos que dice.

Ya vimos que Es El Documento más importante que El Creador nos Entregó juntamente con Las Instrucciones para cumplirlo o sea La TORAH y que define nuestra situación espiritual eterna con EL.

Sin más dilaciones, veamos una breve, muy breve revelación sobre el contenido del mismo:

#### **ASERET HA DIBEROT**

Primera Palabra - Mitzvá 25

Creer en la existencia de YAHWEH.

מעוה האמונה נהי י תבוד

No reconoceras otros dioses (dioses falsos) delante de mi.

לא יהיהלך אלהים אחליב עלבני

No hacer un idolo o imagen. איםור עשיית פסל

איםור השתחואה לעבוזה זרה

איםור ענורה לענורהזרה No rendir culto a un idolo.

Primero, hay Un Ser Superior que Creó, Hizo y Formó todo cuanto existe, Es Quien Gobierna el universo, Fue, Es y Será eternamente, Es el tiempo y el espacio, todo Lo llena, Es La Plenitud de todo lo bueno y puro, fuera de EL no existe otro ser que pueda ser llamado D-os o Elohim, EL Es El Único Creador, Es El Amor, La Misericordia, La Generosidad, La Justicia, La Verdad, La Luz, El Proveedor, La Paz, pero Es Varón de guerra, Compasivo y Firme, La Cabeza de Su Pueblo, Su Esposo, Su Protector, Su Guía, Hizo un Pueblo para EL y Se apartó de los demás, Es Fiel y Celoso, Jura y Cumple, no miente, Es La Vida y La Otorga, La Sostiene, Es El Rey de todos los reyes y EL Es Quien Los Pone y Los quita, Es Poderoso Gigante, Amo de los ejércitos y de toda la

creación. Su Nombre Lo describe totalmente, Es Único y Uno Solo y la primera condición de reconocimiento y rectificación, aquellos que no crean en EL y se sometan dócilmente a Su Voluntad con todas sus fuerzas, no están dentro de la realización de Su Plan perfecto y Sus Propósitos eternos.

EL, no Creo todo a partir de la nada, todo tiene origen en EL, aun aquellos seres que por soberbia y desobediencia pervirtieron o dañaron con el engaño o mentira lo bueno que EL había Hecho. EL que Hizo la naturaleza, Le Puso leyes y las Puede Suspender si así lo Quiere, a Voluntad.

Así como todo salió y fue Creador por EL, EL Mismo no depende de nadie, ni nada.

EL Lo Puede todo y nada le es imposible, pero por Su forma de Ser y Hacer, Se Ha Autolimitado en algunas cosas, como por ejemplo, como EL Es La Verdad y nadie más por sí mismo lo es, entonces EL Mismo Se restringe y "no puede ser" mentiroso o engañador, pero así mismo Exige que nosotros también lo hagamos para que no dudemos de Su existencia y de que Es Uno y Único, que no hay más creadores o amos del universo que EL.

De esta Mitzvá o Palabra se derivan varias que elevan al hombre de Su Pueblo que las cumple. Así:

- Mitzvá 25: Saber que El Creador Existe
- Mitzvá 26: No creer o suponer que otro dios existe, aparte del Creador יהוה
- ⊚ Mitzvá 417: Saber que El Eterno, יהוה Es Uno
- Mitzvá 418: Amar a יהוה
- Mitzvá 432: Temer a יהוה
- Mitzvá 387: No dejarnos descarriar por pensamientos de hombres o por las cosas que vemos.

El acto de obedecer estos Mitzvot o cualquiera de las que EL nos Puso como Sus Instrucciones, es de hecho reconocer que El Es D-os y nuestro Elohim. En este cumplimiento no debe hacerse distinción entre Mitzvot grandes o pequeños, así reconocemos que Es La Única Autoridad celestial que tenemos y que Le agradecemos Habernos Creado.

Una de las características de Los Suyos, es precisamente que creemos en Su Existencia y que no hay otro fuera de EL.

Esta convicción tiene que ser completamente natural para nosotros y hace que de forma automática reconozcamos que tenemos una parte de Su Naturaleza, Chispa, o Aliento de vida, es decir que EL que desde luego Existe y Es Único, nos Sacó de Su Esencia y Su propia Naturaleza y a EL volveremos al final de los tiempos y seremos otra vez Uno con EL, por toda la eternidad.

Toda la fuerza y concreción de esta convicción sobre la existencia, amor, temor, obediencia, reconocimiento y disfrute de Su Naturaleza Divina para prepararse a Gobernar con EL como Su Sierva y Esposa, está descrito en lo que se ha llamado Los Principios del Judaísmo, del cual hay varias versiones y aquí presentamos cómo lo entendemos:

# PRINCIPIOS Y CONVICCIONES SOBRE NUESTRA EMUNÁ

<u>Primer Principio</u>: Creer en la existencia de D-os. Nosotros creemos en La Existencia del Único Creador y Amo de todo lo que existe bueno y recto en todo el universo y nada fue, es y será sin Su Voluntad.

<u>Segundo Principio</u>: Creer que El Creador Es Uno. No hay y no cabe al menor duda de que nuestro Creador y Señor Es Uno, EL Es nuestro D-os que Existió, Existe y Existirá y que Se puede Manifestar como a EL Le convenga y Crea que es necesario para Cumplir Su Voluntad Soberana.

<u>Tercer Principio</u>: Creer que EL no tiene forma distinta de la que EL Quiera Tener. La Forma que EL Tome es solo la máxima Expresión de Su Voluntad y según Su Conveniencia, como parte del Cumplimiento de Su Plan perfecto y Propósitos.

<u>Cuarto Principio</u>: Creer que D-os Es eterno, Existió antes de que todo existiera y Existirá aun cuando todo dejara de existir. EL Es el tiempo y el espacio, Es la eternidad. Todo en EL Fue, Es y Será. EL Fue el primero, Es El Único y más grande y Será El Último, Su Nombre Lo Puso sobre todo nombre y nadie Le enseñó y nadie Le dijo qué hacer, cómo y cuando en el universo, en Su creación y su funcionamiento.

Quinto Principio: Creer que El Creador Es El Único a Quien se debe orar, servir y obedecer con todas las fuerzas. Solo EL Es Digno de nuestras oraciones, súplicas, clamor, loa, alabanza, arrepentimiento, gratitud, rectitud y reparación. Solo a EL debemos servir y obedecer porque EL Es nuestro Creador, Amo, Señor y nuestro Esposo eterno y Soberano.

Sexto Principio: Que El Creador Se Comunica con Los Suyos y con la humanidad a través de sus profetas y Su Revelación o Comunión Íntima con ellos. Este es el tiempo de La Revelación de los tiempos postreros donde EL Está Entregando Sus Secretos que Puso en Su Propia Naturaleza Divina y Usa a todo Su Pueblo porque EL Mismo Escribió con Su Dedo en el corazón y la mente del Pueblo Su Profecía, Su Verdad, Su Voluntad y todos Lo Conoceremos hasta que todo sea consumado.

<u>Séptimo Principio</u>: Creer que EL Ha Mandado a grandes profetas, patriarcas, reyes, jueces, sacerdotes y todos los instrumentos que han edificado y construido a Su Pueblo, Su Esposa, Su Sierva. Estos son los tiempos donde todos Los Suyos Lo conocerán y a través de Su Pueblo Lo reconocerán las naciones enteras, porque estamos en los tiempos postreros, antes de La Venida del Mashiah y que se concrete Su Plan perfecto y Sus Propósitos, tal y como Lo

Hizo antes a través de Sus profetas e instrumentos adecuados y poderosos.

Octavo Principio: Creer que La TORAH que tenemos ahora, es la misma que le entregaron a Moshéh para El Pueblo de Israel como depositarios eternos. Mi Pueblo "pereció" por falta de conocimiento de La TORAH, por desconocer que fue escrita en original y sin alteraciones o malas traducciones, en el corazón y la mente de Sus Hijos, eso incluye Su Voluntad, Instrucciones, La TORAH, La Misma, invariada o sin modificación del original que fue entregada a Su Pueblo a través de Moshéh.

Noveno Principio: Creer que La TORAH Es La Palabra permanente, eterna, inmutable del Creador. No solo Es y Será Su Única Palabra y que no puede ser modificada y a la que no está permitido, ni agregarle, ni quitarle ni siquiera una coma so pena de ser cortado de Su Pueblo. Para evitar que el hombre la alterara o manipulara, La Preservó en Su propia Naturaleza que Puso en Una Chispa en cada uno de Sus hijos de Israel.

<u>Décimo Principio</u>: Creer que El Creador Conoce todas las acciones y los pensamientos de cada ser humano. Aunque EL Es infinitamente Respetuoso y Da plena libertad al hombre, a la totalidad de la humanidad, para hacer, decir, pensar y desear lo que quiera. El Mismo Exige al Pueblo de Israel obedecer firmemente y con todas sus fuerzas, Sus Instrucciones, Sus Mandamientos, Preceptos, Días de Reposo y del cumplimiento de ello condiciona Su Amor.

<u>Décimo Primer Principio</u>: Creer que EL Recompensa solo a los que obedecen Los Preceptos de La TORAH y Dará o Compartirá Su Reino con los que obedecen Su Ketuváh. La libertad de reconocerLo a EL como Único Creador y Amo del universo y de obedecer o no Sus Preceptos Expresados en La TORAH y Su Voluntad establecida en Su Contrato Matrimonial, está acompañada necesariamente de La Recompensa, Bendición, elevación Espiritual y material para los que Lo obedecen totalmente y también y principalmente Compartirá con ellos Su Reino eterno y Lo Disfrutará a plenitud. No obedecerLo como muchos escogen, trae sus consecuencias y efectos, que el desobediente asume con plena advertencia y conocimiento.

<u>Duodécimo Principio</u>: Creer en El Mashiah, que ya Vino y que Vendrá y en Quien Es. Cuando El Creador Decidió Encarnarse y Tomar forma física para con Esa Figura Hacer al hombre a Su Imagen y Semejanza y que pudiera Acercarse físicamente al hombre y Fuera El Mayor Instrumento de Su Redención, El Reino y Su Boda y Vendrá de nuevo al final de los tiempos para Cumplir Su Plan perfecto y Sus Propósitos eternos. El Mashiah Es Su Verbo, Su Luz, Su Verdad, Su Camino y La Vida eterna. Es EL Mismo, La Unicidad y La Plenitud, no Son dos, Es Su Manifestación Física Hecha Hombre.

Décimo Tercer Principio: Creer que El Creador Resucitará a los muertos. El tiempo del Creador es la eternidad y ese mismo tiempo Le dio al hombre cuando Lo creó, pero luego de la desobediencia y la caída en adamáh, Le dio al hombre un tiempo limitado de vida para que rectificara y reparara su transgresión y Lo envió a la eretz, esta tierra de rectificación. Cuando el hombre cumple su tiempo, muere físicamente y El Creador Lo resucita en su cuerpo original, Le devuelve la inmortalidad, Lo Juzga y dependiendo de su comportamiento o rectificación, si la hizo o no, Le da un Premio eterno, Compartir Su Gloria, Disfrutar y Gobernar la creación para siempre, o Lo castiga con la ausencia de Su Misericordia y Amor.

Hechos estos reconocimientos y cumplidos estos Mitzvot, es imposible que Los que Son Suyos y están rectificando de Su Mano Misericordiosa, puedan creer en dioses falsos hechos por hombres, porque estarán experimentando Su Amor, La Cercanía, Las Respuestas que representan Su Respaldo, Su Sanidad, La Seguridad; La Paz, La Sabiduría y todos Los Bienes Espirituales que EL con Su Amor y Cuidado Les entrega a los que Le creen y le obedecen con amor y dócilmente.

Solo los necios y duros de corazón, los que andan en las tinieblas e ignorantes de La Verdad, los que han renunciado a "La Chispa", a La Naturaleza Divina y dicen y declaran en ellos que son de "naturaleza pecaminosa", esos son los que siguen o dependen de dioses falsos, de madera, metal o de materia sin vida, ni poder alguno, porque no Existe sino Un Solo y Único D-os o Elohim que todo Lo creó.

Pero una cosa bien concreta es no creer en estas imposturas de dioses inútiles, inicuos al bien y dañinos a la fidelidadque Le debemos a EL y otra cosa es que sin fabricar dioses físicos, el hombre hace dioses de todo de lo que depende psicológica y anímicamente como por ejemplo el dinero, el poder, el conocimiento, la ciencia, la misma religión, la razón , el ego, etc. que pone por encima del Creador para tomar sus decisiones más importantes o que le crean una o varias dependencias muy fuertes que se convierten en dioses que lo esclavizan.

Sean unos u otros, Los Hijos del Creador, los que Lo reconocen, Le obedecen y los que han hecho sus propios dioses, por ese mismo hecho asumen los correspondientes derechos y deberes, consecuencias y obligaciones, solo que los primeros son reconocidos como Sus Hijos, Herederos y Objetivos de Su Amor y de Su Plan perfecto y eterno y otros no lo son.

También para los primeros está prohibido menciones o reconocer a esos dioses falsos sobre todo delante de EL, no solo porque es una falta grave de idolatría y de respeto con El Creador.

No creer en otro dios; no mencionarlo en la presencia de nuestro D-os Verdadero; no reconocer los dioses falsos que los hombres se han inventado, tanto físicos como afectivos o sentimentales; no hacer, construir, dibujar, esculpir, simular siquiera imágenes de dioses falsos, es primero un resultado necesario de una practica sincera de la emuná verdadera, el amor y reconocimiento y obediencia dócil a La Voluntad Divina del Elohim de Israel y Amo del universo, sino una gran prohibición de Este para con Sus Hijos y Herederos, Su Pueblo, Su Amada Esposa y Su más preciosa creación, con el fin de evitarles la contaminación, la posible participación aparentemente inocente en alguna de sus practicas paganas e idolátricas y de dar la oportunidad de dar mal testimonio y el escándalo o conducta equivocada ante los ojos de los débiles en sus creencias y de sus Válida para violar contravenir enemigos. O prohibiciones, ni siquiera con el pretexto loable de hacer didáctica en la enseñanza o aprendizaje de La TOIRAH o de Los Preceptos en ella contenidos.

Es bueno recibir el consejo de no acercarse al peligro para no caer en él.

## ALGUNAS DE LAS COSAS QUE DEBEMOS HACER PARA CUMPLIR ESTA PALABRA

1. Cada uno de nosotros cree que hay Un D-os Único y Verdadero, que todo Lo creo y Lo sustenta, que Es Amor y que todo Lo puede, que Es La Misericordia, nuestro Esposo y Rey, Es El Único que Fue, Es y Será, y que no hay otro, no depende de nadie, ni de nada. Que aunque no tiene forma,

pues Es Espíritu, sí puede tomar la figura que El Quiera y Le convenga para cumplir Sus Planes.

- 2. Esta Palabra y Mitzvá, obliga por igual a hombre y a mujeres sin distinción de color, clase social, lugar de nacimiento, ocupación y educación.
- 3. Quien no cree en יהוה y Su Encarnación, se excluye a sí mismo del Pueblo del Creador, de Su Boda y Reino por toda la eternidad.
- 4. Nuestro D-os יהוה, no comparte Su Poder, ni Su Gloria con ningún dios falso hecho por los hombres, sus religiones o doctrinas.
- 5. La persona que cree en otro dios y lo coloca por encima o lo compara con El Único y Verdadero Creador, Sustentador y Amo del universo, niega el principio básico del judaísmo que Es La Ejad, La Unicidad Divina.
- 6. Por eso no podemos y no lo hacemos, hacer imágenes, dibujos, ídolos de cosas inútiles, inanimadas, sin vida y sin poder alguno porque no lo tienen, porque no son EL y a EL Le molesta que Su Amada y Escogida, Su Pueblo, se distraiga en su amor y fidelidad, detrás de necedades, engaños y mentiras.
- 7. En cambio, quien es fiel al Único que Fue, Es y Será está dispuesto a dar su propia vida por esta convicción Verdadera Única y absoluta.
- 8. Y aunque esta Palabra obliga no solo a Su Pueblo o Los Suyos, también obliga a todas las criaturas del género humano y en eso nos diferencias notablemente y en forma definitiva porque los que no son de EL, basan precisamente su razón de ser gentiles paganos en que tienen sus propios dioses, ídolos y en imágenes divinas distintas a 'הוה'.
- 9. Uno de Los Suyos jamás se inclina a nadie o a nada que no Sea Su D-os יהוה, porque cree que solo su

Elohim Es Verdadero, Único y Digno de su adoración y veneración, porque Es Su Creador, Esposo y Rey.

10. Sabemos que rendir culto a dioses falsos, incluso cuando se los denigra o insulta, es darles importancia. Esto no puede ocurrir cuando creemos en El Único y Verdadero ', confirmando que no hay otro.

Una conclusión "lógica" para un hijo del Elohim יהוה, para un miembro de Su Pueblo Escogido, para Su Sierva, Su Primogénito y Heredero, para quienes EL Separó y Pide de ellos lo mismo, a quienes Sacó de Egipto y Les dio la libertad y liberación y porque Les Ha Prometido Disfrutar y Gobernar, que Lo reconozcan, Lo amen y crean en EL y sepan que Es El Creador y que no hay otro, ni hubo y no comparte Su Gloria y Poder con nadie.

#### **ASERET HA DIBEROT**

Segunda Palabra - Mitzvá 30

איםור שנועת שוצ

No jurar en vano Su Santo Nombre.

Vimos en la versión coloquial de Las diez Palabras que dice: "No pronuncies Mi Nombre sin tener un propósito válido, ni Lo ocultes cuando debes pronunciarLo, si no es para Honrarme como Esposo y Tu Elohim o para dar testimonio de Mi Justicia, Verdad y Misericordia, porque si lo haces en vano o sin respeto sería tan grave para Mí, que no Tendré Misericordia y no Te Perdonaré".

Por lo único que se puede jurar en la creación es por Su Sagrado y Poderoso Nombre, pero hay que tener mucho cuidado en no hacerlo, si no hay una razón que lo amerite y tenga valor. La razón más poderosa para que así sea, es que Su Nombre Lo representa en toda La Plenitud de Su Ser y de Su Esencia, Es La Verdad y todo fue creado por Su Nombre, por la sola pronunciación, Realeza y Poder, Es El Fiel de la balanza, EL Es Quien Juzga lo bueno de lo malo y todo Lo ve, no hay nada oculto para EL y Es Su propio Testimonio.

"A EL Eterno יהוה, Tu D-os temerás, a EL servirás, a EL te unirás y en Su Nombre jurarás".

#### Devarim 10:20

Poner como testigo de algo que tiene que ser muy serio y muy importante al Creador invocando Su Nombre Apartado, es una tremenda responsabilidad y puede representar un gran peligro, porque aunque EL Lo autoriza, también Advierte que no Tendrá Misericordia y no Perdonará a nadie que lo haga ociosamente, sin tener la necesidad o por cosas que aunque tengan la apariencia de ser importantes, solo lo sean por nuestra necedad o ignorancia.

No hay una excusa para una conducta que infame o moleste al Creador y que conlleve a no respetar Su Nombre ante cualquier ser humano y mucho peor si se trata de naciones gentiles y paganas.

Es demasiado el peso espiritual y el significado que tiene Su Nombre Sagrado como para que no Lo guardemos con Suprema Reverencia y Respeto. Pero igualmente grave ha sido ocultarlo o suplantarlo por fórmulas semánticas que lo denotan o pretenden denotarlo y sin querer o de la buena voluntad, Lo ocultan y por eso mismo no Le dan La Gloria y El Honor que Le corresponden como El Ser Supremo que Es.

¿Cómo cumplir con esta Palabra de jurar solo en Su Santo Nombre, si la mayoría de los de nuestro Pueblo dicen que no conocen ni cómo se pronuncia, o cómo se lee y que Está oculto porque Es tan Grande y Poderoso que aunque se supiera cómo pronunciarlo, por respeto no se puede decir y se cambia por un genérico "HaShem"?

Hemos llegado a situaciones incomprensibles como bendecir en El Nombre del Nombre. ¿Eso qué es? Otros dicen que lo mejor es "no jurar", porque no hay necesidad de hacerlo y así evitar pronunciar El Nombre.

No entendemos por qué ese empeño en que Su Santo Nombre desaparezca y en cambio propicie que las naciones gentiles y paganas, Lo profanen y Lo llamen como ellos quieran, sin significado y Lo citan como: Jehová, Buda, Alá, etc.

Se nos olvida cómo Salomón al consagrar el templo decía:

"Así mismo el extranjero, que no es de tu Pueblo Israel, que vino de tierras lejanas a causa de Tu Nombre".

"Pues oirán de Tu Gran Nombre, de Tu Mano Fuerte y de Tu Brazo extendido y vendrán a orar a esta Casa"

"Y Oirás en los cielos, en El Lugar de Tu Morada y Harás conforme a todo aquello por lo cual el extranjero hubiere clamado a Ti, para que todos los pueblos de la tierra CONOZCAN TU NOMBRE Y TE TEMAN, como Tu Pueblo Israel y entiendan que TU NOMBRE ES INVOCADO SIEMPRE SOBRE ESTA CASA que yo edifiqué".

"Si Tu Pueblo saliere en batalla contra sus enemigos por el mismo camino que tu Les Mandes y oren a הוה con el rostro hacia la ciudad que Tu Elegiste y hacia La Casa que yo edifiqué a TU NOMBRE".

1 Reyes 8:41-44; 2º Libro Crónicas 6:7; 6:9; 6:33.

## Y luego dice en Los Salmos

"OH יהוה, Señor nuestro, cuan Glorioso Es Tu Nombre en toda la tierra!

"Has Puesto Tu Gloria sobre los cielos". Salmo 8:1,9

"En Ti confiaran los que CONOCEN TU NOMBRE, por cuanto Tu, OH יהוה, no desamparaste a los que Te buscaron". Salmo 9:10

"Engrandeced a יהוה conmigo, y exaltemos a una Su Nombre". Salmo 34:3

"SERÁ SU NOMBRE PARA SIEMPRE, SE PERPETUARÁ SU NOMBRE MIENTRAS DURE EL SOL, benditas serán en EL todas las naciones; Lo llamarán Bienaventurado". Salmo 72:17

En el libro de Isaías y hablando de que D-os Redime a Jerusalem, dice:

"Por tanto Mi Pueblo sabrá Mi Nombre por esta causa en aquel día; porque Yo Mismo que Hablo, he aquí Estaré Presente".

"Yo Les daré lugar en Mi Casa y dentro de Mis muros, y nombre mejor que el de hijos e hijas; NOMBRE PERPÉTUO LES DARÉ QUE NUNCA PERECERÁ".

"Y a los hijos de los extranjeros que sigan a יהוה para servirle, Y AMEN EL NOMBRE DE יהוה para ser sus siervos; a todos los que guarden El Día de Reposo para no profanarlo, y abracen Mi Pacto".

Isaías 56:5,6

Y lo peor y más grave, es como el profeta es usado por El Creador para destapar con anticipación lo más doloroso que ocurrió y ocurrirá durante mucho tiempo en Su Pueblo y donde quiera que estén Sus hijos.

## Veamos esta profecía que hoy se cumple:

"¿Se ocultará alguno, Dice יהוה, en escondrijos que Yo no lo vea? ¿No Lleno Yo, Dice יהוה, el cielo y la tierra?"

"Yo He oído lo que aquellos profetas dijeron profetizando mentira en Mi NOMBRE, diciendo: soñé, soñé".

"¿Hasta cuando estará esto en el corazón de los profetas que profetizan mentira y que profetizan el engaño de su corazón?"

"¿No piensan como hacen que Mi Pueblo se OLVIDE DE MI NOMBRE con sus sueños que cada uno cuenta a su compañero, al modo de sus padres se OLVIDARON DE MI NOMBRE por baal?".

Jeremías 23:24,27, hasta el verso 40.

¿A qué profecía hacemos caso? Para poder cumplir o no esta Palabra y Honrar El Nombre del Eterno y hacer lo que no solo EL Ordena, sino también Lo que EL Desea y es bueno que hagamos para agradarLo.

Opinión Personal: Con todo nuestro corazón creemos que uno de los regalos que traerán las diez tribus de Israel que están dispersas por entre las naciones y que hoy y desde hace un tiempo estamos regresando en teshuváh por las sendas antiguas de La TORAH a La Casa del Padre y Creador, a nuestro Pueblo, tal y como lo dicen las profecías para los tiempos postreros, es precisamente la pronunciación del Santo y Bendito Nombre del Amo del universo y Elohim de Israel, Su Majestad יהוה, Bendito Sea por siempre.

En Las Leyes de La Mitzvá hacer un juramento tiene las siguientes connotaciones:

- 1. La persona queda obligada a hacer o no un determinado acto, por ejemplo, "Juro que haré... o juro que jamás haré tal cosa". O una condición, si tal cosa, juro que haré o no haré...
- 2. Se testifica que lo que se afirma es verdad, por ejemplo, "Juro que ayer dije tal cosa, o que pagué tal deuda o compromiso". Pero si el juramento está respaldando cualquiera de estas cosas y no es verdad, habré jurado en falso, en vano y eso molesta terriblemente al Creador en Cuyo Nombre se juró. Así por ejemplo se pueden ver unos tipos de juramentos en vano, usando Su Santo Nombre:
  - ø Jurar algo que contradice un hecho que es obvio, por ejemplo, "Juro por Elohim que una piedra es oro".
  - ø Jurar por Elohim que un hecho es obvio, como por ejemplo, "Juro por Elohim que una piedra es una piedra".
  - ø Jurar que una persona hará algo que es imposible de hacer, por ejemplo, "Juro por Elohim que fulano de tal no comerá, ni beberá nada por un año".
  - © Jurar que no obedeceremos una Mitzváh, que es nuestra obligación, por ejemplo, "Juro por Elohim que no me obliga, ni cumpliré Shabat. Este es un juramento en vano, porque en el monte Sinaí, todo El Pueblo juró hacer todo lo que El Creador Ordene, así, supuestamente tengamos la libertad de hacerlo o no.

No solamente faltamos a esta Palabra cuando nosotros "hiciéramos" semejantes juramentos sino, si alguien en nuestra presencia lo hiciera y nosotros asintiéramos,

diciendo, Amén. Con esta palabra nos convertiríamos en cómplices automáticamente de ese juramento en vano, es como si lo hiciéramos también.

Esta Mitzváh está muy relacionada con aquella que prohíbe jurara en falso.

Ya vimos como Las diez Palabras comienzan con la afirmación "Yo Soy יהוה", Tu Elohim, lo cual nos enseña a creer en que Hay Un Creador y Es El nuestro, El Elohim de Israel. Después continúa con "No reconocerás a otros dioses", lo cual nos prohíbe la idolatría, no fabricar o reconocer dioses falsos hechos por el hombre.

Y después continúa con "no tomarás El Nombre de יהוה,". Tu Elohim, en vano", lo cual nos enseña a reverenciarLo, a respetarLo y considerarLo como Lo máximo Digno de toda solemnidad y veneración. EL Es todo en nuestras vidas y en el universo y nosotros estamos obligados para con EL en nuestro Trato y relación de respeto absoluto.

La persona que sabiendo que solo existe Un Creador y Elohim de toda la creación y usa Su Nombre Apartado para hacer juramentos en vano, Lo deshonra directamente al demostrar que aunque sabe que Es D-os Verdadero no tiene ningún respeto por EL.

Además no rectifica, ni repara y menos se arrepiente de las transgresiones de nuestros padres y de las suyas propias, quien ni siquiera respeta a Quien ofendió y desobedeció y menos considera como Digno de respeto y honra.

### **ASERET HA DIBEROT**

Tercera Palabra - Mitzvá 31

Santificar el Shabat con palabras.

מעות קירוש שבת ברברים

"Acuérdate del Día de Reposo, para Santificarlo".

"Hay un día en la semana que Yo Cesaré de Crear y reposaré, es El Día séptimo y Lo Llamaré Shabat, Lo He reservado para Visitarte y Compartir contigo como Sierva y Esposa, hasta que Venga por tiy Me pueda Entregar solo a ti y tu a Mí".

Shabat fue creado en forma inmediata a la creación del hombre y cuando había terminado de Crear toda la naturaleza.

Shabat es La Señal entre EL y Los Suyos, nadie que no reconozca esta Señal La viva, La obedezca y La cumpla con gozo, puede decir que es de Su Pueblo o que es Su Esposa o Sierva.

Es tan importante El Shabat como Mitzváh y como Señal Suya que de los siete días de la creación, Le dedicó un día completo al hombre que lo observe, Lo cumpla, Lo celebre, Lo viva con gozo, retrayendo su pié de hacer su propia voluntad y cesando de trabajar, obedeciendo completamente Su Voluntad, ese Lo ama, Lo respeta, Lo obedece y Es Suyo. Shemot 20:8; Devarim 5:12 Parashá Itró.

Al Shabat hay que recibirlo con palabras, pero se puede abrir y cerrar con las propias palabras, las que salgan del corazón y que reconozcan a La Reina, Shabat.

Porque según La Ley de La TORAH la persona del Pueblo que celebra Shabat, está reconociendo La Existencia, La Presencia y la especial Bendición y Respaldo para con su vida, su familia y El Pueblo de Israel y por qué no decirlo con la humanidad entera, pues Shabat sostiene, es el pilar de todo el universo, es Su Voluntad de que el hombre rectifique y repare en Su Compañía, de Su Mano, bajo Su Dirección, por eso deja de Crear y Se Dedica a Respaldar y Dar Aliento a Los Suyos con Su Shejináh, Su Presencia.

El hombre recibe Este Regalo anticipado y lo confirma cada semana, es algo maravilloso, Su Elohim, El Amo del universo Desciende el séptimo Día de la semana sistemáticamente y en cada Fiesta con excepción de Iom Kipur y derrama Sus Secretos, Sus Bendiciones, Coloca el gozo y la provisión, El Amor y la unidad de todo Su Pueblo en torno a EL, Su TORAH, Su Boda y Reino celestial.

Shabat es la reunión de la familia con Su Cabeza, Su Guía, Su Libertador, Su Redentor, Su Proveedor, Su Sanador, Su Protector y Quien Lo Dio todo por Su Sierva y Amada Esposa, Israel.

El hombre de Su Pueblo ahora, pero deberían ser todos los hombres de la creación, <u>recordar y santificar</u>, por todas las generaciones, por todo el tiempo que esté en la eretz, El séptimo Día, El Shabat, Su Día, El Día en que Cesó de Crear para Estar con Su Amor y Pasión con Su otra Parte, Su Sierva y Hacerla sentir segura y tierna, Lo más importante de Su Plan perfecto, Sus Propósitos, Su Verdad y Su eternidad con Gozo.

Ya describimos en las primeras páginas lo que entendemos y lo que representa La Reina, El Shabat para El Creador y la creación, pero con más detalle, lo que significa para El Pueblo Separado, Apartado de Israel, Su Kalah.

Recordar El Shabat y observarlo con "deleite", recibirlo y despedirlo con palabras de reconocimiento, de amor y rectificación y reparación, cuando obedecemos, tenemos y reforzamos nuestra emuná por El y por Su Voluntad.

El mundo entero se conmueve con la llegada semanal del Shabat.

### UN ENEMIGO SUTIL DEL SHABAT:

Cómo será de poderoso para rectificar y reparar El Shabat, que el mismo día y a la misma hora, las tinieblas, el engaño, la mentira y el príncipe de lo siniestro, creó en todo el mundo lo que se llama "viernes cultural", donde los hombres se embriagan, pelean, fornican, adulteran, se gastan el dinero producto de su trabajo toda la semana y que pertenece a su familia a la que ponen por su egoísmo, necedad e ignorancia, a pasar trabajos y en muchas oportunidades hambre y miseria.

El diabólico viernes cultural empieza el viernes por la tarde y termina el sábado por la tarde, en contraposición al Shabat, para tratar de neutralizar Su inmenso Poder de rectificación y reconciliación con El Creador y Amo del universo.

Cuando las mujeres en Shabat preparan su casa, la cena y organizan la mesa, encienden las velas y bendicen uno por uno a sus hijos y a su esposo, hacen descender La Presencia Divina en su hogar con el deleite y devoción de su obediencia dócil a Las Leyes del Shabat, parando de crear y dando testimonio de amor y emuná.

En el viernes cultural, la mujer se convierte en un objeto de placer, de lujuria, de envilecimiento como tipo de La Esposa del Creador, como Kalah, como Pueblo de Israel.

Es el blanco del deseo malsano, que la degrada como sujeto de "prostitución", la desprecia como centro de los hogares, como madre, como hija, como esposa, como reserva de edificación espiritual en TORAH. La mujer se presta para este juego nefasto y cae en la trampa de lucir y prestar su cuerpo para un culto a los dioses "eros y tanatos" sin consciencia o con todo el conocimiento de cómo es "manipulada" o "cosificada", olvidando también que tienen

madres y posiblemente hijas y que nadie ensucia el agua para luego beberla por lo menos con algo de dignidad.

Ese día le destruyen su hogar y lo dejan sin recursos para alimentar y educar a sus hijos, porque ese día lo más importante es divertirse, embriagarse, compartir con los amigos, hacerse los célebres por "invitar" o "pagar" las rondas y la violación de la moral y las buenas costumbres. Los hombres actores principales de estos execrables hechos que se protagonizan en los mal llamados viernes culturales, son por ignorancia de Las Escrituras o Voluntad Divina, los promotores y patrocinadores de tales actos.

El hombre con las excusas más diversas, entre las cuales podemos ver las siguientes:

- Es justo un descanso luego de tanto trabajo en toda la semana.
- No hay nada malo, en un poco de recreación y de liberarse del stress.
- El hombre es libre de hacer con el dinero que se gana en su trabajo, lo que quiera.
- No es un problema religioso, puesto que vamos el domingo a nuestra iglesia, la que no nos prohíbe un poco de descanso y relax.
- Nuestros amigos son lo más importante y los queremos mucho, porque la amistad es muy escasa y nada nos impide honrarla.

Entre otras.

Qué enemigo tan tenebroso y soterrado es esta mala practica y perversa que hace todo lo contrario a desagraviar y rectificar la transgresión a Su Amor, Fidelidad y Su infinita Misericordia y Generosidad. Es contra EL como D-os, Amo, y Señor de todos los señores.

Advertimos a los incautos, a los ignorantes, a los que sabiendo desafían La Ira del Creador, que Su Paciencia y Su Misericordia, EL Las Da a los que Quiere Darlas.

Cuidado porque se está acabando el tiempo y no podemos dejar nuestro futuro eterno, nuestra vida eterna en manos de la oscuridad, la mentira, lo falso y engañoso.

Debemos recordar Quien nos Dio la vida y Quien La sostiene en Su Mano de Amor y Misericordia, porque no hacerlo puede traer consecuencias que seguramente no son las mejores, ni las que a EL Le agradan y Espera.

#### **ASERET HA DIBEROT**

Cuarta Palabra - Mitzvá 32

La siguiente palabra y...ras sobre Shabat. איםור עשיית מלאכה כשכת

"Seis días trabajarás y harás toda tu labor, pero el sétimo Día Es שבת Shabat".

Shemot 20:9,10

A todo judío le está prohibido realizar cualquier melajá que esté incluida en la lista de las treinta y nueve labores para la construcción del Mishkan o que se asemejen a ellas.

¿Qué labores tiene esta lista y cómo se viola esta disposición?

Hay unas condiciones que La Ley de La TORAH establece para que la violación de esta prohibición de manera consciente, premeditada o intencional que son:

- A. Debe tratarse de una acción que la persona tenía la intención de hacer. Este punto excluye dos tipos de acción:
  - Algo que la persona no tenía en absoluto intención de hacer.
  - Si una persona realizó intencionalmente una acción que no es una "melajá", pero como resultado de esta acción prohibida fue realizada. Ejemplo: Si una persona por accidente arrastra una silla en un jardín y esto produce con las patas, un labrado en la tierra o produce una zanja.
- B. La acción debe servir para construir algo, no para destruir. Ejemplo, si una persona desgarra una prenda y la arruina, no ha violado la prohibición. D'Oraita.
- C. El efecto de la acción debe tener algún grado de permanencia, el acto mismo debe estar destinado a perdonar. Ejemplo, una persona escribe su nombre en una ventana, vidrio o espejo empañado, no ha violado esta prohibición. D'Oraita
- D. La razón para realizar esta acción debe ser la misma por la que esta acción usualmente se realiza. Por ejemplo, si una persona excava un agujero es porque necesita el agujero, sin embargo, si lo hace porque necesita la tierra, no ha violado esta prohibición. D'Oraita.
- E. La acción debe realizarse de la manera usual. Por ejemplo, si una persona transporta un objeto de la casa a la calle dentro de su boca o balanceándolo sobre su pié, no ha violado esta prohibición. D'Oraita

Sacado del libro "Aserét HaDivrot" Fundación Taryaag Mitzvot Abud y Mery Attie. Traducción de la edición Rennert inglesa, Israel 2008.

## Estas Leyes de La TORAH, dicen también:

- Que hace falta que sea la persona directamente la que haga un acto que viole la prohibición de forma intencional.
- Si se viola El Shabat, es una falta tan grave como violar toda La TORAH, por la importancia y significado que Le Da El Creador para el hombre de Su Pueblo.
- Es absolutamente prohibido usar a un no judío, o gentil para realizar un acto que viole El Shabat, se hace merecedor a la pena que sufriría si lo realizare él mismo, la muerte.
- En relación con las prohibiciones del Shabat, todo lo que signifique "crear", producir, tener lucro, negociar con el mismo interés, contratar, comprar, vender, pagar, endeudarse, o aportar con sus actos a cambiar la situación económica o sustento.
- Estas violaciones deben preferiblemente contar con el testimonio de al menos dos testigos si se somete a La Ley ante los jueces del Pueblo, o esperar a que Sea El Mismo Creador Quien todo Lo ve, Quien por Su Conocimiento, Tome Justicia por Su cuenta.
- Todo está hecho en Shabat para que Ese Día en especial, solo sea dedicado a honrarLo a EL, primero no haciendo nada que lo viole o que contradiga Su Voluntad de cesar de Crear; segundo, si bien El Shabat está hecho como pieza fundamental de la rectificación, lo importante es hacer que reconozcamos Su Presencia entre nosotros, en

nuestro hogar y entre El Pueblo con deleite, con gozo por eso mismo, porque a pesar de nuestras transgresiones EL Está con nosotros y nos Respalda con Su Presencia viva en todo lo que emprendamos por agradarLo, Glorificar nuestras vidas y elevarlas.

Shabat es para disfrutar de que somos Sus Escogidos y que Esa Señal entre EL y nosotros Su Sierva, Su Esposa, es Una Marca indeleble de que Su Buena Voluntad está con nosotros.

Celebrar y vivir El Shabat sin quebrantarlo es reconocerLo a EL como Creador y Amo del universo y el momento de la creación, de la cual es su culminación y Sello Divino.

Shabat es el tiempo de cercanía más especial, El más Grande Regalo de Proximidad y de Intimidad con Su Creador que le fue Legado a perpetuidad al Pueblo escogido de Israel y demuestra como EL Mismo Dijo al indicarlo como Su Señal, que no hay un pueblo más amado y más valioso que Israel.

LISTA DE LAS 39 LABORES QUE SE REALIZARON DURANTE LA CONSTRUCCIÓN DEL MISHKAN, y que está prohibido realizar en Shabat, según los sabios y rabinos del Pueblo de Israel.

Las once primeras se conocen como el orden del pan.

Todas fueron necesarias para la fabricación del pan. Las demás se realizaron para preparar las tinturas hechas a base de hierbas, que serían usadas para teñir las diferentes coberturas y cortinas del Mishkan y fabricar la harina para las ofrendadas del korban minjá.

1. SEMBRAR: Plantar las semillas en la tierra para que de ellas broten y crezcan las plantas necesarias para

esa producción o cualquiera que signifique sustento. Incluido regar estas plantas.

- 2. ARAR: Preparar la tierra para la siembra, inclusive todo lo que sea excavar la tierra, hacer huecos y mejorar la tierra con fines productivos.
  - 3. SEGAR: Recoger, tomar la planta, los frutos o arrancar las espigas, con el objeto de producir alimentos, alimentarse o tener ánimo de lucro o bien provecho propio.
  - 4. RECOLECTAR: Acopiar granos, frutos o productos agrícolas, haciendo montones debajo o al lado de las fuentes de producción o plantas y árboles.
  - 5. TRILLAR: Procedimiento de separar lo comestible de lo que no lo es, como quitar o separar de los tallos, o quitar las cascarillas, por métodos manuales o mecánicos o haciendo que los animales los pisoteen.
  - 6. AVENTAR: Lanzar al aire los granos con el aventador para separar el grano de lo que no lo es, soplando con el viento o con la boca para conseguirlo.
  - 7. SELECCIONAR: Separar o clasificar una mezcla de granos o frutos y las posibles piedrecitas o suciedad que contengan estas mezclas.
  - 8. MOLER: Volver polvo o picar en pedacitos para hacer harina o machacar hierbas o especias en un mortero, o por medios automáticos. Cortar o aserrar madera.
  - 9. TAMIZAR: Separar partículas grandes o pequeñas en los alimentos, separando también las impurezas de la harina, para su consumo adecuado.
  - 10. AMASAR: Mezclar harina con agua o un líquido como la leche por ejemplo, para formar una masa y darle forma de pan o de algún alimento.

- 11. COCER AL HORNO: Someter al fuego o al calor por resistencia o radiación de calor, cocinar o poner en un horno para transformar un alimento con el objeto de consumirlo.
- 12. ESQUILAR: Cortar o retirar la lana o el pelo de la piel de un animal ya sea vivo o muerto para producir hilo para tejer. Está asociado con cortarse el cabello para embellecerse.
- 13. BLANQUEAR: Lavar y quitar la suciedad e impurezas de un tejido, hilo o lana. Lavar la ropa en general en forma corriente.
- 14. DESENMARAÑAR: Desenredar hilo, lana o fibras individuales para ponerlas en orden, o prepararlas para algo. Quitar nudos o enredos.
- 15. TEÑIR: Dar color, colorear puntual o permanentemente, para dar una apariencia mejor, darle algún simbolismo, distinguirla de otra similar.
- 16. HILAR: Hacer hilo, uniendo fibras individuales retorciéndolas para hacer por ejemplo lana.
- 17. URDIR: Es el primer paso que se ejecuta para hacer un tejido. Se trata de atar los hilos en paralelo para poder pasar entre ellos la trama
- 18. ENHEBRAR HILOS: No se puede tejer tela alguna, o crear una enhebrando lo hilos de la trama y la urdimbre o entreverándolos como un tejido sólido a través de un bastidor a mano o mecánicamente.
- 19. TEJER: No solo entreverar la trama y la urdimbre, sino unir sistemáticamente hilos con objeto de tejer, elaborar un tejido o consolidar el tejido de una tela o lienzo.

- 20. CORTAR DOS HILOS: Es la acción de cortar la urdimbre y la trama con el fin de alistado finalizar el tejido.
- 21. ATAR: Hacer un nudo con la intención de que quede definitivo, por ejemplo cuando se revienta la urdimbre. Cuando se hacían las redes de pescar que se construyen con nudos atados firmes y definitivos.
- 22. DESANUDAR: Deshacer nudos que fueron hechos con la intención de que quedaran permanentes, lo cual denota un gran trabajo.
- 23. COSER DOS PUNTOS: Se hace cuando se unen o se empatan dos piezas de tela, para formar una sola. Se hace a través de costura o anudado punto por punto.
- 24. RASGAR: Rasgar un trozo de tela para volver a coserla, con el objeto de reparar un agujero o un defecto causado en ella. Ejemplo, esto se hacía en las cortinas del Mishkan cuando se producía algún agujero.
- 25. ATRAPAR: Capturar a un animal difícil de agarrar, no siendo doméstico, como la captura del tejash cuya piel se usaba para hacer la cobertura del Mishkan o en la captura del "jilazón" cuya sangre se usa para hacer la lana azul para hacer los tziziot.
- 26. MATAR: Quitarle la vida a un animal, cortándole la garganta, apuñalándolo o dándole un golpe. Quitar la vida en Shabat está prohibido, sea ser humano, ave, insecto, pez o cualquier animal.
- 27. DESPELLEJAR: Quitar la piel a un animal muerto con el objeto de usarla o teñirla.
- 28. CURTIR: Curtir, teñir o salar la piel de un animal para su uso.

- 29. RASPAR: Raspar o suavizar una piel de un animal para quitarle la carnaza o el pelo.
- 30. CORTAR: Cortar piel, tela o un objeto con la intención de mejorarla para ser usada.
- 31. ESCRIBIR: Cuando una persona escribe dos letras o más en cualquier idioma, ya sea dos letras iguales o diferentes. Se usaba para marcar las partes del Mishkan para que al volver a armarlo se haga correctamente.
- 32. BORRAR: Borrar las letras o marcas para hacer un espacio en blanco y volver a escribir de nuevo.
- 33. TRAZAR LÍNEAS: Antes de cortar el cuero o la tela, se trazaba una línea para marcar los cortes, esto se hacía en la cobertura del Mishkan. También se refiere según los rabinos para ayudar al escriba a escribir uniformemente en los pergaminos.
- 34. CONSTRUIR: Juntar, pegar o agrupar elementos para construir estructuras o partes de ella.
- 35. DEMOLER: Destruir una estructura para construir una nueva en su lugar.
- 36. EXTINGUIR FUEGO: Apagar un fuego haciendo un trabajo o realizando una acción.
- 37. ENCENDER: Obtener calor o luz encendiendo fuego.
- 38. TERMINAR: Dar un toque final a una estructura o a un objeto que forma parte de ella.
- 39. TRANSPORTAR DE UN DOMINIO A OTRO: Cargar un objeto cualquiera de un lugar a otro.

Estas prohibiciones rabínicas como vemos están remitidas a lo que se hacía en El Mishkan, su construcción,

mantenimiento, armado y desarmado, traslado o funcionamiento.

Pero todo lo que modifique la creación o cree, o es una acción con ánimo de beneficiarse o lucrarse, que transgrede el reposo de todo, distrayendo el verdadero sentido espiritual del Shabat, de estar quietos de crear y reposar en La Presencia del Amo del universo, leyendo estudiando y viviendo La Voluntad Divina.

Las primeras 90 páginas de este documento las dedicamos al Shabat, Sus Propósitos, Grandeza, La Señal que representa para distinguir Su Voluntad, Su Pueblo, Su especial Escogencia, lo que Puso de Poder y de Gozo El Mismo Creador, además de lo que podemos hacer para violarlo por la gravedad que representa al despreciar Esa Mano de Misericordia y Amo como Creador, Esposo y Rey de todo lo que existe.

Para nosotros Su Pueblo, El Shabat es nuestra Reina, la base y fundamento de la rectificación y reparación de la transgresión de nuestros padres y de nosotros mismos, la gran oportunidad de reconocerLo y mostrarle nuestra fidelidad y amor eternos.

Por eso EL Colocó El Shabat como parte esencial de Su Contrato Matrimonial.

Enumerar lo que no podemos hacer para no violar Su Realeza y Solemnidad sería una obra imposible o lo más fácil y sencillo, depende de la actitud de cada uno de los corazones de Su Pueblo vibrante, amoroso, enternecido por La Grandeza, Generosidad y Entrega de Su Amo, Esposo, Rey y Su Escogencia. Honra a tu padre v a tu madre. Honra a YAHWEH v a la TORAH.



Esta Palabra tiene una gran promesa para el que la cumple "Tendrá largura de años en la tierra que Elohim Dio a nuestros padres" y además tiene un doble significado espiritual que nace del conocimiento experimental de La Voluntad Divina y es que, cuando dice que honremos a nuestro padre, lo está haciendo en toda su extensión de la palabra, también , al Padre eterno, a nuestro Creador יהוה Elohim y cuando se refiere a la promesa como una recompensa, nos habla de la eternidad viviendo en adamáh, la tierra donde nos hicieron y formaron y adonde volveremos a compartir de nuevo con nuestro Padre y Creador, cuando todo se cumpla y nosotros por honrarLo, la como parte recibamos de La Herencia eterna Gobernaremos Compartamos Su Gloria.

Esta Palabra entonces no es cualquier palabra, tiene un inmenso contenido y afianza nuestra convicción de reconocimiento y amor con una profunda gratitud a quienes nos dieron la vida, nos la sostuvieron y lo dieron todo por nosotros. Nos elevaron, nos dieron con sus hechos el más hermoso testimonio de amor y fidelidad a Lo máximo que hay y podrá existir en la creación, nuestro Elohim יהוה, Bendito y Glorificado eternamente Sea.

Si esta Palabra nos obliga a honrar a nuestros padres, cuanto más a nuestro Creador y Su Santa Voluntad, Su Verbo, Su Palabra, Su ADN Espiritual, La TORAH. Ellos dieron todo porque fuéramos lo que hoy somos, prestaron sus cuerpos para concebirnos y colaboraron con Elohim para que viniéramos a la vida y por Su encargo, nos alimentaron, nos vistieron, nos formaron en Su camino y nos enseñaron a obedecerLo y amarLo, estuvieron a nuestro lado siempre en las buenas y en las malas hasta que formamos nuestros propios hogares y aun más, siempre apoyándonos en oración y con todos sus recursos, llegaron hasta el sacrificio por hacer de nosotros los hijos gratos y agradables ante El Creador.

Hoy y siempre nos corresponde con todo nuestro amor y gozo, agradecerles de igual manera, honrándolos, sustentándolos y dándoles todo nuestro amor y afecto con plena y gozosa gratitud.

Hay que amarlos, honrarlos temerles y aunque La TORAH haga esta distinción aparente, lo que esté diciendo es que se debe hacer sin ella, al padre que concibió, sustenta, da la dirección y nos levantó en TORAH y a la madre que nos gestó, parió, amamantó, nos dio los valores del amor, la ternura y la fidelidad con total entrega hasta el sacrificio y fue instrumento útil en nuestra relación íntima con El Creador.

Las Leyes de La TORAH que hay en esta Mitzváh son:

- Los hijos no solo honran a sus padres de palabra, sino con actos de amor y gratitud.
- En los casos en que los padres renuncien expresamente a ser honrados por sus hijos, no los obliga o les permite ser groseros, causarles dolor o vergüenza y mucho menos levantar la mano contra ellos, pues esto les traería maldición..
- Los hijos deben ponerse de pié cuando ven llegar a sus padres a su presencia y solo podrán sentarse cuando ellos lo hagan.

- Los hijos deben honrar a sus padres incluso después de que ellos hayan fallecido, por eso existen algunas oraciones que los hijos deben hacer en la congregación muy especialmente durante once meses del fallecimiento de uno de ellos y en el aniversario de sus muerte. Se da tsedaká en su memoria y se estudia La TORAH también en su nombre.
- Los hijos no deben violar La TORAH, incluso si sus padres se lo piden.
- Ocuando honramos al Padre celestial, EL Es Lo primero, Lo más alto y El Ser Único que Creó, Sustenta y Dirige la creación.
- © Cuando honramos a la madre, La TORAH debemos tener en cuanta que es La Palabra, Los Deseos, Pensamientos y Las Ordenes de nuestro Padre y que constituye nuestro ADN Espiritual, la que nos edifica y guía.
- Esta Palabra incluye a otros parientes a los que los hijos debemos honrar, tales como: los abuelos, padrastros, suegros, tíos o hermanos de los padres y los hermanos mayores, con mucho respeto y amor.
- El hijo debe buscar y escuchar el consejo de sus padres como fuente de sabiduría, amor y experiencia en la vivencia de La TORAH y en su relación íntima con EL, quien lo hace con gozo y recibe su corrección oportuna será sabio también eternamente, pero el que lo desecha o no lo busca, será infeliz, desgraciado y no tendrá paz, ni prosperidad.
- Ya vimos que Elohim Promete largura de días en la vida y en la tierra que EL Dio a nuestros padres, al quien los honra y ama.
- Nuestros padres deberán narrar por todas las generaciones todas Las Hazañas de nuestro Creador

- y lo que Ha Hecho por nuestro Pueblo y las naciones enteras con el objeto de que sus hijos mantengamos fresca nuestra memoria, nuestro amor y fidelidad, nuestro agradecimiento y amistad íntima con EL, como Padre celestial por toda la eternidad.
- Los fundamentos de nuestra emuná, la continuidad, la historia, Las Instrucciones y obediencia dócil a Su Palabra, se alimentan en gran parte de nuestro cumplimiento a esta Palabra y Mitzvá.

### LA GRAN RECOMPENSA

Cumplir con Esta Palabra es una de las recompensas más grandes que יהוה Prometió a Su Esposa, a Su Sierva, a Sus hijos escogidos y separados, es nada más y nada menos que darnos la eternidad en adamáh. "Para que se prolonguen tus días, claro está que también Dará una larga vida en esta tierra, peor como es tan poderosa esta Mitzváh, el mérito de su cumplimiento doble hace que el hombre esté haciéndose merecedor de "largura de días = eternidad" de luz y gloria en el mundo venidero.

Es muy sencillo, si yo honro a mis padres en la carne y honro al Padre celestial y a Sus Instrucciones, La TORAH, quiere decir que estoy cumpliendo toda Su Palabra, Sus Mandamientos y Su Ley, entonces, tal y como EL Lo Ha Prometido Mi Herencia será Compartir con EL toda la creación y por toda la eternidad.

# UNA INCÓGNITA QUE DEBE SER DESPEJADA

¿Por qué tantas personas ignoran que Las diez Palabras son en verdad El Contrato Matrimonial?

La respuesta en gran parte está en el hecho de que han subestimado Esta Palabra y Su Poder, La Promesa de vida eterna en adamáh, por su cumplimiento, por <u>honrar</u> al padre y a la madre.

La Palabra honrar, tiene una especial acepción y es cumplir a plenitud con toda la fuerza de La Palabra, del testimonio, del compromiso, del involucramiento personal, de darle valor al cumplimiento, valor agregado como el gozo, la gratitud y el reconocimiento.

Es un cumplimiento con toda la voluntad, sin que sea una carga, ni una imposición gravosa, es Una Mitzváh liberadora que nace de lo profundo del corazón.

Sí, todo esto es en verdad una maravillosa oportunidad de agradarLo a EL con toda la honra a y nuestros padres como Sus Instrumentos para traernos a la vida y edificarnos conforme a Sus Instrucciones, La TORAH, es en ese momento que EL corre el velo que teníamos y podemos ver con toda claridad Su Contrato Matrimonial y nuestro destino eterno de Ser Su Esposa, antes no.

EL Mismo Dice que Es Celoso y solo se Revela como Esposo cuando está Seguro de Ser Reconocido y Obedecido.

# UN ARGUMENTO MÁS

Como si fuera poco, hay un argumento supremamente poderoso para honrar al padre en la carne y al Padre celestial y es aquel que figura en La TORAHy que los no hebreos o no judíos no reconocen y por lo mismo no obedecen, es aquel Mandamiento que tratamos y que dice: El que libere a una sierva con espada, está en obligación de tomarla como esposa o de entregarla como tal a su hijo, quien la debe esposar". Y sabemos que por nuestros padres se relata y se celebra la salida de Egipto de nuestro Pueblo que es aquella

Sierva y que fue liberada de la esclavitud y de la opresión por El Padre celestial, que La Llevó al monte Sinaí y a través del amigo e instrumento de esa liberación Moshéh, Le Entregó Un Contrato Matrimonial, escrito en dos tablas de piedra y Un Manual de Instrucciones para cumplir con Ese contrato, agradarLo, obedecerLo y ser felices, rectificando y reparando la transgresión de nuestros padres y las propias, pues esta sierva, tiene la obligación de honrar a Su Libertador, El Padre celestial, no solo por gratitud que sería muy valioso, sino también y principalmente porque Ese Libertador honró El Mandamiento, La Mitzváh que Le indicaba que debería darle Una Ketuváh.

Honrar a Este Libertador, El Padre eterno, solo lo hace El Pueblo que fue liberado y Lo reconoce como tal y como Esposo y más concretamente que reconoce como Único destinatario "Las Aseret HaDivrot" como Su Ketuváh y no solo como "Los diez mandamientos" como las titulan las religiones o doctrinas de hombres, que "dicen ser" también su esposa, pero no reconocen ni siquiera Su Contrato Matrimonial.

# ¿ES ESTA PALABRA, UNA PRUEBA DE RECTIFICACIÓN Y REPARACIÓN?

¡Claro que sí! Es una muy clara manera de rectificar y reparar el hecho de haber desconocido al Creador como máxima Autoridad, desobedecerLo y caer en la transgresión por parte de nuestros padres en El Gan Edén, en adamáh y por la cual fuimos arrojados a esta tierra, eretz, para rectificar y reparar, semejante falta.

<u>HONRARLO</u> Como Padre celestial, Dador y Dueño de la vida y Hacedor de toda la creación, Es Una Mitzváh, Una Palabra, Una Obligación por amor que rectifica y repara todo el daño que causamos a Su Plan perfecto y a Sus Propósitos.

<u>HONRARLO</u>, es lo contrario de rechazarLo, despreciarLo, desobedecerLo. Entonces con todo nuestro amor, al honrarLo, lo que queremos hacer es que EL sepa que Lo amamos, Lo acatamos, y nos duele haberLo contristado, desobedeciéndoLo en forma injusta.

Lo honramos a EL como nuestro Único y Verdadero Padre celestial y a Su Palabra e Instrucciones, La TORAH, como nuestra Madre.

La siguiente palabra Mitzváh 34

#### **ASERET HA DIBEROT**

No asesinar. No quitar la vida al inocente.



Existe una gran diferencia entre matar y asesinar. Esto entre otras cosas también marca la diferencia entre El Pueblo de Israel, las naciones, doctrinas de hombres o gentiles paganos, porque ellos en sus traducciones cuando hablan de "Los diez Mandamientos", al llegar a esta Palabra, al no conocer la diferencia, traducen en forma inadecuada: "No matar", en vez de no asesinar.

El Creador Mismo Ordena en muchas oportunidades en La TORAH y en La Tanak, que como consecuencia de algunas transgresiones, se mate, se quite la vida al transgresor, luego de un juicio adecuado ante los jueces y proferido por ellos como por ejemplo, Shemot 22:17 "No dejar a la hechicera con vida" y "Todo el que yace con un animal, ciertamente será condenado a muerte.

Y EL mata en algunos casos, ejemplo, Shemot 22:23 "Mi Ira se encenderá y os mataré por la espada y vuestras mujeres serán viudas y vuestros hijos, huérfanos".

Entonces si EL Ordena matar o quitar la vida en algunos casos y en otros, Es EL Quien con Su Ira mata a sus transgresores. ¿Cómo es posible que Ordene lo contrario? No es posible, solo quien se apartó del texto original y del sentido espiritual de que Elohim que Es El Único Dueño de la vida, lo puede Decir contraviniendo Su propia Voluntad.

En cambio, EL con La Autoridad de Ser El Creador y Dador de la vida, Juez Justo y Misericordioso, Dice por ejemplo:

"Aléjate de las palabras falsas; no ejecutes al inocente o al justo, pues no Justificaré al malvado". Shemot 23:7

"No asesinarás; no cometerás adulterio, no hurtarás, ni robarás, no prestarás falso testimonio contra tu prójimo". Shemot 5:17

"¿Cuánto más a los hombres que matarona un hombre en su casa y sobre su cama? Ahora pues ¿No He de derramar Yo su sangre de vuestras manos y quitaros de la tierra?".

### 2º Libro de Samuel 4:11

Solo de EL es La Justicia y la venganza y quien transgrede Esta Palabra, lo desconoce a el como Soberano Único y Dueño de la vida, de la muerte y esto es una grave ofensa.

# HERMOSA REVELACIÓN

En Las Aseret HaDivrot puestas coloquialmente, vemos la explicación tan hermosa que ilustra esta prohibición. Veamos: "No quites la vida a nadie inocente y menos a tu prójimo, porque sus vidas además de Pertenecerme, son también parte de Mi Esposa". Verso 17

Todos los miembro de "Mi prójimo", son parte de La Esposa del Creador y nadie tiene la facultad, ni la autoridad de quitarles la vida si son inocentes, solo si son encontrados culpables por el tribunal de una transgresión de las que tienen como pena de muerte. Inclusive El Creador Autoriza "violar El Shabat" para salvar una vida inocente. ¿Cómo será el valor de una vida inocente para EL?

Esto denota lo importante que es la vida de un humano y más de un miembro de Su Pueblo para El Creador y si es inocente, mucho más.

En el caso de un transgresor, EL Cobra unos en casos específicos con la propia vida lo que representa también el alto valor de la vida humana.

# ALGUNAS DE LAS LEYES DE LA TORAH SOBRE ESTA MITZVÁH

- Está absolutamente prohibido asesinar a un inocente, bien sea judío o gentil, directa o indirectamente.
- Está prohibida la eutanasia, o se ayudar a morir a un enfermo o desahuciado medica o clínicamente.
- La persona que quita la vida a un inocente sin intención o por accidente, viola esta prohibición, pero no recibe la pena de muerte como castigo. Es exiliado a una ciudad de refugio hasta que muera el sumo sacerdote.
- En caso de ser necesario, la persona debe sacrificar su propia vida con tal de no asesinar a otra persona.

- La pena por asesinato es la ejecución por decapitación, siempre y cuando sea condenado en un juicio con dos testigos como mínimo que hayan presenciado el asesinato.
- A los gentiles también les obliga esta prohibición de asesinar, porque está incluida en las leyes o siete mandamientos de Noé.
- Aquel que asesina a un inocente le está quitando la posibilidad de rectificar y de elevarse en santidada quien asesinó y eso lo ve El Creador como una falta muy grave.
- © Cuando se asesina, se disminuye o se atenta contra La Gloria del Creador, puesto que impide que la persona asesinada rectifique y glorifique Su Santo Nombre.
- Quitarle la vida a un inocente o justo, es quitarle la oportunidad de conocer el mundo por intermedio de la vida del asesinado, de Su Generosidad, Misericordia y gran Poder y de la oportunidad de participar en Su Plan perfecto y Propósitos eternos.
- © Como el hombre fue creado a imagen y semejanza del Creador, asesinarlo es atentar sin motivo válido contra esa Imagen Divina.
- El hombre fue creado para que viva y la muerte y más el asesinato destruye Ese Propósito Divino.

El hombre no debería transgredir La Ley Divina, para evitar su muerte. El hombre inocente no merece, ni puede bajo ninguna razón, ser asesinado. Eso llama a La Ira del Creador y Su Justicia severa.

# ¿CÓMO RECTIFICA QUIEN OBEDECE ESTA PALABRA?

Es muy sencillo, porque obedece y honra La Voluntad, Plan perfecto y Propósitos del Creador, porque se reconoce La Autoridad absoluta sobre la vida que EL Da y Sostiene; y Quita cuando el tiempo se ha cumplido para rectificar y reparar a cada uno de los seres humanos y más a los miembros de Su Pueblo, Su Sierva y Esposa.

Por el contrario, si el hombre hace justicia por su propia mano y mata al culpable y merecedor de la pena capital sin darle oportunidad a Su Tribunal y a los dos testigos como mínimo de ejercer la autoridad que EL Ha Delegado o si asesina al inocente, de igual manera le está discutiendo Su Soberanía y Autoridad Divina y eso en vez de rectificación es un agravio peor y muy grave, lo cual Lo desagrada y hace que se interrumpa la comunicación íntima, que no Desee Revelar Sus Secretos y retirar Su Respaldo a quien lo haga.

Recordemos que la vida que se quita y de la que trata esta Palabra, es la vida física, que el hombre está viviendo en la eretz, como una oportunidad para rectificar y reparar su conducta desde nuestros padres y la nuestra propia, cuando nos la concedieron al caer y para que una vez evaluados en ese proceso, devolvernos la eternidad positiva o negativa, según se cumpliera o no este propósito.

Porque es mucho más grave "quitar la vida espiritual", "matar el alma", que consiste en dañar espiritualmente a otro ser humano y más al justo, haciendo que renuncie a Su Elohim יהוה, reniegue o desobedezca de plano y con toda intención no solo a EL como Creador y Hacedor Único y eterno, sino también a Su Ruach y a Su Voluntad escrita en Su TORAH.

Es un asesino del alma, aquel que induce a un hermano o a su prójimo a la idolatría, al sincretismo o al engaño, la mentira y la iniquidad vergonzosa. Esa clase de asesinos son ajusticiados directamente por El Juez Supremo y Todopoderoso, Quien advierte que el castigo será la muerte eterna. EL Mismo Dice: "No temáis a los que pueden matar vuestros cuerpos mortales, temed a los que pueden matar el alma".

# ¿QUIÉNES PUEDEN ASESINAR EL ALMA?

- Todos aquellos que andan entre las tinieblas y que son del príncipe de la mentira y el asesinato y que agazapados y vestidos de aparente bondad y santidad, desconocen al Creador como Ser Único y Supremo y le discuten Su Autoridad entronizando a otros seres falsos como dioses hechos por ellos y por los hombres para suplantar o sustituir al Creador y Elohim de Israel.
- Los que con argumentos de la ciencia y la razón, discuten La Voluntad y Los Mandamientos de La Ley Divina, La TORAH, especialmente los que son "Juk" o "Jukim", sin explicación o soporte explicativo.
- Los que prevalidos de autoridad religiosa han secuestrado, esclavizado y oprimido a los hijos de Israel, obligándolos a renegar de Su Elohim y su emuná. Que han tergiversado, suprimido o alterado sustancialmente Las Escrituras, como por ejemplo: los que inventaron La Santísima Trinidad" engendro politeísta e idolátrico, que desvía de su camino a los hijos del Creador y a los hombres gentiles, convirtiéndolos en paganos.

- Los que sacrifican la verdad, escrita en su corazón y en su mente por el propio Dedo del Creador y la cambian por doctrinas y mandamientos de hombres, que conducen a los hijos de Israel a un camino que no da vida eterna.
- Los que maldicen o maltratan de palabra, de obra u omisión a los hijos de Abraham y de su descendencia. Los que los odian, persiguen, hostigan, despojan de sus bienes espirituales o materiales, los que calumnian, los matan o hieren, los que los humillan y los hacen avergonzar, los que los roban y hasta los que simplemente murmuran contra los descendientes y casa de Abraham y El Pueblo Escogido.

En fin todo aquel que busque alejar por la fuerza o inducción al Pueblo a transgredir La Voluntad del Creador escrita en Su TORAH y en el corazón de los hijos de la casa de Israel y en la casa de Judá.

#### ASERET HA DIBEROT

No cometer adulterio.



Según Rashí, adulterio es una relación prohibida entre una mujer casada y un hombre que no es su esposo. Para nosotros esta Palabra tiene una gran connotación espiritual, la más elevada, pues se está refiriendo casi directamente al que puede cometer Su Sierva, Su Amada, Israel con cualquier dios falso, hecho por hombres y quieran hacerlo su elohim y su jatán.

Esto parece muy difícil para un Pueblo que recita y vive por lo menos dos veces al día "El Shemá", que declara que Su Elohim יהוה, Es Uno y Único y que no hay otro como EL. Pero, es fácil a pesar de hacerlo y vivirlo a consciencia, ir sutilmente entronizando otro dios, en sus vidas, tal como el dios dinero, el poder, o ambos por ejemplo, o como si uno de los hijos de Elohim, empieza a pensar y a vivir la circunstancia especial de que "todo lo puede" por su gran capacidad y poder económico y no por ser Hijo y Esposa del Creador.

Para ser más claros en este concepto y ver que es muy fácil caer en un "adulterio espiritual", veamos lo que pasa con la seguridad de nuestro territorio, de nuestra nación, que está bajo la constante amenaza de destrucción militar, por los países que quieren "borrar del mapa" a Israel, lo pregonan y se están preparando nuclearmente y con armamentos letales y contundentes, lo quieren ejecutar, pues la mayor "seguridad" que tenemos, según una inmensa mayoría de nuestros habitantes y judíos en el mundo está en la "protección" y la "ayuda" defensiva del armamento y la tecnología "los escudos" de defensa y el gran poder bélico de nuestro "gran aliado"?? Los Estados Unidos de América. Parece que quien defiende a Israel son los gringos, los norteamericanos y eso es una garantía de seguridad ese país y su capacidad bélica y su aparente lealtad con Israel, son ahora nuestro esposo, nuestro protector y quien nos da seguridad y mientras Los Estados Unidos tengan su mano sobre nosotros como su derecho a veto en Las Naciones Unidas, Israel, podrá dormir en paz. Eso es un adulterio espiritual, pues nuestra confianza, nuestra seguridad es Su

Majestad יהוה, El Shadai, יהוה Tsebaot, Quien no duerme y Vela por la seguridad de Su Amada.

Es EL y nadie más Quien Dice si cumplimos Sus Mandamientos y Sus Días de Reposo, somos fieles y Lo reconocemos en todo, EL Pondrá a nuestros enemigos a nuestros pies y viviremos y dormiremos en paz.

¿Qué tendrá que Hacer nuestro Esposo Celoso, para que entendamos que solo EL Nos Protege y que dependemos únicamente de EL, porque nada, ni nadie Lo puede reemplazar? Muchas cosas Hace y seguirá Haciendo para no dejarse arrebatar Su Amor, a Su Sierva, a Su Esposa.

- No habrá paz en El Pueblo hasta que seamos consecuentes con nuestro compromiso hecho en El Sinaí y delante de los cielos, la tierra y las naciones del mundo y ese Compromiso o Firma de La Ketuváh es "Haremos todo Lo que EL nos Diga"
- Sus ejércitos acampados en la eretz Israel, no entrarán en la batalla, en acción para defendernos y exterminar a nuestros enemigos, hasta tanto, no reconozcamos Su Soberanía y Majestad como Jatán y Elohim de Israel y Amo del universo. ¿Quiénes Lo debemos Reconocer? Todo Israel.
- Acabará con la mano que Lo suplantado como Protector de Israel, Terminará con el imperio americano y Lo Hará avergonzar por jugar a la doble con Israel, porque con una mano le ayuda y protege y con la otra hace negocios y enriquece a los enemigos de Israel y lo peor, dice que es quien protege a nuestra nación, suplantando al Elohim ...
- Esto último ya está pasando, poco a poco, pero con absoluta claridad, la economía de Los Estados Unidos está en franca decadencia y deterioro y su estructura

social y gran peso como líder y seguridad del mundo, se está desmoronando, pese a que son los judíos los que en gran parte manejan las estructuras en este país.

# ¿CÓMO SE DESMORONA EL IMPERIO SUPLANTADOR?

- Sacaron La Biblia para jurar al ser ciudadanos y en las ceremonias especiales.
- Sacaron la enseñanza de La Biblia de las escuelas, por el mal llamado, derecho a la igualdad religiosa y de credo.
- Dejaron meter el preservativo y la planificación, en las escuelas desde la primaria, para evitar los embarazos prematuros, incentivando con esto la fornicación.
- Está estableciendo y legalizando los matrimonios homosexuales.
- De Estados Unidos han salido los más grandes pastores y predicadores de la segunda mitad del siglo XX y principios de este siglo, predicando un falso nombre y la falsa doctrina de la prosperidad y que la iglesia cristiana es la Israel espiritual lo cual es una perversa suplantación.
- En Los Estados Unidos se persigue a los extranjeros, lo cual es contrario a lo dicho en Las Escrituras.
- Los Estados Unidos que dice ser aliado y quien protege a Israel, negocia comprando petróleo y vendiendo armas a los enemigos de Israel. No solo una grave suplantación del Protector de Israel con

- mucha soberbia, sino que tiene doble moral y falta de lealtad con "su aliado".
- Los Estados Unidos juegan doble en cuanto, presionan a Israel en las negociaciones con la "autoridad palestina" y sus pretensiones de tomar territorio de Israel y de borrarla del mapa.

Dice La TORAH en Génesis 12:3 "Bendeciré a los que te bendijeron y a los que te maldijeron, maldeciré; y serán benditas en ti todas las familias de la tierra.

# ALGUNAS DE LAS LEYES DE LA TORAH SOBRE ESTA PALABRA

- La mujer judía se convierte en esposa, cuando se celebra la primera etapa de la boda, el kidushin y cuando esto pasa, la mujer debe ser fiel única y exclusivamente con su esposo y cualquier relación prohibida con otra persona es considerada un adulterio.
- La pena de la violación a esta prohibición es la pena capital.
- La mujer que comete esta trangresión queda permanentemente prohibida tanto para su esposo, como para el hombre con quien la cometió.
- Pero si el esposo la perdonó, la debe aceptar y nunca más mencionar la transgresión y ella jamás pensará siquiera en ello.
- Esta prohibición es también obligatoria para los gentiles, tal y como lo mencionan los mandamientos de Noé.
- Esta es una de las prohibiciones que no se puede violar, aun a costa de su propia vida.

- Para prevenir algo que viole esta prohibición, un hombre no debe quedarse a solas con una mujer casada bajo ninguna circunstancia, así la mujer no sea judía.
- El hombre que comete esta transgresión se está oponiendo directamente a La Voluntad del Creador al hacer el cuerpo de la mujer casada más importante que La Figura, La Imagen y Semejanza del Creador.
- Debemos recordar que la mujer casada con nuestro prójimo, es parte de La Esposa del Creador y violar esta prohibición, es agredirlo a EL directamente.
- El adulterio de la mujer lo juzgan los hombres en el tribunal de su ciudad o de su comunidad, pero el adulterio del hombre Lo Juzga El Creador directamente.
- © Cuando hay santidad en un hogar y la armonía y la paz reinan, entonces los esposos son fieles el uno con el otro y La Presencia de Elohim Estará con ellos y Sus bendiciones se verán porque son prosperados, pero si no son fieles, o uno de los dos no lo es, La Presencia Divina se retira y descenderá un fuego arrasador que consume ese hogar. También si son fieles los hijos serán tsadikim y todo será prosperidad, amor, testimonio y una vida completa en paz y armonía.
- © Cuando un hombre le da carta de divorcio a su esposa, esta queda libre para volverse a casar, lo mismo que si la mujer queda viuda, se podrá casar nuevamente. Es libre.
- Pero si el esposo desaparece y no se sabe cual es su paradero, esa mujer no podrá casarse, ni tener relaciones con otro hombre, hasta que no existan pruebas de que su esposo ha muerto.

El matrimonio judío queda disuelto al comprobarse el adulterio de la mujer y se disuelve solo por el hecho de la infidelidad ante Los Ojos del Eterno. Además esto constituye una afrenta al Creador porque se le está diciendo de cierta manera que EL se equivocó al Escogernos al uno como la otra mitad del otro y bendecir su matrimonio, donde son uno solo, carne de una misma carne y un solo espíritu.

# ¿CÓMO SE RECTIFICA AL CUMPLIR ESTA PALABRA?

Un hombre soltero es un hombre incompleto y también lo es una mujer soltera, luego el matrimonio los hace completos. El uno para el otro como su mitad y esta la mitad de aquel. Esta unión se celebra en la intimidad de su relación, en el altar de su alcoba, cuando cada uno se entrega al otro en cuerpo y alma, conservando este estado, lo que se está diciendo al Creador es que EL no se equivocó y que estamos haciendo Su Voluntad porque Le creemos y Le tememos. Pero si violamos esta Mitzváh y la transgredimos con el adulterio, es como si no nos importara Su Ley y Su Voluntad y como si nuestro cuerpo fuera un dios que hay que obedecer y darle gusto, agradarlo por encima de EL, que vivimos más para la carne que para el espíritu y ya sabemos quienes son los hijos de la carne y cómo desagradan y contravienen al Elohim del universo y Señor de Israel. Ser obedientes y fieles en el matrimonio, viviendo su santidad, es una forma de rectificar y reparar.

El más grande ejemplo de esta transgresión fue la caída de nuestros padres en adamáh y ya vimos que estamos sufriendo sus terribles consecuencias hasta el día de hoy y por todas las generaciones y hasta que vengan los tiempos postreros y El Creador nos Redima con Misericordia y Amor. Además y muy importante por lo que significa en nuestra relación con EL, como EL Es nuestro Esposo y ya tenemos Un Pacto Sellado de Matrimonio con EL y lo firmaremos delante de los cielos, la tierra, la creación y todas las naciones cuando libre y espontáneamente le dijimos en El Sinaí: "Haremos y obedeceremos todo lo que nos Mande y Ordene", ya nuestra vida natural y la sobrenatural o espiritual Le pertenece como Esposa que somos, Su otra mitad, que Liberó de la esclavitud y de la opresión, por Ese Contrato o Ketuváh, que nos Dio y que nos Distingue de todas las naciones, por ese compromiso está obligada a serle fiel eternamente y aunque ya nos perdonó un adulterio, el del becerro de oro, ya es imposible sin recibir una muy severa disciplina y desagradarlo seriamente, volver a hacerlo, bien sea con un dios falso o con uno personal fabricado por nuestra dureza de corazón, necedad, vanidad o egoísmo como el dinero, el poder, la ciencia o la razón.

Sería un pobre y absurdo adulterio sin sentido, ni futuro eterno, muy poca cosa, pero muy infamante para Alguien tan Generoso, Misericordioso, Grande, Majestuoso, que nos Ama sin limites al punto de Darlo todo por nuestro amor y fidelidad. "Sean Kadosh como Yo Soy Kadosh", "Sepárense para Mi, como Yo Me Separé para ustedes". Declaración y Reclamo de fidelidad que El Pueblo de Israel no puede desoír jamás.

EL Es la suma de la reparación y la rectificación, no tiene discusión y EL se Lo merece, es demasiado Bueno y Fiel, Limpio, Recto con nosotros, no hay nadie que Lo supere en esto y es nuestra obligación por amor, por gratitud, por terror, serlo con EL, Bendito Sea por siempre.

EL Conoce nuestra lucha por apartarnos de Su Camino en vez de apartarnos del mundo, para EL. Como lo dice el profeta cuando en el libro de Oseas Le Ordena sacar a una prostituta de una casa de lenocinio y tomarla como esposa y luego de hacerla su esposa y darle sus hijos, volver a prostituirse, una y otra vez y sin embargo mantenerla como esposa.

Pero si nos humillamos y nos arrepentimos y Le solicitamos que Sea EL Quien tome el control de nuestras vidas, EL Sacará la prostitución y el adulterio de raíz y seremos libres y sanos para EL. Bendito Sea por siempre, por Darnos semejante oportunidad de rectificar y reparar por amor a EL.

#### **ASERET HA DIBEROT**

Octaba Palabra - Mitzvá 36 No Secuestrar.

No robaras, no hurtarás.

לא תזנכ Shemot 20:13

Retener a una persona contra su voluntad, sin autoridad para hacerlo, como por ejemplo lo que hace el juez cuando ordena arrestar a una persona que ha cometido un delito y enviarlo a la cárcel, porque tiene la autoridad para hacerlo y porque es la pena por ese delito.

La retención de la que habla esta Palabra es la privación de la libertad a otra persona y más grave a alguien del Pueblo de Israel, con el objeto de causarle dolor, de causárselo a su familia o comunidad, de obtener información o lucro económico, político, de poder o para desestabilizar y causar una conmoción o para cometer cualquier otro delito. Está prohibido y tiene como pena y a quien lo cause la pena de muerte por estrangulación o ahorcamiento.

Va esta Palabra con la prohibición de robar o hurtar, porque ambas privan de los bienes y su disfrute a quien lo sufre. La sustracción violenta, el robo, o sin violencia, el hurto, tiene como el secuestro la misma connotación espiritual, aun cuando en el robo o en el hurto, se puede restituir lo robado o hurtado y eso aminora el efecto o consecuencia de la pena, en el secuestro cuando la persona es liberada, recupera la libertad, pero como el tiempo perdido no se puede recuperar, es mucho más grave, porque la persona secuestrada perdió la libertad de rectificar con sus obras al Creador o de servir en la misión que Le asignó por encontrarse imposibilitada de ejercer sus funciones con plena libertad.

El que secuestra, roba o hurta, la libertad, el tiempo, la paz, el libre albedrío y muchas veces la salud, el gozo a sus victimas y familiares. Esos dones son Dados por El Creador y nadie tiene la autoridad de quitarlos cuando Es EL Quien Los concede a sus hijos. En ambos casos la indefensión en que se coloca a sus victimas, el daño psicológico y económico más la pérdida del libre albedrío, son causales de gravedad de esta violación o transgresión a La Voluntad Divina. El hombre fue hecho para vivir en libertad y se le dio la creación para que señoreara sobre ella, de manera que quitarle o restringirle la libertad y quitarle sus bienes es la suma de una gran transgresión y rebeldía contra El Ser Supremo que Las Concedió.

También reiteramos que el hombre fue hecho a Imagen y Semejanza del Creador y además Infundió en él, Su Porción o Chispa Divina, Su propia Naturaleza y secuestrarlo o despojarlo de sus bienes, es un atentado contra EL directamente y eso trae consecuencias de todo orden, espiritual, anímica y materialmente.

Agredir la obra de alguien es una agresión contra el autor de esa obra, es una falta de reconocimiento y de respeto y una falta de temor Divino a EL como Hacedor de La Obra más hermosa, la vida y la creación.

## ALGUNAS LEYES DE LA TORAH SOBRE ESTA PALABRA

- Quien secuestra a una persona, viola el derecho básico del ser humano.
- El secuestro daña al individuo, el hogar, la sociedad, al Pueblo de Israel y al Mismo Elohim יהוה.
- Secuestrar es robar o hurtar la libertad y la movilidad y es apartado de la posibilidad de su trabajo para rectificar ante Elohim y Servirlo con su testimonio, lo que es muy grave y tiene como pena la muerte del secuestrador.
- Constreñir el espíritu de una persona al secuestrarlo es como quitarle la vida a él y a su familia.
- El secuestro es una transgresión execrable y habla muy mal de la condición humana, muestra la bajeza y el servicio de todo lo oscuro y degradante que el hombre entenebrecido quiere vivir.
- Una sociedad que no combate con éxito y sin tregua el secuestro y lo vive como mínimo con indiferencia, es una sociedad sin valores, sin justicia y sin autoridad y menos con temor Divino y le vienen grandes males.
- Moy seguramente quien secuestra, es un ignorante de La TORAH y Las Leyes Divinas y perecerá en su oscura causa y no tendrá futuro espiritual bueno.
- Si como motivación para el secuestro está la de exigir un rescate económico, ese dinero traerá la ruina de

- quien lo recibe y lo exige como rescate, más si causa la ruina de la persona o la familia del secuestrado y aun más si el secuestrado es un miembro del Pueblo de Israel.
- El que secuestra también se hace daño a sí mismo, pues al deshonrarme secuestrando a uno de Los Míos, están buscando ser avergonzados públicamente para siempre.

# ¿CÓMO SE RECTIFICA AL OBEDECER ETA PALABRA?

- © Cuando respetamos no solo la vida, sino todos los bienes de los hombres y los del Pueblo de Israel, lo que en verdad estamos haciendo además de obedecer tal y como dijimos en Sinaí, que haríamos, sino que estamos reconociendo que solo EL Tiene Soberanía, como Amo y Señor de Su creación, y al Hacerlo también amamos a nuestro prójimo como a nosotros mismos y a EL como Dador de la vida, la libertad y sus propiedades como herederos de la creación.
- Al obedecer y respetar la libertad como un bien básico y sagrado, tenemos muy claro que el hombre sujeto a Su Voluntad y reconociendo Su legítima Propiedad sobre nuestras vidas, Es EL, El Único que Puede disponer de su vida y sus bienes.
  - La sumisión y acatamiento de las leyes de convivencia y de armonía entre hombres, respetando sus propios espacios y desarrollo de sus papeles en la creación y en El Pueblo nos eleva, nos dignifica y habla muy bien de la condición especial de ser Suyos y Apartados para Servirle, disfrutar con EL toda la creación y por toda la eternidad.

El hombre que no respeta a su prójimo, a sus semejantes, desprecia a Su Creador, pero el que sabe el valor de cada uno de los hombres para EL, los respeta y respeta sus bienes, será partícipe de La Gloria eterna de Su Hacedor y heredará Sus Bienes.

#### **ASERET HA DIBEROT**

No dar testimonio falso. No dar testimonio falso contra tu projimo.



"Tampoco declares falsamente contra tu prójimo en los tribunales, en público o en privado, porque al hacerlo Me infamas a Mi, pues Yo Estoy en ellos y son parte de Mi Esposa también". Verso 16. Decálogo coloquial.

"No hablarás contra tu prójimo falso testimonio, ni mentiras". Verso 16

La justicia o los tribunales de justicia son la base de una sociedad equitativa y próspera, como dice La Mishnáh: "El hombre se mantiene sobre tres cosas: la justicia, la verdad y la paz". Para hacer justicia, es necesario usar la verdad, es decir que esté montada en el testimonio verdadero, de testigos veraces que no cambien la realidad de las cosas y no la falseen, especialmente a su prójimo. La verdad va unida con la justicia y da como fruto la verdad, la convivencia en armonía.

Lo contrario, el testimonio falso y la mentira traen inestabilidad, desorden, desesperanza, violencia, falta de respeto y amor. La verdad es no solo una característica fundamental del Creador, sino Su Sello Personal. La mentira

y el falso testimonio en una corte o en cualquier lugar es también sello, pero del padre de la mentira y el engaño, el adversario.

Escoger con quien identificarse es definitivo para el mundo. Solo los hijos de La Luz son emisarios de La Verdad porque está en su propia Naturaleza, pues de La Naturaleza de La Verdad fueron hechos y creados, esa es su nota predominante. Los hijos de la Justicia Divina, jamás podrán al mismo tiempo falsearla o mentir porque ellos son el testimonio vivo de la permanencia del Rey de Justicia y de Verdad para el mundo entero.

Dicen Las Escrituras y sus hijos, Los del Amo del universo lo corroboran, "Justos" y verdaderos son los caminos del Rey de los apartados, יהוה Es Su Nombre, de manera que hay una prohibición, pero también hay un imposibilidad espiritual de hacer algo contra Su propia Naturaleza Espiritual y Divina.

El Creador Le Da tanto valor al testimonio de una persona, que ni siquiera permite que se dude de ese testimonio y requiere como mínimo de dos testigos como elemento de juicio contra alguien en un tribunal. Algunos dicen que si valora tanto dicho testimonio, con el único testigo bastaría para juzgar a alguien que transgredió una ley, pero para que no quede duda de su valor, EL Exige que sean mínimo dos los testigos que con la verdad coincidente, puedan verificar una conducta adecuada o no de una persona.

Recordemos además que Sus Hijos, los de Su Pueblo Apartado, Los Ha Escogido para "Juzgar a las naciones, al universo entero y por toda la eternidad" y esta prohibición más bien es la afirmación de ese destino sublime y enaltecedor de ser Su Instrumento de Justicia y Verdad.

# ALGUNAS LEYES DE LA TORAH PARA ESTA PALABRA

- Ni oral, ni por escrito, ni siquiera insinuar se puede dar falso testimonio, ni mentir contra el prójimo, del Pueblo de Israel.
- Aunque algunos dicen que el falso testimonio solo obra si se hace ante un juez o un tribunal, lo cierto es que hacerlo delante de otra persona del Pueblo o de un gentil pagano, puede producir un daño a la reputación de su prójimo y eso no está permitido. Si una persona declara falsamente y el otro testigo testifica la verdad y el juez no tiene elementos para condenar a alguien, el daño que causa el falso testimonio al no permitir administrar justicia con veracidad, también se perjudica a sí mismo.
- La pena por transgredir Esta Palabra es el azote.
- Esta prohibición aplica en cualquier lugar donde el judío habite.
- Si una persona sola testifica en falso o miente ante un juez o un tribunal y sus testimonio no permite condenarlo, su falso testimonio no afecta al prójimo, solo a él mismo, ante Su Elohim, su conciencia y salud espiritual.
- © Cuando exista una "conspiración" o suma de testigos falsos para hacer condenar o absolver a una persona de su prójimo y luego los jueces llaman a más testigos, como mínimo otra pareja de ellos y estos declaran la verdad y el tribunal toma la decisión verdadera, los primeros testigos serán castigados como corresponde, han violado gravemente Esta Palabra.

En los tribunales en Israel, las mujeres no dan testimonio. Esta Palabra aplica solo a los hombres.

#### **NOTAS MUY IMPORTANTES**

Autoridad Divinas.

# 

Supremo, Justo y Verdadero. Demuestra esto su falta de temor y respeto, desprecio a Su Presencia y

- 2. Como al parecer las palabras en el original hebreo en su acepción más pura dicen: "No dirás testimonio falso contra tu compañero". Esta Palabra se podría estar refiriendo a D-os, como nuestro Compañero, El Compañero del hombre, tal y como lo ratifica aquel verso que dice: "A Tu Compañero y al compañero de tu padre no abandonarás". Mishlev 27:10. Lo que confirmaría aun más, que quien jure en falso, no solo lo hace contra su compañero en la carne, sino contra Su Compañero celestial, D-os. Y esto como ya vimos es una transgresión muy grave, es una bofetada a Su Esencia que Es La Verdad y una falta de temor Divino, un desafío a Su Integridad y Justicia.
  - Los hechos de un judío de verdad, salen de su corazón, de su fuente natural y de su propia

Naturaleza Divina "De la abundancia del corazón habla la boca", entonces de su boca, no debe salir sino "La Verdad" que es parte esencial de Su Naturaleza, testificar en vano, falsamente o mentir, va directamente contra Esta Naturaleza Divina y/o la niega y eso lo hace rebelde o abominable para El Creador y contraría Su Voluntad Su Propósito para su vida y si está Su Naturaleza en nosotros y somos semejantes a EL, como es Su Imagen, pues una característica de esa semejanza es precisamente "La Verdad" y violarla es sumamente ofensivo para EL. Hay unos casos, muy pocos en los que se reconoce el

A. Un solo testigo se puede reconocer, si certifica la muerte de que un hombre falleció, permitiendo que su esposa, ahora viuda, pueda volver a casarse.

testimonio de un solo testigo y son:

- B. Si se encuentra un hombre asesinado en la tierra de Israel y se desconoce la identidad del asesino, en la ciudad más próxima al lugar donde se encontró el cadáver del asesinado, se hace el ritual para que no caiga la maldición sobre la ciudad. Se admite el testimonio de un solo hombre para establecer la identidad del asesino, aunque no se lo puede condenar por ese solo testimonio, sí sirve para que este se refugie en una ciudad de refugio.
- C. Se admite el testimonio de una sola persona cuando declara, si un alimento es o no permitido o prohibido para consumo. Kosher o no.

# ¿CÓMO SE RECTIFICA SI SE OBEDECE ESTA PALABRA?

Dada la condición que tiene de honrar "La Verdad" o sea dar testimonio de vida sobre solo la verdad es nuestra manera habitual o normal de vivir y actuar, esta actitud por sí sola ya es una forma natural de rectificar y reparar. Un hombre veraz, recto de proceder tanto de palabra como de obra, es un testimonio vivo de La Presencia Divina en su corazón y en todo su ser.

Recordemos que somos Sus testigos, la sal de la tierra y que todas las naciones deben ver en nosotros que somos hijos de La Verdad y que por eso mismo somos libres. Nada tenemos falso o mentiroso en nuestro corazón, ni en nuestro ser, pues ni somos hijos del príncipe de la mentira, el engaño, el asesinato, ni a él le debemos tributo alguno, por el contrario, hacemos constante confesión y declaración de que salimos y fuimos Creados de La Naturaleza del Juez de Verdad, Justo, Misericordioso. יהוה Es Su Nombre Emet.

#### **ASERET HA DIBEROT**

No presionar a alguien para quedarce con lo suyo.



"No codiciarás la casa de tu prójimo; no codiciarás la mujer de tu prójimo, su siervo o su criada, su toro, su asno, ni nada que sea de tu prójimo".

**Shemot 20:14** 

En Esta Palabra están estos dos puntos de vista sobre una misma materia, presionar para obtener lo que le pertenece a otra persona, que desde luego implica el desear eso por lo que presiono para obtener.

Ambas cosas unidas o concomitantes son prohibidas en La TORAH y aunque parecen distintas algo tienen en común y es el desconocimiento de que el mundo entero, toda la creación es nuestra herencia eterna, pero mientras estemos en la eretz, debemos respetar que algunas cosas sean posesión o pertenezcan a otras personas y no a nosotros.

"Si vas a ser heredera de la creación y todo lo que contiene y vas a gobernar sobre ella, no debes codiciar y desear con tu corazón los bienes que forman tan solo una parte de ellos, como son las propiedades de tu prójimo, sus casas, sus campos, sus sirvientes, los animales de su trabajo y sustento, su sierva o esposa, porque ella como tu, lleva una Porción o Chispa de Mi Propia Naturaleza en su espíritu y son también Mi Esposa".

#### Verso 18, coloquial 10 Palabras.

Esta es una realidad espiritual muy poderosa, somos los herederos y vamos a señorear sobre toda la creación y por toda la eternidad. Entonces ¿Por qué razón vamos a codiciar una minúscula parte, una migaja de esa creación por hermosa y valiosa que sea y que ahora le pertenece a nuestro prójimo? No solo no vale la pena, sino que además nos daña el corazón y nos roba la paz, puede incluso provocar a nuestro corazón o incitarlo a cometer un error mucho más grave y que sería de lamentar más aun en la relación con mi prójimo y con El Creador.

Esta Palabra conjuga varias posibilidades que hay que contemplar y considerar muy seriamente para poder andar en rectitud y en obediencia y esas posibilidades son: pensar, hacer o desear sobre lo ajeno con intención de quedarse con ello. Todo está prohibido.

# ALGUNAS LEYES DE LA TORAH SOBRE ESTA PALABRA

- Viola esta prohibición el solo hecho de desear con el corazón la propiedad del prójimo o de otra persona.
- Esta prohibido insistir en repetidas oportunidades a otra persona y presionarla para que venda o ceda algo de su propiedad, así lo necesitemos.
- Tampoco debemos insistir o presionar a través de otras personas o terceros con el mismo fin de quedarnos con algo de propiedad de alguien.
- Lo mismo pasa cuando presionamos o usamos de tramas y engaños o de indebida presión económica, psicológica o violencia para que se nos enseñe una habilidad profesional, un secreto, una patente o invento, así sea que dependa en autoridad de nosotros. Está prohibido.
- La Escritura nos dice que para El Creador es una falta grave que deseemos, o tomemos la esposa de nuestro prójimo.
- Algunos excusan la falta de codiciar o presionar a alguien a entregarnos algo de su propiedad si esa persona al final lo hace de buena gana o porque obtuvo un gran beneficio, no nos parece que eso sea lo que La Voluntad del Creador Quiere.
- No es lo mismo que si lo que deseamos obtener de la otra persona, es su negocio, es decir que lo tiene a la venta o para ser cedido a cualquier título, ya no hay transgresión.
- La codicia se puede volver fácilmente una obsesión y estar dispuesto a cualquier cosa por conseguir lo que se quiere, incluso matar y eso es supremamente grave

- y dañino para su salud y relación espiritual con El Creador que abomina tal situación.
- La codicia y el deseo malsano, destruyen la vida del que los siente y por supuesto lo puede hacer también con la vida de quien posee lo deseado, la sociedad y el testimonio de dependencia y sujeción a La Voluntad del Creador, pues codiciando se niega la promesa de que seremos los herederos de toda la creación y lo que contiene.
- Quien codicia, lo hace cada vez más y más, pues no puede ser saciado, lo que esclaviza y daña la salud de quien lo hace, atentando contra su cuerpo, su estabilidad emocional y la relación con Su Elohim, Quien Es El Proveedor de todo lo necesario.
- La codicia engendra envidia, odio y el odio trae enfermedad y muerte, todos contrarios a Los Planes y Propósitos del Creador y por consiguiente todas son transgresiones a Su Voluntad y Ley.
- Aquellos que sirven a su codicia insaciable, no pueden servir a Elohim יהוה, porque nadie puede servir a dos señores.
- El tiempo, el dinero y los esfuerzos que se invierten en satisfacer la codicia llevan al hombre a la ruina y son una desviación de Los Deseos del Creador para que el hombre disfrute lo que EL Le Da, como Su fortuna.
- Recordemos además que somos meros administradores de los Bienes que EL nos Dio y que solo a EL le debemos rendir cuentas, pero si los empleamos en satisfacer nuestra codicia, somos malos administradores y nos pedirán cuentas de ello y si nos encuentran faltos, traeremos severas consecuencias para nuestras vidas.

En vez de ser codiciosos debemos ser generosos y magnánimos, compartir los bienes que Elohim nos Ha Dado con nuestras familias, con nuestro prójimo y con los más necesitados, porque Elohim no Da semilla, sino al que siembra.

# ¿CÓMO RECTIFICAMOS CUMPLIENDO ESTA PALABRA?

Si tenemos la conciencia y la convicción absoluta de que Las Promesas y Bendiciones del Creador se cumplirán sobre Su Pueblo de Israel, porque EL jamás ha incumplido y nunca ha faltado a Su Palabra, ni mentido, entonces seremos sus herederos de toda la creación y Su Esposa y con EL Gobernaremos por toda la eternidad y como consecuencia nuestro corazón, está puesto en la generosidad y el amor para con nuestro prójimo y desde luego, primero y por encima de todo por nuestro Creador y Esposo, El Amo del universo, lo que impide que codicie o desee lo que no le pertenece y sí a sus hermanos y socios en Este Cometido eterno.

Si nuestro corazón está confiado y experimentamos, se lo manifestamos a EL y a nuestro Pueblo y damos testimonio de vida, de la infinita riqueza que poseemos al no necesitar nada, pues todo lo que sea necesario para vivir con prosperidad y gozo, EL Lo conoce y nos Lo Da con generosidad hasta que sobreabunde, como EL se Lo Ha propuesto con Fidelidad y Amor, lo único que nos queda es Alabarlo, Bendecirlo, reconociendo que jamás nos Ha desamparado, que nos Sustenta, lo cual es rectificar y reparar nuestra conducta, actitud y testimonio para con EL, como nos corresponde por ser Sus especiales tesoros.

Por codicia, nuestros padres transgredieron La Ley y La Voluntad de Su Creador y aun estamos sufriendo las consecuencias, pues perdimos ver Su Rostro y Compartir con EL en El Gan Eden Sus Favores, Dones, Bendiciones, Verlo y Disfrutarlo personalmente en nuestros cuerpos espirituales sin perecer. Perdimos temporalmente ser La Plenitud de Sus Planes y Proyectos eternos y fuimos arrojados de Su Presencia en Adamáh y puestos en la eretz, hasta que se cumplan los tiempos de rectificación tal y como estamos haciendo hoy con arrepentimiento y quebranto, convencidos de nuestras faltas y desobediencia y sujetos a La TORAH, Leyes, Mandamientos e Instrucciones para que nuestro corazón sea limpio, sano de toda codicia y deseo malsano, llenos de Su Gracia y Respaldo rectificando y elevándonos según Su Deseo y Su Voluntad a fin de ser merecedores de Su final Redención y poder al fin regresar a Compartir con EL como Lo Planeó, Su Gloria y Amor eternos.

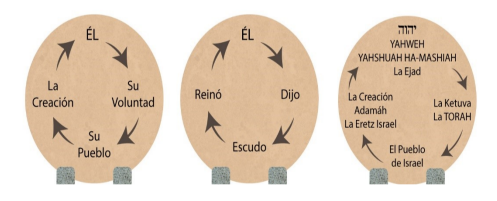
#### CONCLUSIONES SOBRE LAS ASERET HADIVROT

No hay en toda la creación un Regalo más grande y más Hermoso para el hombre, Su Pueblo, de parte del Creador y Amo del universo, Su Majestad יהוה, que Su Voluntad y Deseo de que al Reconocerlo, como El Único Elohim de todo lo creado y hecho en todo lo que existe. EL, con infinita Generosidad y Amor, Le Ha Dado a esa criatura en la cual Puso Su Naturaleza Divina para que pudiera recibir Ese Regalo también Único e Irrepetible, El Máximo Regalo que nadie imaginó y que aun ni los sabios, ni los humildes pueden diferenciar en toda su magnitud y grandeza, como es el hecho de Hacernos Su Esposa, Su Sierva, Su otra Parte o como dicen con un poco de cortedad

las traducciones de Las Escrituras, "Su Ayuda Idónea" y Gobernar con EL la creación total, todos los mundos que existen y los que EL sigue Creando, por toda la eternidad por los siglos y milenios al infinito, que no tiene fin y no tiene comienzo.

Para ver más claro lo que representa el hecho de cumplir Su Voluntad de hacer una realidad Su Plan perfecto y Sus Propósitos para con El Pueblo de Israel al Entregarle Su Contrato Matrimonial, Ketuváh o Diez Palabras, "Aseret HaDivrot".

Veamos estos gráficos de cómo funciona Su Voluntad Divina y sus consecuencias espirituales, materiales eternas y gloriosas.



¿Quien podrá hacer cambiar de opinión o quien hará cambiar Su Voluntad sobre Su Plan Supremo y Sus Propósitos de disfrutar y Gobernar la creación con El Pueblo de Israel por toda la eternidad? Nadie, porque tal como El Lo Dijo, así será, así fue y así es. Si EL Dijo, EL Escogió y Redimirá definitivamente a Su Pueblo, así será. Bendito Sea por siempre.



La Ketuváh es la gran diferencia, y quien la tenga es el gran favorecido y bendecido, será La Esposa y disfrutará de La Generosidad y Amor del Creador.

## TAMBIÉN FUE ENTREGADA LA TORAH

La TORAH o los cinco libros de Moshéh fue entregada en el monte Sinaí, luego de Entregar La Ketuváh como Las Instrucciones o Leyes que debería observar El Pueblo de Israel para cumplir múltiples propósitos, pero aquí solo trataremos algunos de ellos, los que sirven para cumplir los propósitos de este documento que creemos será de gran bendición para todos los que con corazón humilde y dispuesto quieran participar en lo que creemos es Su más Generosa oportunidad de rectificar y reparar su conducta y transgresiones para con EL, nuestro Creador, Restaurador, Sanador, Amoroso Esposo y Señor, Amo de la creación. Consta de cinco libros:

- 1. Bereshit: El Principio, la creación, los orígenes del género humano y la iniciación del Pueblo hebreo
  - A. Trata del principio y la creación del mundo y del género humano. Capitulo 1-12
  - B. La segunda parte de la vida de los patriarcas.Capitulo 12-36

C. La tercera parte de la historia de José hasta el final del libro. Capitulo 36-50

Esto en términos generales o en seis partes un poco más amplias así:

- 1.1 La Creación
  - A. Del mundo
  - B. Del género humano
- 1.2 La caída
  - A. Del hombre
  - B. Consecuencias
- 1.3 El Diluvio Universal
  - A. Causas del diluvio
  - B. Juicio del hombre, a quienes salvó El Creador y por qué
  - C. El Diluvio
  - D. Consecuencias del Diluvio
- 1.4 La Torre de Babel
  - A. Las generaciones luego del diluvio
  - B. Juicio sobre el hombre, dispersión y confusión
  - C. Remanente
- 1.5 La Vida de Abraham
  - A. Llamado de Abram de Ur de Los Caldeos
  - B. Pacto de Elohim con Abram
    - Iniciación del Pacto
    - Separación del Pacto
    - Ratificación del Pacto
    - Señal entre EL y Los Suyos, Señal del Pacto, La Brit Milá
    - Se prueba El Pacto
    - Consumación del Pacto
- 1.6 La Vida de Isaac
  - A. Vida familiar de Isaac
  - B. Dificultades de Isaac y su bendición

- C. Problemas de Israel y salida de Agar
- 1.7 Vida de Jacob
  - A. Jacob obtiene la bendición y la primogenitura
  - B. La vida de Jacob en Harán
  - C. Retorno de Jacob, cambio de nombre por Israel
  - D. Hijos de Jacob
  - E. Esav, origen de Edom, Roma
- 1.8 La Vida de José
  - A. Celos de sus hermanos
  - B. José vendido y preso en Egipto
  - C. Exaltación de José
  - D. Unificación de las 12 tribus de Israel
  - E. Ingreso de Israel a Egipto

Este libro es pues, el principio de la narración que hace El Creador de todo Su Plan perfecto para la creación, Su Reino con el hombre. Este libro Bereshit es la base y fundamento de los otros cuatro.

Tiene una gran simbología profética de Su Voluntad y de Sus Propósitos desde la tarea que emprendió tan metódicamente y con tanta delicadeza y cuidado, detalle por detalle, sin escatimar Generosidad y Amor. Desde Poner orden y distinguir lo bueno de lo malo, día a día fue narrando para conocimiento del género humano un diario o bitácora de todas Sus Acciones en pro de crear una naturaleza de insuperable belleza, irrepetible, solo como EL, Sabiduría y Poder lo podían Hacer, para Su propio disfrute, Gozo y para Seducir a Su máxima creación, el hombre, Su creación culminante, con quien Quería Compartirla y gracias a Su conocimiento total de lo que ocurriría, escogió y apartó para Sí y para cumplir Su Plan y Sus Propósitos a Un Pueblo especial que empieza a Formar con destreza y maestría del Más Profesional de Los Artesanos de toda la

creación, ese hombre como EL Mismo Previó, transgredió Su Voluntad en El Gan Edén, en Adamáh y esa caída trajo consecuencias directas a esta criatura y a la creación y EL Enamorado y Fiel a Su Palabra, envía al hombre a una tierra a rectificar su conducta y le establece un tiempo para hacerlo y Le quita temporalmente al hombre Su Presencia, el hecho de que puedan ver Su Rostro como lo hacían en El Gan Eden sin perder la vida y también pierde la inmortalidad, limitándole la vida o estadía en la eretz, primero a 1000 años, luego de seguir transgrediendo Su Voluntad y de ser borrados de la superficie de la tierra por un diluvio y solo preservar a 8 personas y algunos animales, reduce este tiempo a 120 años y como persistiera en su dureza y con el objeto de salvar a Su Pueblo, a los justos, a un remanente, lo reduce a 70 u 80 años a los más robustos. Tiempo de rectificación y reparación, para que al final de este corto período, Redima totalmente a los obedientes que Lo reconozcan y vivan según Su Plan perfecto.

### 1.CREACIÓN DEL MASHIAH Y DEL HOMBRE

Cuando El Creador Pensó en la creación Y Deseó compartirla, disfrutarla y Reinar con una criatura muy especial que Haría, que Pondría como Su Pareja, Su Sierva, Su Esposa, Previó varias cosas para cumplir Ese Propósito:

- A. Que tenía que ser de Su propia Naturaleza Divina, pues EL en Su Pureza no se mezcla con otras naturalezas.
- B. Que tenía que ser semejante a EL, a Su propia Imagen.
- C. Quería que Lo amara voluntariamente, por propia iniciativa y con todas sus fuerzas.

- D. Que Le fuera fiel y dócil, que aceptara todas Sus Condiciones incondicionalmente y solo por amor.
- E. Que EL la pudiera seducir y enamorar con la hermosura de la creación y con Su Ternura.
- F. Que esa criatura, Su especial Tesoro fuera Una Sola Naturaleza con EL, en Un Solo Espíritu y un mismo sentir.
- G. Que fuera humilde y sencilla, pero que aprendiera a tener autoridad sobre toda la creación, para poderla ejercer con EL por toda la eternidad.

Para cumplir con esas condiciones y muchas más y viendo que toda la creación Haría, La Haría en pareja y funcionaría muy bien y además que esa criatura a la cual Dotaría de la libertad de decisión para amarLo y seguirLo o no hacerlo, desde el comienzo y por Su capacidad de ver el futuro, ya que EL Es el futuro, el tiempo, vio que en su inmensa mayoría desobedecería y optaría por seguir su propia razón, sus propias doctrinas y sus intereses personales, políticos propios económicos y que solo un pequeño grupo, Un Pueblo había decidido con amor a Su Creador. fidelidad y todas sus fuerzas, reconocerLo y obedecer todo cuanto EL Dijere sin razonar, con toda su Naturaleza espiritual y ese fue El Pueblo de Israel. EL Quiso Tener o Tomar una forma material sin perder Su Plenitud Divina y de Poder y Pensó en "Hacerse Visible para esta criatura Escogida para ser Su Pareja y poder Compartir Su Plan y Propósitos"

J. Le Dijo a Sus ministros, "Me Haré Carne y a Imagen y Semejanza de Esa Carne, Haré al hombre, al Pueblo de Israel" y mediante esta Encarnación Desarrollaré Mi Plan eterno y Mis Propósitos.

K. Fue así como EL Mismo con La Plenitud de toda Su Majestad como Único y Verdadero Creador y Hacedor de todo lo que existe en el universo, Toma Forma de Encarnación como Mashiah.

L. Uno de los ministros opinó y dijo que no era necesario hacerlo de esa manera y que ellos los ministros y muy especialmente, él, le podía colaborar sin que fuera necesario crear Su propia Encarnación y allí fue la rebelión de uno de los principales y mediante un proceso que está descrito en La TORAH, fue destituido y arrojado de Su Trono con sus huestes, una tercera parte de los seres celestiales que lo acompañaron engañados por él.

M. Pero lo más importante es que con La Imagen de Su propia Encarnación, Creó a toda la humanidad, varón y hembra, Los Creó y Les infundió una Porción de Su propia Naturaleza Divina, La Puso en su espíritu y sacó o formó su cuerpo y su alma de la tierra de adamáh donde estaba Su Trono y El Gan Edén.

N. Aquí fue formada la pareja que EL Soñó e Imaginó para cumplir Su Plan. Mashiah Hecho Carne, El Jatán o Esposo y el hombre Hecho a Imagen y Semejanza del Mashiah y con Naturaleza Divina, Escogido desde el principio como Su Esposa, La Kalah, Su Sierva.

# 2. <u>ESCOGENCIA ESPECIAL O PREDESTIN</u>ACIÓN

- A. Como fue El Pueblo de Israel el único que definió obedecer todo lo que El Creador Le dijera y manifestó amarLo sin restricciones y con todas sus fuerzas, por eso mismo El Creador Decidió que ese Pueblo fuera El Escogido y Apartado para EL como Su Sierva y Esposa y para Reinar con EL en toda la creación y por toda la eternidad. Esta es Su especial Escogencia.
- B. Escogencia que fue confirmada al sacarlo de la esclavitud y la opresión a la que estaba sometido en Egipto durante 430 años.
- C. Adicionalmente en El Sinaí y delante de todos los pueblos, Le Ofreció El Contrato Matrimonial o Ketuváh, por encima de todos los pueblos de la creación.
- D. Luego Vendrá y Realizará La Boda con El Pueblo, Su Amada y Se Unirá en Un Solo Espíritu y en Su Naturaleza Divina por toda la eternidad y Reinará con EL por siempre.

# ¿POR QUÉ EXPULSÓ ELOHIM AL HOMBRE DE ADAMÁH?

A. Porque el hombre transgredió Su Voluntad y dejó que el ángel caído, el ministro rebelde, le pusiera en su corazón el "yetzer hará" o "inclinación al mal, y EL no puede compartir El Lugar donde Mora con el engaño, la mentira y la desobediencia.

- B. Porque era necesario que el hombre "rectificara su transgresión y desobediencia a La Voluntad de Su Creador.
- C. Por eso lo envió a la eretz, una tierra de rectificación y reparación y con un Método que EL Escogió para hacerlo, pero otra vez, dependiendo de Su Amor, Fidelidad y de su libertad para hacerlo.
- D. Cuando el hombre desobedeció Su Voluntad en adamáh, en El Gan Eden, perdió:
  - Temporalmente la inmortalidad
  - La Presencia, ver El Rostro cara a cara de Su Creador, hablar con EL presencialmente y escucharlo como seres espirituales que eran.
  - El poder crear como Crea el Creador con La Palabra.
  - El poder comer de todos los árboles del Gan Eden a su gusto.
  - El señorear sobre toda la creación.
  - No conocer la muerte, ni la enfermedad.
  - La Luz y La Pureza de Su Ser Espiritual.
  - Otras cosas.
- E. Como parte de la disciplina en la eretz, el hombre debió y recibió:
  - Una vida temporal, mortal, con un límite de tiempo que inicialmente fue de 1000 años, luego del diluvio de 120 años y ahora solo 70 u 80 años de vida promedio por generación.
  - Este tiempo para que rectifique y repare sus transgresiones, se purifique, se separe del mundo, del yetzer hará, se eleve y acerque de nuevo a Su Creador.
  - Unas Fiestas Escriturales, Mikrá Kodesh o Citas con EL, para que sepa que no está solo

- en esta tarea de rectificación y que sacrificando y legalizando en su tiempo y como EL Dice, EL Ayuda y Apoya la rectificación.
- © Como El Shabat, cada semana y casi en la totalidad de Las Fiestas donde Está EL en Persona, además de probar nuestra obediencia y sumisión, refresca y sublima de la forma más hermosa, la relación de Su Pacto de Matrimonio, EL Aviva como un fuego que consume de Amor a Su Esposa, nos Da visto bueno a la rectificación sistemática que nos Invita y Hace con nosotros cada séptimo día y toda la semana de preparación y anhelo.
- Asumir que hay "Tiempos" del Creador, las eternidades, porque Es el tiempo y hay unos tiempos para o del hombre, que El Creador Puso como unos términos para que su "vida mortal" pudiera ser aprovechada para rectificar, luego de haber perdido "temporalmente" la inmortalidad, la pureza de la obediencia y el sometimiento voluntario a La Voluntad Divina en adamáh.
- Que El Creador Fijó como tiempo del hombre y la creación en la eretz, seis días, que ensayó como plazo en los 6 días de la creación y un día más, el séptimo milenio de reposo y de instalación de Su Boda y Reino celestiales.

Los 6 días para rectificar la caída y el último día como El Shabat de ese plazo y Ese Plan de rectificación, para llegar al punto culminante de Su Propósito y Plan perfecto.



# A MANERA DE CONCLUSIÓN SOBRE PESAJ

Pesaj, o La Fiesta de la salida de la esclavitud y de la opresión a la libertad y hacia la tierra prometida, es quizás el más claro ENSAYO del Plan perfecto del Creador y Sus Propósitos para describir y desarrollar todo El Plan perfecto del Creador para con El Pueblo de Israel y la creación. Así:

- 1. Hizo la creación y la formó, Creó al hombre y solo una parte, El Pueblo de Israel por amor y fidelidad, lo reconoció y juró obedecer lo que EL Dijera y Ordenara.
  - Desde la creación, pasando por la teviláh del diluvio, el llamamiento de sus patriarcas y la formación de las 12 tribus, la unificación en Egipto y luego de prosperar, crecer y poner en alto El Nombre del Creador como Salvador del mundo, Su Pueblo fue despojado y fue hecho(a) esclavo(a) y oprimido(a).
- 2. Envía, luego de escuchar su clamor y las suplicas por ser liberado(a), a un libertador, Muestra que tiene Palabra y que Es El Amo del

universo, Restituye todo lo que le habían despojado a Su Pueblo, mediante el sacrificio de un cordero y su sangre, lava su contaminación ritual y espiritual, por su sangre puesta en los dinteles de sus puertas evita que la muerte entre y los diezme, les pide que saquen la levadura de sus vidas por 7 días, los saca libres con Mano extendida y destruye a sus enemigos en el mismo lugar donde purifica a todo Su Pueblo.

- 3. Los lleva al desierto y les habla de amores, los sustenta, rectifican, se elevan por 50 días y Les Entrega Contrato de Matrimonio y Manual de Instrucciones para obedecerLo, rectificar y ser felices.
- 4. Salva a los que nacieron en libertad durante 40 años de purificación y rectificación y luego mediante un mashiah, Los entra y Les entrega la tierra prometida, que fluye leche y miel.

Veamos este breve recuento de lo ocurrido en un paralelo con Su Plan perfecto y notemos lo riguroso de Su Método y Lo Generoso de Su Corazón para con nuestro Pueblo, la humanidad, la creación:

# CUADRO COMPARATIVO O PARALELO ENTRE EL PLAN PERFECTO Y LA FIESTA DE PESAJ O SALIDA DE LA ESCLAVITUD DE EGIPTO

| PLAN PERFECTO Y PROPÓSITOS                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | PESAJ, SALIDA DE EGIPTO (ENSAYO)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| "En el comienzo de la creación de Elohim del cielo y la tierra"  "cuando la tierra estaba informe y vacía, con oscuridad sobre la superficie del abismo y La Presencia Divina flotaba sobre la superficie de las aguas"  Dijo D-os que haya luz" y hubo luz.  "D-os vio que la luz era buena y separó la luz de la oscuridad".  D-os llamó a la luz día y a la oscuridad la llamó noche y fue la tarde y la mañana, un día". Bereshit 1:1,15 | "Y ocurrió que cuando el hombre empezó a multiplicarse sobre la tierra y le nacieron hijas" "Los hijos de los soberanos vieron que las hijas del hombre eran buenas y tomaron para sí mujeres" "El Eterno vio qué grande era la maldad del hombre sobre la tierra y que siempre maligno era el fruto de los pensamientos de su corazón" "Borraré de la faz de la tierra al hombre que He creado, desde los hombres hasta los animales, los reptiles y las aves de los cielos; pues he considerado el hecho de haberlos creado". "Más Noaj halló gracia en Los Ojos del Eterno". Bereshit 6:1,8 |

"El Eterno D-os Dijo: No es bueno que el hombre esté (Puesto en remez) solo; Le haré una compañera que le corresponda". "Y vio יהוה, El Eterno que todo lo había hecho en "El Eterno Formó, todo animal del campo y toda ave pareja v funcionaba muy bien v dijo que era bueno de los cielos y los trajo al hombre para ver cómo los que EL Mismo tuviera pareja". llamaría; y todo lo que el hombre fue llamando a cada "Y EL hizo pasar a todos los animales y a las ayes criatura viviente tal fue su nombre". de los cielos, delante de sus ojos y Les puso "Y dio el hombre nombres a todo cuadrúpedo y ave nombre, pero para EL no encontró pareja". de los cielos y a todo animal del campo, más para "Y יהוה, entró en una profunda Meditación y sacó Adam no se encontró ayuda que le fuera idónea". de Su propia Naturaleza Divina y formó al "E hizo caer El Eterno un sueño profundo sobre el hombre." hombre y este se durmió; y tomó una de sus costillas "He hizo Su Pareja y Dijo: esto ahora es de Mi y cerró con carne el lugar de ella". propia Naturaleza Divina y La llamaré Mi Sierva, "E Hizo יהוה, El Eterno de la costilla que había tomado porque de Mi ha salido, somos de la misma del hombre, a una mujer, y la trajo al hombre", Naturaleza, de Mi Linaje, porque eso es Israel, Mi "y dijo el hombre: esta es hueso de mis huesos y carne Sierva para la eternidad". de mi carne; a esta se le llamará mujer, porque del "Por tanto dejaré solo Mi Papel de Padre y con La hombre fue tomada esta", Madre, La TORAH, Formaré Un Hogar v Seré de "por tanto dejará el hombre a su padre y a su madre, nuevo Un Solo Espíritu, Una Ejad con Mi Pareja y y se unirá a su mujer, y serán una sola carne". Estaremos Puros y Limpios delante de la creación "Y estaban ambos desnudos, el hombre y su mujer, y y nos Glorificaremos eternamente y no se avergonzaban. Génesis 2:18,25 siempre". Génesis 2:18,25

"Y la serpiente era astuta, más que cualquier animal del campo que Hizo יהוה Elohim. Y dijo a la mujer: con que ¿Ha Dicho Elohim así: no comáis de todo árbol del jardín?"

"Y dijo la mujer a la serpiente: del fruto del árbol del jardín podréis comer; "más del fruto del árbol que está en medio del jardín,

Dijo D-os, no comeréis de él, ni tocaréis en él, no sea

que muráis;
"antes bien, D-os Sabe que el día que comáis de él, se
os abrirán los ojos y seréis como D-os, conocedores del

os abrirán los ojos y seréis como D-os, conocedores del bien y del mal.

"Y vio la mujer que el árbol era bueno para comer, y deseable a los ojos, codiciable el árbol, para hacerse sabio, y tomó de su fruto y comió; y dio también a su

marido que estaba con ella, y comió",
"Y se abrieron los ojos de ambos y supieron que
estaban desnudos y cosieron hojas de higuera e
hicieron para ellos cintos.

"Y oyeron La Voz del Eterno, יהוה, que paseaba en el jardín en la dirección del día, y se escondieron el hombre y su mujer de La Presencia de יהוה, entre los árboles del jardín...". Bereshit 3:1,8

(Puesto en remez)

"Y el ser sapiente, ser celestial, le dijo a la mujer que si comía de ese árbol, sería como D-os, que no temiera,

"porque conocería, tendría toda la sabiduría y el conocimiento.
"Y la mujer en vez de consultar su espíritu, razonó

"Y la mujer en vez de consultar su espíritu, razonó y creyó que eso era muy bueno para ella. "Comió y le dio al hombre que en vez de consultar a su espíritu, también razonó y se dejó seducir por

ı mujer.

"Conocieron el bien y el mal y transgredieron La Voluntad de Su Creador, sin medir las consecuencias.

consecuencias.

"Supieron que habían hecho mal por haber salido del control del espíritu y razonar, dándole el control a su carne, perdieron su pureza y rectitud.

Naturaleza, La Voz de Elohim, que estaba con ellos en su esencia y trataron de ocultar su falta, su transgresión, pues se sintieron ausentes de La Presencia Divina y buscaron razones para esconderse..." Bereshit 3:1,8

"Oyeron en ese momento La Voz de Su propia

"El Eterno, יהוה Llamó al hombre y Le dijo ¿Dónde estás?

"Y él dijo: oí Tu Voz en el jardín v tuve miedo, pues estoy desnudo, así que me escondí.

"Y EL, Dijo: ¿Quién te dijo que estabas desnudo? ¿Acaso comiste del árbol que Te Ordené que no comieras?

"El hombre dijo: la mujer que me diste para que estuviera conmigo, me dio del árbol y yo comí.

"Y El Eterno Le dijo a la mujer: ¿Qué es lo que has hecho? La mujer dijo: la serpiente, me engañó y yo comí.

"Y יהוה Elohim, le Dijo a la serpiente: por haber hecho esto, maldito serás entre todo animal de ganado y toda bestia del campo; sobre tu vientre irás y todos los días de tu vida.

"Pondré odio entre tu y la mujer y entre tu descendencia y su descendencia.

"Él, te golpeará en la cabeza y tu le golpearás el talón. "A la mujer Le dijo: "Aumentaré en gran manera tu sufrimiento y tu gestación; con dolor parirás a tus hijos; desearás a tu marido y él te dominará". Bereshit

3:9,16

Iosef soñó un sueño que contó a sus hermanos y ellos lo odiaron aun más.

"Les dijo: oíd por favor, el sueño que soñé:

"He aquí que estábamos atando gavillas en medio del campo cuando he aquí que mi gavilla se alzó v

se quedó parada; y entonces, he aquí que vuestras gavillas se reunieron y se inclinaron ante mi gavilla.

"Sus hermanos le dijeron: ¿acaso reinarás sobre nosotros? Y lo odiaron aun más a causa de sus sueños y a causa de sus palabras. "Tuvo otro sueño y se lo narró a sus hermanos y

dijo: He aquí que tuve otro sueño; he aquí que el sol y once estrellas se inclinaban ante mí.

"Y se lo narró a su padre y hermanos; su padre lo regañó y le dijo: ¿Qué es este sueño que has soñado? ¿Acaso vo, tu madre v tus hermanos habremos de inclinarnos ante ti?

"Y sus hermanos le tuvieron envidia, más su padre guardó el tema. Bereshit 37:5,11

"Ellos lo vieron desde lejos; y antes de que se acercara, urdieron una conspiración en su contra, para matarlo. Bereshit 37:18

"Pasaron por allí comerciantes midianitas; ellos subieron a Iosef, lo sacaron del pozo y lo vendieron por 20 piezas de plata; lo llevaron a Egipto. Bereshit 37:28 "Ellos tomaron la túnica de Iosef, degollaron a un

cordero y la untaron con la sangre. "Enviaron la túnica tejida a su padre y dijeron: "encontramos esto; identifica, por favor ¿Es o no

la túnica de tu hijo? Bereshit 37:32

"Al hombre le dijo: por haber hecho caso a tu esposa y "Y sucedió que al cabo de dos años, el faraón soñó haber comido del árbol acerca del cual Te Ordené, y he aguí que estaba parado sobre el río. diciendo: "de él no comerás maldita es la tierra por tu "He aguí que emergieron del río siete vacas de culpa; con dolor comerás de ella todos los días de tu hermosa apariencia y de carne robusta y pastaban vida. en los pantanos. Ella producirá espinos y abrojos para ti y comerás las "He aquí que emergieron otras siete vacas del río, hierbas del campo. de mala apariencia y carne magra; y se pararon "Con el sudor de tu frente comerás el pan hasta que junto a las vacas en la orilla del río. retornes a la tierra, de la que fuiste tomado; pues tu "Las vacas de mala apariencia y carne magra se eres polvo v al polvo retornarás. Bereshit 3:17,19 comieron a las siete vacas hermosas y carne "יהוה D-os Lo expulsó del jardín del edén, para que robusta y el faraón se despertó. Se durmió y volvió trabajara el suelo del que fue formado. a soñar, pero esta vez con siete espigas buenas y "Y al expulsar al hombre, Colocó al este del jardín del siete espigas flacas y feas que se comían a las edén a los querubim y la llama de la espada giratoria buenas y robustas. Entonces fue recomendado a para custodiar el camino que conduce al árbol de la Iosef para interpretarle los sueños, el faraón lo vida. Bereshit 3:23,24 llamó v así lo hizo. Bereshit 41:1,24 "Iosef le dijo al faraón: el sueño del faraón es uno solo; lo que Elohim Está a punto de Hacer, se Lo ha dicho al faraón. "He aquí que llegan siete años de gran abundancia en toda la tierra de Egipto. "Tras ellos vendrán siete años de hambre y la abundancia de la tierra de Egipto será olvidada; el hambre arrasará la tierra. "Y la abundancia será desconocida en la tierra, el hambre arrasará la tierra. En cuanto a la repetición del sueño al faraón en dos veces, se debe a que el asunto se encuentra preparado frente a D-os y D-os Se apresura a Llevarlo a cabo. Bereshit 41:1,32

"Este es el recuento de los descendientes de Adam; el día en que D-os Creo al hombre. Lo Hizo a Semejanza de D-os.

"Los Creo hombre y mujer, los bendijo y los llamó

hombre el día en que fueron creados.

"Cuando Adam había vivido ciento treinta años, engendró a su semejanza e imagen y lo llamó Shet.

Bereshit 5:1,3 "Metushelaj vivió setecientos ochenta y dos años

después de engendrar a Lemej v engendró hijos e

"Todos los días de Metushelaj fueron novecientos sesenta y nueve años y murió.

"Lemej vivió ciento ochenta y dos años y engendró un hijo.

"Y lo llamó Noaj diciendo: este nos traerá descanso de nuestro trabajo y el dolor de nuestras manos por la tierra que ha maldecido El Eterno.

"Lemej vivió quinientos noventa y cinco años después de engendrar a Noaj y engendró hijos e hijas.

"Todos los días de Lemej fueron setecientos setenta v siete años y murió.

"Cuando Noaj tenía quinientos años, engendró a Shem, Jam y Iafet. Bereshit 5:25,32

"Estas son las crónicas de Noaj. Fue un hombre justo, perfecto entre sus generaciones, anduvo con El Eterno. "Noaj engendró tres hijos: Shem, Jam y Iafet.

"La tierra se había vuelto corrupta delante de D-os y se había llenado de hurto.

"D-os Dijo a Noaj: Ha llegado ante Mi el fin de toda carne. Bereshit 6:1,13...

"Ahora, que el faraón busque un hombre entendido y sabio y lo designe sobre la tierra de "Que el faraón proceda y designe supervisores en

la tierra y prepare la tierra de Egipto durante los siete años de abundancia.

"Y que reúnan todos los alimentos de los años de abundancia; y que acumulen los granos bajo la mano del faraón para alimento en las ciudades y los almacenen.

"Los alimentos serán reserva para la tierra durante los siete años de hambre que vendrán sobre la tierra de Egipto, para que la tierra no

perezca en la hambruna. "El asunto fue bien visto por el faraón y por todos los sirvientes. "El faraón dijo a sus sirvientes: ¿Acaso es posible

encontrar a otro como él, un hombre en quien Habite El Espíritu de D-os? "Entonces el faraón le dijo a Iosef: "Puesto que Dos te ha informado todo esto, no puede haber nadie tan entendido y sabio como tu.

"Tu estarás a cargo de mi casa y por tu orden se sustentará mi pueblo; únicamente por el trono seré superior a ti. "El faraón le dijo a Iosef: ¡ve!; te he colocado a cargo de toda la tierra de Egipto. "Y faraón se quitó el anillo y lo colocó en la mano

de Iosef. Luego lo hizo vestir ropas de lino y le

colocó una cadena de oro sobre el cuello. "Lo hizo desfilar en su segunda carroza real y ellos proclamaron ante él: ¡Abrej!. Así fue como lo designó sobre toda la tierra de Egipto. "El faraón le dijo a Iosef: "Yo soy faraón y sin ti

ningún hombre puede levantar su mano o su pié en toda la tierra de Egipto. "El faraón llamó a Iosef Tzafenat Paneaj y le dio a Asenat, hija de Potífera, sacerdote de On. Así fue como Iosef se convirtió en administrador de la tierra de Egipto.

Iosef tenía treinta años cuando se presentó ante faraón, rey de Egipto: Iosef se alejó de faraón de la presencia y cruzó toda la tierra de Egipto. Bereshit 41:33,46

| "En cuanto a Mi, he aquí que Estoy por traer el diluvio sobre la tierra para destruir toda carne en la que hay aliento de vida bajo los cielos; todo lo que hay sobre la tierra expiará.  "Pero He de establecer contigo Mi Pacto y tu entrarás al arca, tu, tus hijos, tu mujer y las mujeres de tus hijos junto a ti. Bereshit 6:17,18  "En cuanto a ti, toma todos los alimentos que necesites, reúnelos, para que te sirvan de comida a ti y a ellos.  "Noaj, hizo según D-os Le había mandado. Así lo hizo. Bereshit 6:20,21 | "Iosef, mandatario sobre la tierra, era el proveedor de toda la gente de la tierra, los hermanos de Iosef llegaron y se prosternaron ante él, con los rostros sobre la tierra.  "Iosef vio a sus hermanos y los reconoció, más actuó como un extraño y les habló con dureza, les preguntó: "¿De donde venís?" y ellos dijeron. "De la tierra de Canaán, a comprar comida".  "Iosef reconoció a sus hermanos, más ellos no lo reconocieron a él". Bereshit 42:6,8 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| "Y dijo D-os "Que haya luz" y hubo luz.  "Vio D-os que era buena y separó la luz de la oscuridad.  "D-os Llamó a la luz "día" y a la oscuridad "noche".  Bereshit 1:3,5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | "Iehudáh se le acercó y dijo: "si me permitís, señor mío, tu siervo desea hablar una palabra los oídos de mi señor y que no se despierte vuestra ira con tu sirviente, PUES TU ERES COMO EL FARAÓN. Bereshit 44:18                                                                                                                                                                                                                                               |
| "Caín hablo con su hermano Hevel y ocurrió que cuando estaban en el campo Caín levantó su mano contra su hermano Hevel y lo mató. Bereshit 4:8 "Caín le dijo a יוהוה ¿Acaso mi iniquidad es tan grande como para soportarla? He aquí que me has echado este día de la faz de la tierra y de Tu Presencia deberé ocultarme. Bereshit 4:14                                                                                                                                                                                          | "Iosef ya no pudo contenerse más en presencia de todos los que estaban ante él y exclamó: "que todos salgan de mi presencia y quedando solo con sus hermanos, se hizo conocer de ellos. "Dio un grito de llanto. Todo Egipto lo oyó, y la familia de faraón lo oyó. Bereshit 45:1,2                                                                                                                                                                              |

| "Y D-os Le habló a Noaj Diciendo: "Sal del arca; tu, tu mujer, tus hijos y sus mujeres, todo ser vivo que esté a tu lado, de toda carne, los animales y todos los seres vivos que se mueven sobre la tierra, haz que salgan contigo y que se reproduzcan, que fructifiquen y se multipliquen en la tierra. Bereshit 8:15,20                                                                                                                                                                                                                                           | "He aquí que vuestros ojos ven, igual que mi hermano Biniamin que es mi boca la que os está hablando. Por eso, relatadle a mi padre acerca de toda mi gloria en Egipto y todo lo que habéis visto; más debéis apresuraos y traed a mi padre aquí "Tomad a vuestro padre y a vuestras familias y venid hacia mi. Yo os daré lo mejor de la tierra de Egipto y comeréis de la abundancia de la tierra. Bereshit 45:12,18                                                                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| "Ven al arca, tu y toda tu familia, pues a ti Te he considerado justo ante Mi en esta generación.  "De todo animal puro toma siete pares, de macho y su hembra y de todo animal impuro toma dos pares, el macho con la hembra. De las aves de los cielos también siete pares, macho y hembra, para mantener viva la simiente sobre la faz de la tierra.  "Porque en siete días Enviaré lluvia sobre la tierra, cuarenta días y cuarenta noches y borraré de la tierra toda la existencia que He Hecho.  "Y Noaj hizo según El Eterno Le había mandado. Bereshit 7:1,5 | "E Israel viajó con todo lo que poseía y llegó a BeerSheba, donde ofreció sacrificios al D-os de su padre Itzjak. Elohim Habló a Israel en visiones nocturnas y Le Dijo: "Iaakov, Iaakov". "Y él le dijo: "Heme aquí" "Y EL, יהוה' Le Dijo: "Yo Soy El D-os, El D-os de tu padre. No temas bajar a Egipto, pues Te estableceré como una gran nación en aquel país. "YO DESCENDERÉ CONTIGO A EGIPTO Y CIERTAMENTE TE HARÉ SUBIR LUEGO; Y IOSEF COLOCARÁ SU MANO SOBRE TUS OJOS": Bereshit 46:1,4 |

| "Ese mismo día entraron al arca Noaj, con Shem, Jam y Iafet, los hijos de Noaj y las tres mujeres de sus hijos, junto con ellos.  "Ellos y cada bestia según su especie, cada animal según su especie, cada ser que repta según su especie y cada ave según su especie y todas las aves de todos los tipos de alas.  "Todos se presentaron ante Noaj en el arca; de dos en dos, de toda carne en la que había aliento de vida.  "Así llegaron, macho y hembra, de toda carne, tal como D-os Le había mandado y והוה Cerró el arca.  Bereshit 7:13,16 | "Y Iaakov se levantó de Beersheba; los hijos de Israel transportaron a Iaakov, su padre, así también a sus hijos y a sus mujeres, en las carretas que el faraón había enviado para transportarlos. "Tomaron su ganado y su riqueza que habían acumulado en la tierra de Canaán y llegaron a Egipto, Iaakov y toda sus descendencia con él. "Sus hijos y sus nietos con él, sus hijas, nietos y toda su descendencia llevó con él a Egipto. Bereshit 46:5,7 |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| "D-os Bendijo a Noaj y a sus hijos y les dijo: Fructificad y multiplicaos y colmad la tierra. Bereshit 9:1 "Y D-os Dijo a Noaj: y a sus hijos, diciendo: "En cuanto a Mi, he aquí que establezco Mi Pacto contigo y con tu descendencia futura y con todo ser vivo que está junto a ti, con las aves, con los animales y con las bestias de la tierra, con todo lo que salió del arca, con todas las bestias de la tierra.                                                                                                                           | "El faraón le dijo a Iosef, diciendo: tu padre y tus hermanos han venido contigo.  "La tierra de Egipto está ante ti, en la mejor parte de la tierra establece a tu padre y a tus hermanos; que se establezcan en la región de Goshem y si sabes que hay entre ellos hombres hábiles, desígnalos jefes del ganado que me pertenece.  "Iosef trajo a Iaakov, su padre, lo presentó a faraón y Iaakov bendijo al faraón. Bereshit 47:5,10                    |

sino por causa de Mi Santo Nombre, el cual profanasteis vosotros entre las naciones a donde habéis llegado: Santificaré; Os tomaré y recogeré, y Os traeré, esparciré, seres limpiados, sacaré los ídolos, Os daré un nuevo corazón, quitaré el viejo corazón, pondré de nuevo Mi Espíritu, haré que andéis y guardéis Mis Mandamientos, os acordaréis de lo malo que hiciste y os avergonzaréis. Ezequiel 36:22,38

"Por lo tanto, di a la casa de Israel: "Así Ha Dicho יהוה,

El Adón: "No Lo Hago por vosotros, casa de Israel,

"Iaakov llamó a sus hijos, y dijo: "reunios y os anunciaré lo que habrá de aconteceros al final de los días.
"Iuntaos y escuchad. OH hijos de Jaakok y

"Juntaos y escuchad , OH hijos de Iaakok y escuchad a Israel vuestro padre. Bereshit 49:1,33

"!Cómo caíste del cielo, OH lucero de la mañana! "Se levantó un nuevo rey en Egipto, que no Cortado fuiste por tierra, tu que debilitabas a las conocía a Iosef. naciones. "Él, le dijo a su pueblo: "He aguí que El Pueblo, "Tu que decías en tu corazón: subiré al cielo; en lo alto, los hijos de Israel, son más numerosos y más junto a las estrellas de D-os, levantaré mi trono v en el fuertes que nosotros. monte del testimonio me sentaré, a los lados del norte; "Vamos, seamos más astutos que ellos para que no "sobre las alturas de las nubes subiré y seré semejante se multipliquen y sea que en caso de guerra se una al Altísimo. también a nuestros enemigos y luche contra "Más tu derribado eres hasta el seol, a los lados del nosotros y suba de la tierra". ahismo "Designaron oficiales de tributo sobre él, para "Se inclinarán hacia ti los que te vean, te afligirlo con sus cargas y construyó ciudades de contemplarán, diciendo: ¿Es este aquel varón que almacenamiento para el faraón, Pitón y Ramsés. hacía temblar la tierra, que trastornaba los reinos? "Pero cuanto más los afligían, más aumentaban y "Que puso al mundo como desierto, que asoló sus se extendían y el desprecio se despertó por El ciudades, que a sus presos nunca abrió la cárcel. Pueblo de Israel. Shemot 1:8,12 "Todos los reyes de las naciones, todos ellos yacen con honra cada uno en su morada; "Pero tu echado eres de tu sepulcro como vástago abominable, como vestido de muertos pasados a espada que descendieron al fuego de la sepultura, como cuerpo muerto hollado... Isaías 14:12, 32 "El rey de Egipto les dijo a las parteras hebreas, de las cuales la primera se llamaba Shifra y la segunda Púa. "Y dijo: "Cuando atiendan a las mujeres hebreas y vayan a dar a luz, si es varón, lo mataréis, y si es mujer vivirá. "Más las parteras temían a D-os y no hicieron lo que ordenó el rey. Shemot 1:15,17

| El faraón ordenó a todo su pueblo, diciendo: "todo varón que nazca, ¡al río lo arrojaréis! Y a toda mujer la dejaréis con vida. Shemot 1:22                                                                                                                                                                                        |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| "Un hombre de la casa de Leví, tomó a una mujer de Leví. La mujer concibió y dio a luz un hijo. Ella vio que era bueno y lo escondió durante 3 meses. "Ya no podía esconderlo más, entonces tomó un canasto de juncos, lo untó con betún y brea, colocó al niño en él y lo puso entre las cañas, a la orilla del río. Shemot 2:1,9 |
| "Y sucedió en aquellos días que Moshéh creció y salió con sus hermanos y observó sus sufrimientos; y vio que un egipcio golpeaba a un hombre hebreo, a uno de sus hermanos. Shemot 2:11,22                                                                                                                                         |

| "Moshéh estaba pastando las ovejas de su suegro                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Itró sacerdote de Midian y las guió por el desierto hasta el monte de Elohim, Horeb.            |
| "El ángel del Creador se le apareció en una                                                     |
| llamarada de fuego que salía de un arbusto, más                                                 |
| el arbusto no se consumía.                                                                      |
| "Ahora ve y te enviaré con faraón y sacarás a Mi                                                |
| Pueblo, los hijos de Israel, de Egipto.                                                         |
| "Moshéh le dijo a D-os: "¿Quién soy yo para ir con                                              |
| el faraón y sacar a los hijos de Israel de Egipto?"                                             |
| "Y EL Dijo: "Pues Estaré junto a ti y esta es tu señal                                          |
| de que te he enviado: cuando saques al Pueblo de<br>Egipto, servirás a D-os sobre esta montaña. |
| "También Le Dijo D-os a Moshéh: "Así dirás a los                                                |
| hijos de Israel: "El Eterno, El D-os de vuestros                                                |
| antepasados, El D-os de Abraham, de Itzjak y de                                                 |
| Iaakov, Me ha enviado a vosotros. Este Es Mi                                                    |
| Nombre por siempre, y este es mi recuerdo, de                                                   |
| generación en generación. Shemot 3:1,22                                                         |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
| "Luego Moshéh y Aarón, le dijeron al faraón: "Así                                               |
| Dijo El Eterno, El Elohim de Israel: "Envía a Mi                                                |
| Pueblo, para que puedan celebrar para Mi en el                                                  |
| desierto".  "El faraón dijo: "'·Quión Es El Etorno, 2020, para                                  |
| "El faraón dijo: "¿Quién Es El Eterno, ההה, para que yo escuche Su Voz y envíe a Israel? ¡Yo no |
| conozco a יהוה, ni tampoco enviaré a Israel!".                                                  |
| , 1                                                                                             |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |
|                                                                                                 |

| "הוחי Le Dijo a Moshéh: "Ve, te puesto por amo sobre faraón y tu hermano Aarón será tu profeta. "Dirás todo lo que Te ordene y Aarón hablará ante el faraón para que envíe a los hijos de Israel de su tierra.  "Más Yo endureceré el corazón de faraón, multiplicaré Mis Señales y Maravillas en la tierra de Egipto.  "El faraón no te hará caso y Yo Pondré Mi Mano sobre Egipto y sacaré a Mis Legiones, a Mi Pueblo, los hijos de Israel, de la tierra de Egipto y el mundo entero sabrá que Yo Soy El Creador cuando Extienda Mi Mano sobre Egipto y saque a los hijos de Israel de entre ellos. Shemot 7:1,5 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| "Moshéh fue con Aarón ante el faraón y así lo<br>hicieron, tal como יהוה Había Ordenado; Aarón<br>arrojó su vara ante faraón y ante sus siervos y esta<br>se transformó en serpiente. Shemot 7,8,9,10 y 11                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| "Y Moshéh dijo: "Así Ha dicho יהוה, como a media<br>noche saldré en medio de Egipto.<br>"Morirá todo primogénito en la tierra de Egipto,<br>desde el primogénito de faraón que habría de<br>sentarse sobre su trono, hasta el primogénito de la<br>esclava que está tras la piedra de moler y todo el<br>primogénito de las bestias". Shemot 11:4,5                                                                                                                                                                                                                                                                 |

"La cría será de un año, macho, sin defecto, de los corderos o las cabras la tomaréis.

"La guardaréis hasta el día catorce de este mes; entonces la degollaréis toda la congregación de Israel, a la caída de la tarde.

"Tomarán la sangre y la pondrán en las dos jambas y en el dintel de las casas en que han de comer.

"Y comerán la carne en aquella misma noche, asada al fuego, con panes asimos y con hierbas amargas lo comerán.

"No comeréis de ella medio asada, ni cocida en agua, sino bien asada al fuego, tanto su cabeza como sus patas y sus entrañas.

"Y no dejaréis que sobre nada de ella hasta mañana y lo que sobrare de ella hasta la mañana, en el fuego lo quemaréis.

"De esa manera pues la comeréis, ceñidos vuestros lomos y con el calzado en vuestros pies y el báculo en vuestra mano y la comeréis apresuradamente; es el sacrificio pascual del Eterno יהוה.

"Y LA SANGRE OS SERVIRÁ DE SEÑAL EN LAS CASAS EN DONDE ESTUVIERES Y AL VER YO LA SANGRE OS PASARÉ POR ALTO, DE MODO QUE NO HABRÁ ENTRE VOSOTROS PLAGA DESTRUCTORA CUANDO YO HIERA LA TIERRA DE EGIPTO.

"Y tendréis este día por memorial y lo celebraréis como Fiesta a יהוה en todas vuestras generaciones, por Ley perpetua lo celebraréis.

"Siete días comeréis panes asimos, pero desde el primer día APARTARÉIS DE VUESTRAS CASAS LA LEVADURA; pues cualquiera que comiere pan fermentado desde el primer día hasta el séptimo esa alma será segregada de Israel.

"Y EL PRIMER DÍA HABRÁ PARA VOSOTROS SANTA CONVOCACIÓN y el día séptimo habrá Santa Convocación, ninguna clase de obra se ha de hacer en ellos, excepto lo que cada persona deberá comer, esto solo será hecho.

"Guardaréis La Fiesta de Los asimos, porque este mismo día saqué Yo vuestras huestes de la tierra de Egipto; y observaréis este día en todas vuestras generaciones por estatuto perpetuo. Shemot 12:1,24

#### OUÉ HIZO EL SACRIFICIO DEL CORDERO

"Y sucederá que cuando os pregunten vuestros hijos: ¿Qué es para vosotros este servicio?

"Diréis: Sacrificio de pascua es para הוהו, Quien pasó por alto las casas de los hijos de Israel en Egipto cuando iba matando a los egipcios, de manera que les entregaron todo lo que pedían y así despojaron a los egipcios. Shemot 12:35,36

## SALIDA A LA LIBERTAD

- "Y los hijos de Israel salieron de Ramsés a Sukot, alrededor de seiscientos mil hombres a pie, además de los niños, mujeres y ancianos.
- "También subió con ellos una mixtura de gente, ovejas y ganado vacuno, muchísimo ganado.
- "Hornearon la masa que sacaron sin levadura de Egipto como tortas asimas, pues no pudieron leudarse, pues fueron expulsados de Egipto y no podían retrasarse, ni tampoco habían preparado provisiones para ellos mismos.
- "La duración de la permanencia de los hijos de Israel en Egipto fue de cuatrocientos treinta años.
- "Al cabo de los cuatrocientos treinta años, y ese mismo día, todas las legiones del Eterno salieron de la tierra de Egipto.
- "Fue una noche de vigilia para El Eterno y para los hijos de Israel por todas las generaciones.
- יהוה" Les Dijo a Moshéh y a Aarón: "Este es El Decreto de Pesaj: ninguna persona foránea puede comer de ella.
- "Todo esclavo de hombre, que haya sido comprado con dinero, lo circuncidaréis; luego podrá comer de ella.
- "El residente temporario y el empleado no podrán comer de ella.
- "En una casa será comida; no sacarás parte de la carne de la casa fuera y no quebrarás ninguno de sus huesos.
- "Toda la asamblea de Israel la realizará...
- "Y sucedió aquel mismo día: El Eterno, יהוה Sacó a los hijos de Israel de la tierra de Egipto, en compañía de sus legiones.

### EL PUEBLO ES SOMETIDO A UNA GRAN TEVILÁH

"הוה" Le Dijo a Moshéh: "Por qué clamas ante Mí? Habla a los hijos de Israel y que marchen.

"Tú, levanta tu vara y extiende tu brazo sobre el mar y pártelo y los hijos de Israel entrarán en medio del mar, sobre tierra seca. Shemot 14:15

"Moshéh extendió su mano sobre el mar y El Eterno Movió el mar con un fuerte viento del este, toda la noche y corrió el mar a tierra húmeda, y las aguas se partieron.

"Los hijos de Israel entraron al mar, sobre tierra seca; y el agua era un muro para ellos, a su derecha y a su izquierda. Shemot 14:21,22

#### DESTRUCCIÓN DE LOS OPRESORES

- "Egipto los persiguió y fue tras ellos, todos los caballos del faraón, sus carrozas y sus jinetes en medio del mar.
- "Y sucedió al amanecer que El Eterno acometió contra el campamento de Egipto con una columna de fuego y nube y provocó el desconcierto en el campamento.
- "Quitó las ruedas e sus carrozas e hizo que condujeran con dificultad. Dijo Egipto: huiré de Israel, pues El Eterno Está librando guerra para ellos en contra de Egipto.
- "El Eterno, יהוה Le Dijo a Moshéh: "Extiende tu mano sobre el mar y el agua volverá sobre Egipto, sobre sus carrozas y sobre sus jinetes".
- "Moshéh extendió su mano sobre el mar, ya hacia la mañana el agua recuperó su fuerza inicial, cuando los egipcios huían en dirección a ella; y מוֹם agitó a Egipto en medio del mar.
- "El agua retornó y cubrió las carrozas y los jinetes de todo el ejército del faraón que venían de ellos en el mar y no quedó ninguno solo de ellos.
- "Los hijos de Israel anduvieron sobre tierra seca en medio del mar; el agua era un muro para ellos, a su derecha y a su izquierda.
- "Aquel día והוה Salvó a Israel de la mano de Egipto, e Israel vio a los egipcios muertos en la costa.
- "Israel vio La Gran Mano que יהוה inflingió sobre Egipto; El Pueblo temió a יהוה y tuvieron fe en EL y en Moshéh, Su siervo. Shemot 14:23,31

## LA ENTREGA DE LA KETUVÁH Y DE LA TORAH

A. EL Muestra que Es Su Elohim y Esposo que los sustenta.

"הוה" Le Dijo a Moshéh: "He aquí que haré llover pan para vosotros desde los cielos, que El Pueblo salga y recoja la porción de cada día ese día, para que los pueda poner a prueba, a ver si siguen Mis Enseñanzas o no.

"Y sucederá que al sexto día, cuando preparen lo que traen, será el doble de lo que recogen todos los días..."

"Y Moshéh dijo: Al anochecer יהוה os Dará carne para comer y a la mañana pan para saciaros. Shemot 16:4,8 יהוה Le Habló a Moshéh Diciendo: "He oído las quejas de Israel. Háblales, diciendo: "A la tarde comeréis carne y a la mañana os saciaréis con pan, y sabréis que Yo Soy יהוה vuestro Elohim. Shemot 16:11

"Dijo Moshéh: "Comedlo hoy, pues hoy es Shabat para El Eterno, hoy no lo encontrarás en el campo.

"Seis días lo recogeréis, más el séptimo día es Shabat, y ese día no habrá.

"Y ocurrió al séptimo día que algunos salieron a recoger, más no hallaron.

"Y הוה Le Dijo a Moshéh: "¿CUANTO TIEMPO OS NEGARÉIS A OBSERVAR MIS PRECEPTOS Y MIS ENSEÑANZAS?"

"Ved que יהוה nos Ha entregado El Shabat; por eso EL os Ha dado el sexto día una porción doble de pan: Que cada hombre permanezca en su sitio; que ningún hombre abandone su sitio el séptimo día.

"El Pueblo descansó el séptimo día. Shemot 16:11,30

B. Llegan a Sinaí y EL Ordena límites y que se purifiquen.

"El tercer mes del éxodo de los hijos de Israel de Egipto, ese día arribaron al desierto de Sinaí.

"Marcharon desde Refidim y llegaron al desierto de Sinaí y acamparon frente a la montaña.

"Moshéh ascendió a Elohim, y EL Lo llamó desde la montaña, Diciendo, así dirás a la casa de Iaakov y relatarás a los hijos de Israel: "Habéis visto lo que hice a Egipto y que os He Transportado sobre alas de águilas y Os He traído hacia Mi.

"Y AHORA SI OBEDECÉIS MI VOZ Y OBSERVÁIS MI PACTO seréis para MI EL TESORO MÁS PRECIADO DE TODOS LOS PUEBLOS, PUES MÍA ES TODA LA TIERRA.

"Seréis un reino de sacerdotes y una nación santa para Mi. Estas son Las Palabras que hablaréis a los hijos de Israel".

"Moshéh vino y convocó a los ancianos del Pueblo y puso ante ellos todas estas Palabras que El Eterno Le había Ordenado".

"Todo El Pueblo respondió al <u>unísono</u> y dijo: "Todo lo que יהוה Ha Hablado lo haremos". Moshéh transmitió de vuelta las palabras del Pueblo al Eterno. Shemot 19:1,9

En este punto, ya El Creador Le había Dicho a Su Amada, que la había Sacado de la esclavitud y la opresión espiritual, cual era Su Contrato Matrimonial "Esas Palabras", a través de Moshéh, Su amigo, a quien Usará como un instrumento para libertarla y ahora para que Le sirviera de portavoz al Entregarle Su Voluntad, Sus más grandes Deseos, SU PLAN PERFECTO Y SUS PROPÓSITOS, Hacerla Su Esposa, para que Disfrutaran Juntos la creación y la gobernaran por toda la eternidad.

Aun no Le había Entregado El Contrato físico, pero sí Le había Comunicado a viva voz de Moshéh y ya en forma UNÁNIME lo habían contestado aceptándolo y comprometiéndose a obedecerlo. En este momento la historia de la creación selló para siempre La Voluntad Divina, Su PLAN PERFECTO. Aquí, Israel tomó oficialmente distancia, se apartó de todos los pueblos para EL, para Su Creador, para Su Esposo y Rey.

C. El Creador Ordena que se purifiquen para poder entregar físicamente Su Ketuváh, Las Instrucciones para obedecerla y ser felices, La TORAH.

"El Creador Le Dijo a Moshéh: "He aquí que Vengo hacia ti en la espesa nube, para que El Pueblo oiga cuando Te hablo y también para que crea en ti por siempre". Moshéh relató Las Palabras del Pueblo al Creador".

'בהוה Le Dijo a Moshéh: "Ve al Pueblo y santifícalos hoy y mañana y laven sus ropas.

"Que se preparen para el tercer día, pues al tercer día יהוה Descenderá a la vista del todo El Pueblo sobre el monte Sinaí. Shemot 19:10,13

"Moshéh descendió de la montaña al Pueblo. Santificó al Pueblo y ellos se lavaron las vestiduras.

| "Le dijo al Pueblo: estad listos tras un lapso de tres días; no os acerquéis a las mujeres.  D. Ahora Hará La Entrega física y Cumplirá con Su Plan perfecto y Sus Propósitos, Hará a Su Pueblo de Israel que Lo aceptó y juró obedecerLo en todo, Su Esposa, tal y como Lo había Planeado y Se había Comprometido que Haría y estaba escrito en Las Mitzvot que dicen así:  43. Positivo: "Comprometerse en matrimonio con la sierva hebrea, ya sea el que la liberó o su hijo. Shemot 21:8  44. Positivo: "Rescatar a la sierva hebrea. Shemot 21:8  45. Negativo: "No vender a la sierva hebrea. Shemot 21:8 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 46. Negativo: "No negar vestimenta, alimentación, ni los derechos conyugales a la sierva hebrea con quien se contrae matrimonio. Shemot 21:10                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |

## HERMOSA REVELACIÓN

EL Formó a esta sierva desde el principio de la creación, cuando Creó al hombre, Vio quienes Le serían fieles, Le obedecerían y Lo amarían y Los Formó, Colocándoles Su propia Naturaleza Divina, Hizo a Su Pueblo de las 12 tribus, transgredieron y fueron disciplinados en Egipto por 430 años. Esta sierva entró siendo libre a Egipto, como La Sierva de nin, prosperó, creció y luego fue despojada y hecha esclava y sometida, pero clamó a Su Amo y EL La Escuchó, la liberó y ahora debe cumplir con estos Mitzvot y Casarse con ella o Entregársela a Su Hijo, El Mashiah. Para hacerlo Le debe Entregar Un Contrato Matrimonial y eso es precisamente lo que Hará en este momento.

DIEZ PALABRAS EN LA TORAH

DIEZ PALABRAS COLOQUIALES

Elohim Dijo Estas Palabras Diciendo:

"Yo Soy יהוה, Tu Elohim Quien Te sacó de la tierra de Egipto, de la casa de esclavitud.

"No tendrá a dioses de otros en Mi Presencia.

"No te harás una imagen tallada, ni ninguna semejanza de aquello que está arriba en los cielos, ni abajo en la tierra, ni en el agua debajo de la tierra.

"No te postrarás ante ellos, ni los adorarás, pues Yo Soy יהוה, Tu Elohim, Un D-os Celoso, Quien tiene presente el pecado de los padres sobre los hijos hasta la tercera y cuarta generación con mis enemigos.

"Y Hago Misericordia a millares, a los que Me aman y guardan Mis Mandamientos.

"No tomarás El Nombre de יהוה Tu D-os, en vano, pues יהוה no absolverá a nadie que tome Su Nombre en vano.

"Recuerda el día de Shabat, para santificarlo.

"Seis días trabajarás y harás toda tu obra.

"Más el séptimo día es Reposo para יהוה, Tu Elohim, no hagas obra alguna, tu, ni tu hijo, ni tu hija, ni tu siervo, ni tu criada, ni tu bestia, ni el extranjero que está dentro de tus puertas.

Elohim Dijo Estas Palabras Diciendo:

"Yo Soy יהוה Tu Prometido, Quien Te sacó de

Egipto donde te hicieron esclava.

"Desde este momento ya no tendrás que honrar a esos dioses falsos, ni servirles y menos en Mi Presencia.

"No trates de Representarme con imágenes que crees que están en los cielos, o en la tierra o debajo de las aguas, porque tu eres Hecha a Mi Imagen y Semejanza Mía, y esa es Mi Voluntad, que admires Mi Obra y Me Reconozcas cuando mires a tu prójimo.

"Cuídate de no postrarte a adorar lo que no es, o es falso, tratando de Suplantarme, porque Yo Soy Tu Prometido, Tu Esposo y Tu Autoridad y Soy Celoso y Te puedo disciplinar, como hace un padre con sus hijos, nietos o bisnietos, usando a los que Me son contrarios o enemigos.

"Pero Yo Soy Benevolente y Benigno con los que te traten bien y hablen bien de ti, esos Me aman, Me obedecen porque cumplen Mis

Mandamientos.

"No pronuncies Mi Nombre sin tener un propósito válido, ni lo ocultes cuando se debe pronunciar, sino es para Honrarme como Esposo y Elohim o para dar testimonio de Mi Justicia, Verdad y Misericordia, porque si lo haces en

vano, o sin respeto, sería tan grave para Mi, que no tendré Misericordia y no te perdonaré.

"Hay un día en la semana que Yo Dejaré de Crear y Reposaré de Crear, es el día séptimo y Lo llamo Shabat, Lo He reservado para visitarte y Compartir contigo como Esposa, hasta que Venga por ti y Me pueda Entregar solo a ti y tu a Mi. "Te ordeno que hagas todo tu trabajo en seis días

de la semana.

"Pero el séptimo día, Shabat, desde la tarde del sexto día, no harás ningún trabajo, nada que

sexto dia, no naras ningun trabajo, nada que modifique la creación, ni tu mismo, ni tu hijo, ni tu hija, ni las personas que trabajan para ti, ni tus animales de trabajo, ni los que quieren ser de Mi Pueblo y viven dentro de tus habitaciones y para que ellos también al dejar de crear reciban el beneficio de Mi Visita y de la obediencia.

"Recuerda que fuiste esclava y que te hicieron adorar a dioses falsos en la tierra de Egipto y que Yo te saqué con mano fuerte contra faraón y su ejército y que Fui Generoso contigo a la salida, "Pues en seis días יהוה Hizo los cielos y la tierra, el mar pues recuperaste tus bienes, tu libertad y paz. Por v todo lo que hay en ellos v Descansó el séptimo día. eso te ordeno que separes El Shabat, el séptimo Por eso יהוה Bendijo El Shabat v Lo santificó. día, para que no lo olvides. "Si quieres Reinar Conmigo en adamáh por toda la eternidad, debes Honrarme, como honras a tu padre y a La TORAH, como lo haces con tu madre. "No quites la vida a nadie y menos a tu prójimo "Honra a tu padre y a tu madre, para que los días se inocente, porque sus vidas a demás de alarguen en la tierra que יהוה, Tu Elohim Te Da. Pertenecerme son parte de Mi Esposa también. No busques o reconozcas a otros supuestos esposos o parejas dentro de los dioses falsos, como hicieron "No asesinarás tus antepasados con el becerro de oro en Sinaí. "No cometerás adulterio. Jamás secuestres o quites la libertad a un "No hurtarás. semejante o prójimo, porque lo haces Conmigo. "No hablarás contra tu prójimo falso testimonio, ni Recuerda que fui Yo Quien les Dio la libertad y es mentiras su derecho. Tampoco declares o hables falsamente contra ellos en los tribunales, en público o en privado, porque al hacerlo Me infamas a Mi, pues Yo Estoy en ellos y son parte de Mi Esposa también. "Si vas a ser heredera de la creación y vas a gobernar sobre ella Conmigo, no debes codiciar y desear con el corazón los bienes que forman tan solo una parte de ello, como las propiedades de tu prójimo, sus casas, sus campos, sus sirvientes, los animales de su trabajo, su mujer, porque ella como tu, llevan Una Porción o Chispa Mía en su espíritu y son también Mi Esposa. Bamidbar 5:1,18. Este Contrato fue Entregado "No codiciarás la casa de tu prójimo, ni su mujer, ni su directamente a La Esposa, El Pueblo de Israel, que siervo, ni su criada, ni su buey, ni su asno, ni cosa Lo había aceptado cuando todos los pueblos lo alguna de tu prójimo. rechazaron en Iom Kipur, luego de expiar su culpa y bendecir a Su Esposo con humildad. Shemot 20:1,18. Este Contrato Matrimonial o Pacto de La Alianza, fue ofrecido a toda la humanidad y lo rechazaron.

## LUEGO ENTREGÓ LA TORAH, LAS INSTRUCCIONES

Este hecho extraordinario, Único, irrepetible, dividió la historia del hombre y de la creación, puesto que El Creador Concretó <u>Su Plan perfecto y Sus Propósitos</u> de Tomar como Pareja, como Su otra mitad al Pueblo que juró "obedecer todo lo que EL Dijera y Ordenara" con docilidad y fidelidad. Y así disfrutar y gobernar toda la creación por toda la eternidad como Una Sola Persona, como Un Solo Espíritu, como Una Sola Naturaleza Divina.

Grande Eres Padre Eterno, Poderoso Elohim, Misericordioso y Amoroso Esposo porque Tu Palabra Es Una y no la varías, Eres Fiel, Tu Justicia es Maravillosa, Tu Majestad y Grandeza Serán conocidas, reconocidas y alabadas por toda la creación.

Bendito Seas por toda la eternidad y en toda la creación, Esposo Amante, Tierno, nos Amas a pesar de nuestras transgresiones, dureza, desobediencia, porque Tu Eres El Único, Compasivo y Perdonador, Tu Eres nuestro Redentor y Salvador. Amén.

La TORAH o La Instrucción es el conjunto de Leyes, Normas, Decretos, Estatutos y Mandamientos que EL nos Entregó y Escribió en nuestro ser, con Su propio Dedo, de manera que están en nuestro ADN y van cosidos a nuestro corazón y mente y nos garantizan que seamos obedientes, fieles y amantes de EL con gozo, libre y voluntariamente.

Si tenemos nuestra naturaleza, Su Naturaleza Divina, La TORAH será cumplida por esa Naturaleza para que EL cambie nuestra corrupción por la caída y transgresiones, en incorrupción y volveremos a EL y Seremos Uno Solo con EL.

# ¿QUÉ PASARÁ LUEGO DE ESTE HECHO ÚNICO?

Que nos Lleve por este desierto, purificándonos, rectificando nuestra conducta y emuná, hasta llevarnos a Morar y Reinar con EL, luego de Consumar La Boda, en la tierra, adamáh, de donde nos expulsó y a donde pertenecemos y donde Está Su Morada, Su Trono celestial.

# ¿POR QUÉ PESAJ Y LA SALIDA DE EGIPTO SON UN ENSAYO?

Según Los Mitzvot 43, 44 y 45 que dicen:

43. "Comprometerse en matrimonio con la sierva hebrea, ya sea el que la liberó

o su hijo. Shemot 21:8

- 44. "Rescatar a la sierva hebrea. Shemot 21:8
- 45. "No vender a la sierva hebrea. Shemot 21:8

Entonces hagamos varias preguntas y veamos sus respuestas:

## 1. ¿De qué sierva hebrea esta hablando?

Desde el principio y antes de la creación de la eretz y de la naturaleza y del hombre, pero muy especialmente en el capitulo 2 de Bershit, donde EL Expresa concretamente Su Deseo de Tener Una Pareja, Una Sierva, que luego de Buscarla en toda la naturaleza y no encontrarla, La Sacó de Su propia Naturaleza y con Ella Señoreará sobre toda la creación y así La Presenta ante la misma creación. Bereshit 2:18,25

Esa Sierva, Su Pareja, Su Especial Tesoro, Su propia Esencia, Es El Pueblo de Israel. 2. ¿Cuál fue El Propósito de Hacer Una Pareja para EL? ¿La Necesitaba?

Primero EL, Es La Plenitud y Venía desde la eternidad Creando, Disfrutando y Gobernando la creación sin más compañía que Sus ministros, los ángeles, seres celestiales a Su Servicio, no necesitaba a Una compañera para seguir Haciéndolo, pero en Su inmensa Generosidad Quiso Compartir con un ser creado, Hecho por EL, el más especial de todos los seres y Creó al hombre a Su Imagen y Semejanza. Primero Se Encarnó en El Mashiah y luego al género humano, y si bien en El Mashiah Puso Su Plenitud, EL Mismo, sin ser otro ser para que pudiera relacionarse con Su nueva creación, el género humano, donde Puso Una Porción de EL Mismo, Una Chispa para que al Tomarla como Su Sierva, Su Compañera, fuera Compatible con EL y Su Naturaleza Espiritual y Divina.

Al momento de Hacer esto, Vio que una porción de este género le sería fiel, Lo reconocería y obedecería con docilidad y gozo. Esa porción fue lo que más tarde sería El Pueblo de Israel, y desde el principio, antes de que fueran, Los Bendijo, Escogió y Apartó para EL.

3. ¿Qué pasó al poco tiempo de hacer al hombre en adamáh?

Que el hombre desobedeció La Única Instrucción, el único límite que Le puso.

Lo arrojó de adamáh, a un lugar de rectificación que llamó eretz y Le quitó temporalmente la inmortalidad y Le fijó una métrica, o sea 6 días y por generaciones y según cumplieran o no con la rectificación, Les dio primero 1000 años, como siguieron transgrediendo Su Voluntad, Los destruyó y destruyó la vida mortal de la faz de la eretz y solo

Salvó a ocho personas justas y a unos ejemplares de los animales que juntos volverían a dar un comienzo a Su obra, salvando Su Plan perfecto y Sus Propósitos, Redujo su estadía, de esta teviláh total a 120 años por esas generaciones, pero el hombre continuó transgrediendo y redujo nuevamente esta estancia temporal a solo 70 u 80 años, como actualmente estamos. Y ahora de Su Mano, con Su compañera, EL Ha permitido que veamos con toda claridad, cómo Procederá al final de los tiempo, en los postreros días y por eso nos Enseña prácticamente con y en El Shabat y en Sus Fiestas escriturales y Habiendo Escrito Sus Instrucciones en nuestro propio ADN, donde Imprimió Su TORAH.

Pesaj y la salida de Egipto como ensayo nos da una certeza de Su Método y de Su Compromiso de no permitir que Su Plan perfecto se frustre, porque a EL no le fracasa nada y menos Su más caro Sueño y Anhelo.

- 4. ¿Entonces qué pasó con Su Sierva y Pareja?
- EL, יהוה, Bendito Sea, Le Dijo al primer hebreo como tal que:
  - A. Bendeciría a todos los que lo bendijeren y a su descendencia con él.
    - B. Le daría la eretz Israel.
    - C. Su descendencia sería incontable.
  - D. Su descendencia sería peregrina en tierras extrañas y que los afligirán y los harán servir por 400 años.
  - E. Que EL Juzgaría a los que los harán servir como esclavos.
  - F. Y que luego saldrían regresando a la tierra de Israel con gran riqueza.

Todo esto se ha cumplido hasta Pesaj, cuando los hijos de Abraham entraron a Egipto y las cabezas de las 12 familias o tribus del Israel, fueron recibidos como El Pueblo de Elohim, prosperaron, se multiplicaron y pusieron El Nombre de Su Amo por lo alto entre las naciones, pero, en cumplimiento de La Palabra de Elohim, fueron despojados y puestos por la fuerza a servir, los esclavizaron y los oprimieron grandemente.

EL, Estaba con ellos, jamás Los abandonó y permitió que fueran oprimidos hasta cierto grado, hasta descender 49 grados de aflicción y de opresión espiritual, luego sacó de ellos a un mashiah, un elohim y los libertó y liberó ante los ojos de todas las naciones y de la creación.

- 5. Antes de Sacar a Su Sierva de la cautividad, de la esclavitud y la opresión, Le dio pruebas al mundo y a su amo de varias cosas fundamentales que no debemos olvidar porque son real ensayo de lo que está aconteciendo hoy con Su Sierva y con todo el mundo que no está sometido o que rechaza Su Voluntad, Su Ley y que desconoce o desprecia Su Plan perfecto y Sus Propósitos. Estas son esas pruebas:
  - A. Que la escogencia del Pueblo de Israel fue desde el principio y que los demás hombres la rechazaron y Lo rechazaron a EL, Sus Mandamientos y Voluntad.
  - B. Que Cumple Lo que Dice y que no varía en nada Su Palabra.
  - C. Que EL y Solo EL, Tiene Soberanía sobre toda la creación, aun sobre la otra simiente y que nadie puede discutir Su Poder, Su Voluntad impunemente.

- D. Que quien toque a Su Amada, es como si tocara La Niña de Sus Ojos.
- E. Que El Sacrificio del Cordero y Su Sangre fueron usados para Redimir a Su Pueblo y que no Permitió que la muerte afligiera nuestra vida.
- F. Que todos los bienes de los que fuimos "despojados",por el mundo y su amo de oscuridad y engaño, nos serán restituidos y con abundancia como herederos que somos de toda la creación con EL.
- G. Que aquellos de los nuestros que renieguen de su condición de Sierva, de, especial Escogencia y del Mismo Elohim de Israel. EL Los cortará en medio de la oscuridad, en aquellos días, para no ser avergonzados y para que su muerte no avergüence a Su Pueblo.
- H. Que sin piedad alguna destruirá a quienes persigan buscando la vida de Su Pueblo, el día de la liberación, de Su Gloria.
- I. Que a pesar de permitir que otros pueblos salgan con Su Pueblo y se circunciden, solo entrarán a su tierra, a la eretz Israel, los que nacieron en la libertad y la obediencia, los de emuná verdadera y amor incondicional por EL y Su Voluntad, Plan perfecto y Propósitos.
- J. Que solo disfrutarán de Sus Beneficios, Sus Dones, Misericordia e infinito Amor, los que además reconozcan a Su Mashiah, como EL Mismo, como Su Ejad y como Su Instrumento más Poderoso para Cumplir Su Plan perfecto y Sus Propósitos.
- K. Que Pesaj, la salida de Egipto es un resumen o una narración que como un poderoso ensayo nos enseña cada año que todo fue Planeado y desarrollado bajo Su más estricta Soberanía y

Voluntad y que define Su Método más didáctico para concretar y desarrollar lo que se Ha Propuesto para la eternidad.

# 6. ¿Qué debemos hacer para entender Pesaj?

Solo debemos permitir que nuestra Naturaleza Divina, nos guíe, obre por nosotros, tome el control de nuestro tiempo de rectificación y Le podamos agradar con todo nuestro ser y hechos.

La clave es OBEDECER CON DOCILIDAD, GOZO Y AMOR.

La Fiesta de Pesaj comienza en realidad desde antes de la creación, cuando nuestro Amo y Esposo, El Creador y Hacedor, Se Enamoró de un Pueblo que Vio que Le sería como Su Sierva y complemento para disfrutar la creación y Gobernar Juntos.

Luego La fue Moldeando con Sus Manos de Amor y con una infinita Pasión y perfección.

Ella como una mujer ha tropezado ha quebrantado Su Voluntad, pero siempre ha regresado arrepentida y encendida de amor, Lo alaba, Lo ensalza, Lo obedece y sigue dejándose mimar y sustentar con Su Bondad y Ternura.

Más adelante esa mujer sufre "la ausencia", cree ella y es esclavizada y maltratada por los enemigos de Su Amante Prometido, El Dueño de Los Amores.

Le tratan de cambiar Su fidelidad y dependencia y ella clama, gime y Su Amante Está allí imperceptible y Está observando y cuidando Su más hermoso Tesoro, Levanta a Un Mashiah, Un Elohim, Lo Empodera para que se enfrente al mundo, a su rey de engaños y sombras y Lo vence y Saca a Su Sierva, La Libera, no sin antes Restituirle lo que es suyo y destruir a su opresor ante los ojos de la creación misma.

Ahora libre, limpia, purificada y en teshuváh Le Entrega Su Contrato Matrimonial y La Lleva a Su Heredad, eso es Pesaj, un ensayo.

7. ¿Cómo saber que somos La Sierva y que Pesaj es para nosotros, El Pueblo de Israel, El Pueblo Escogido?

Basta con apreciar y valorar cómo es y corresponde a Su Pueblo, varias cosas, muy importantes:

- A. Reconociendo a ההי יהוה, como nuestro Elohim, Único, Creador y Quien Nos Dio la vida.
- B. Debemos reconocer que Puso en nosotros Su Soplo de vida, Su Chispa Divina, Una Porción de Su propia Naturaleza Divina.
- C. Que nacimos en Israel de madre judía o hebrea y padre hebreo; o que nacimos en la dispersión, pero nuestros ascendientes son hebreos; o somos conversos practicantes y nos hemos hecho hebreos por la emuná.
- D. Que como hebreos o judíos vivimos La TORAH, obedecemos Los Mandamientos, tenemos Brit Milá, comemos lo sano, practicamos Shabat, Las Fiestas y somos testimonio del Nombre de Elohim que Está escrito en nosotros como una marca indeleble y Su especial Escogencia.
- E. Y lo más importante que EL nos Reconoce como Suyos con todo Su Respaldo, Su Bendición, Su Protección, Su Amor y Misericordia, porque Es EL Quien nos Enseña Sus Secretos, Su Voluntad y a obedecerlo dócilmente.

Pesaj es un ensayo de lo que ocurrirá en los postreros días con Su Pueblo hebreo, porque así lo dicen Las Escrituras, La TORAH y creemos que Esa es Su Palabra y EL no ha mentido, ni lo puede hacer.

El destino eterno del Pueblo de Israel está comprometido con lo que ocurrió en Pesaj porque como Sierva, todo fue Hecho para cumplir El Plan perfecto y Los Propósitos para Ella y EL y en eso EL fue muy claro y concreto, aunque en Su infinita Misericordia permitió que se beneficiaran otros pueblos inicialmente, estos por la dureza de su corazón, desecharon El Plan y lo desecharon a EL Mismo.

Tal y como lo expresamos al comienzo de este escrito, hay dos tiempos, uno la eternidad, que Le pertenece al Creador. EL Mismo es la eternidad, por eso nos referimos a EL como El Eterno, porque solo EL y nadie más fue siempre desde la eternidad, es ahora, está Presente con toda Su Plenitud, Poder y Majestad, Será siempre, eternamente y jamás dejará de Ser tal y como Es.

Pero El que Es la eternidad sin límites ni anteriores, ni presentes, ni en el futuro, Dispuso porque Es Su Gusto, porque Le Plació, no auto limitarse en alguna manera, sino abrir una pausa en esa eternidad y en forma puntual, estableció un tiempo para que el hombre, especialmente Israel que dio motivos para que Su Plan perfecto sufriera un accidente, pudiera remediarlo y sin más dilaciones continuara su desarrollo y toda la creación se beneficiara de ello.

Ese tiempo que nos Otorgó, esa métrica es para EL un pestañeo, un abrir y cerrar de Sus Ojos, tan solo un suspiro, que no se puede ni siquiera representar físicamente en comparación con Su eternidad.

Las Escrituras la mencionan como una brizna, como algo simbólico delante de Sus Ojos.

Esos 6000 o 7000 años contando con El Shabat de la tierra, no serían posibles de escribir o calcular por la computadora más grande y de más capacidad que el hombre y su ciencia pueda fabricar, porque la cifra de la eternidad, es imposible humanamente de representarse.

Sin embargo al hombre carnal, o al que cree que es la razón la que puede explicar los asuntos espirituales como el tiempo y su relación con El Plan perfecto del Creador, tropieza con una verdad que jamás será por su limitada capacidad, explicada. Cuando este hombre no encuentra ninguna explicación posible, niega esa realidad o fabrica una que lo satisfaga aunque no tenga sustento o peor aun la envía a un agujero negro de una verdad de fe que la ciencia tendrá que descubrir, porque todo está al alcance del poder del hombre.

En cambio esta verdad del tiempo del hombre para el hombre espiritual, para quien salió del espíritu o de la naturaleza espiritual y Divina del Creador y de ella depende, es tan fácil de comprender que pudiera decir sin temor a equivocarse, por la brevedad que representa con relación al concepto de la eternidad que esa eternidad ni siquiera se ha detenido en su caminar o desarrollo.

Es por eso que Pesaj , El Shabat y Las Fiestas del Creador, son una intervención Divina como un titilar en Su Plan perfecto y Sus Propósitos, todo el tiempo del hombre concedido al hombre para rectificar, son por decir así, nanosegundos en El Proceso de D-os, Elohim, El Eterno, de Cumplir Su Deseo, Su Voluntad Soberana.

Lo que le importa realmente al Creador es que en ese cortísimo tiempo, el corazón, la actitud del hombre "se mantenga" firme en cuanto a su fidelidad, amor y obediencia hacia EL y para ello Usa de toda Su Generosidad, Amor, Misericordia y Redención posible para que el hombre se sienta Respaldado y ayudado, sienta que Esa Naturaleza Divina que tiene es tan Poderosa que no lo dejará fracasar y perder su gran amor, su única e irrepetible oportunidad. Tan grande Es Su Amor por el hombre, por Su Pueblo Escogido, Separado, Pagado por Precio, Marcado para EL, Su Sierva eterna.

Jamás, jamás, el hombre espiritual de todos los tiempos lo ha dudado, porque lo ve como lo más natural, lo mismo vivir 1000 años, 120, 70 u 80, todo es un instante, por eso es que para poderlo vivir a plenitud, es necesario abandonarse a esa Dirección y Sustento Divino, al cumplimiento de las Bendiciones, Pactos, al Plan perfecto y Propósitos eternos, permitiendo que sea la porción de Su Naturaleza Divina en nosotros, la que subordine el alma y el cuerpo y ella misma obedezca o viva su propia voluntad y ley.

Por dura que sea la situación como la que se vivió en Egipto en aquella oportunidad, EL jamás abandonó a Su Amada, EL Acampó con sus huestes entre ellos y cuando llegó el momento Los Liberó y Los Hizo Su objetivo más precioso, Les Cumplió Su Palabra y Los Llevó a la tierra que fluye leche y miel, acabando con sus enemigos y trayéndoles sustento y protección necesarios.

# ¿CÓMO ENTRA EL MASHIAH EN ESTE ENSAYO?

Para algunos este tema no debería ni tocarse, pues aunque creen y esperan al Mashiah prefieren sea El Mismo Quien Resuelva Su Papel cuando Venga, o no es el tiempo aun de hablar de EL, será La Voluntad Suprema del Creador Quien Lo Defina.

Hay quienes dicen que El Mashiah, es El Pueblo, que es el espíritu de libertad del mismo Pueblo, que es una energía, o que es un hombre y solo eso, pero que será investido de poderes especiales para diversas cosas o funciones; gobernar en el milenio Sabático; para ayudar en la redención final y total; para preparar La Novia y Entregársela al Creador y Padre eterno; para reunir a Su Pueblo, Santificarlo y Purificarlo y otros ni saben si Vendrá, ni cuales serán sus funciones, si Viene.

Muy pocos ahora se han dado cuenta de la avalancha de convencidos y creyentes fieles en que El Mashiah ya vino y Cumplió un Papel definitivo en La Redención de La Sierva Amada Israel, que anunció El Reino Venidero y que Mostró El Camino que enseña La TORAH tanto para la rectificación como para llevar una vida de elevación y santidad, en permanente y sencilla comunión con El Padre y Su perfecta Voluntad.

Como las ortodoxas tribus que están en la eretz lo desconocieron en Su Naturaleza Divina, menos Lo reconocieron cuando en Cumplimiento de Su Papel Asignado por El Mismo Creador, puesto que no es otra Persona Divina, lo cual es claro sería un politeísmo que los llevaría a la idolatría, que está proscrita en La Ley, en La TORAH y en la emuná hebrea, que marcan como principio fundamental y definitivo, La Ejad, La Unicidad de nuestro Elohim, Creador, Hacedor, Rey Único, Soberano absoluto, Un Solo D-os porque no ha existido, ni existirá otro, que todo Lo puede, excepto Lo que EL Mismo se auto limita por Su propia Naturaleza, no por falta de poder y que todo Lo sabe

y Lo ve, sin cuyo Consentimiento nada sucede en toda la creación.

Esa avalancha que llega ya, que está de regreso en teshuváh al Pueblo de Israel, son las multitudes formadas por las diez tribus dispersas desde Babel entre las naciones gentiles y paganas que de forma diversa creen en "El Hijo de D-os", en el Mesías, en un Redentor y Salvador llamado por ellos como creen que debe llamarse.

Ya lo tratamos a fondo en el libro "El Mashiah Es Hebreo, no gentil".

Aquí por ejemplo mostramos que mientras hoy las dos tribus establecidas en la eretz Israel teóricamente porque no hay un censo, no pasan de 20 millones, en este momento algunas religiones que creen en El Mesías Jesús, como la católica romana, ortodoxas griegas, rusas, chipriotas, egipcias, etc., suman más de unos 1200 millones de fieles. Si sumamos solo estas tres religiones que asumieron al Mesías y que creen que nació en Israel, o se hizo hombre en Israel, que ya vino por primera vez y que vendrá otra vez, será el esposo y rey, suman 3400 millones de fieles, la mayoría de las diez tribus, es decir que la población mundial en esta generación es de 7500 millones de habitantes, esta suma de creyentes en El Mesías sería 45,33%, pero, ¿Qué pasaría si sumamos las otras generaciones que han pasado desde su aparición en Israel y la creación de las mismas?

Sabemos que por el rechazo o desconocimiento de Su Pueblo, al que Vino y por el cual Vino y es la razón de Ser, las religiones gentiles lo tomaron para sí, Le cambiaron El Nombre Hebreo por otros nombres en griego, latín, árabe, etc., Le cambiaron Su Misión, Su Vocación, Sus Hechos y Dichos y en algunos casos Lo pusieron contra Su Pueblo.

Hoy El Mashiah YAHSHUAH nos divide a las dos tribus que dicen ser ortodoxas y a las diez tribus que dicen ser mesiánicas, pero en breve plazo, no tardará mucho en suceder. El Mashiah Será Reconocido por las doce tribus, Será El Eje y Centro de todos los acontecimientos no solo de los postreros tiempos, ni para El Pueblo de Israel, sino para la eternidad y para todo el género humano y la creación.

Es más, creemos que uno de los presentes que traerá las diez tribus para sus hermanos mayores que permanecieron en La Casa del Padre, la eretz Israel, Será El Mashiah YAHSHUAH, El Mismo Creador Hecho Carne, por y para todo Su Pueblo, sino fuera así, Los Mandamientos que vimos sobre la liberación de La Sierva, no lo mencionarían cuando dicen: 43 "Comprometerse en matrimonio con la sierva hebrea, ya sea el patrón o su hijo. Shemot 21:8,9

"Si no agradare a su señor después de que la haya destinado para sí, permitirá que sea redimida; no podrá venderla a otro hombre después de haberse servido de ella y no haberla desposado".

"Si la hubiere destinado para su hijo, la tratará como se trata a las hijas".

Conclusión breve: El Mashiah Es Una Sola Deidad, La Ejad, La Plenitud Hecha Carne para que Sea El Instrumento del Cumplimiento de Su Plan perfecto y Sus Propósitos.

La obvia respuesta es sí, Es Un Poderoso y Maravilloso Instrumento de Su Voluntad y Su Misericordia para que Su Pueblo Escogido y Apartado se haga parte activa y protagonista principal de la rectificación y entienda completamente lo determinado por Su legítimo y Único Dueño, Su Amor eterno para su futuro y su papel como Sierva y Esposa, Compañera fiel y sujeta para disfrutar y gobernar compartiendo con EL.

NOTA: Se que aun habiendo escrito tanto sobre Esta Fiesta, nos hemos quedado cortos al respecto de todo su significado y poder. Dejamos a la revelación del Creador las explicaciones en extenso para cada uno de ustedes, nuestros hermanos y partícipes de este banquete espiritual y esta oportunidad de Mostrar Su Gloria y Su Generoso Amor y Misericordia.

Oración de agradecimiento y reconocimiento:

"Cómo no reconocer Tu Grandeza, Tu Amor infinito y Tu Inmensa Generosidad al colocar en estas humildes líneas tanto de Ti, de Tu Plan perfecto y Tus Propósitos con tan poderosa revelación, nuestro corazón sorprendido no por lo que Tu Has Hecho, sino porque seamos nosotros el objeto de tanto, tanto Amor y Pasión.

No te ahorres en esfuerzos y acciones, para que en esta brevísima fracción de tiempo del que disponemos para rectificar y agradarte como Lo mereces, no hay palabras para agradecerte y rendirnos de amor y docilidad para que puedas Hacer todo lo que Deseas con nosotros Tu Sierva, Tu Amada, Tu Pueblo de Israel.

Gracias, Bendito Seas eternamente y para siempre Esposo y Apasionado Señor, nuestra razón de ser, nuestra Esencia, Te amamos, Ven pronto y Tómanos Consuma Tu Boda, Bienamado y olvida nuestras transgresiones, no nos culpes, por favor recibe nuestro amor y fidelidad, Te amamos y Te necesitamos, Ven pronto por favor. Amén.

## HAG HAMATZAH BIKKURIM

"Comerán la carne esa noche, asada al fuego con matzot; con hierbas amargas, la comerán. Shemot 12:8

"Siete días comeréis panes sin levadura; y así el primer día haréis que no haya levadura en vuestras casas; porque cualquiera que comiere leudado desde el primer día hasta el séptimo, esa alma, ese ser será cortado de Israel.

"El primer día habrá santa convocación, y asimismo en el séptimo día tendréis una santa convocación; ninguna obra se hará en ellos, excepto solamente que preparéis lo que cada cual haya de comer.

"Y guardaréis la fiesta de los panes sin levadura, porque en este mismo día Saqué vuestras huestes de la tierra de Egipto; por tanto, guardaréis este Mitzvot en vuestras generaciones por costumbre perpetua.

"En el mes del año comeréis los matzot, desde el día catorce del mes por la tarde hasta el veintiuno del mes por la tarde.

"Por siete días no se hallará levadura en vuestras casas; porque cualquiera que comiere leudado, así extranjero como natural del país, será cortado de la congregación de Israel.

"Ninguna cosa leudada comeréis; en todas vuestras habitaciones comeréis matzot. Shemot 12:15,20

El significado de <u>la levadura</u> es el <u>yetzer hará</u>, todo lo que modifica, lo que leuda o transforma el ser normal y lo convierte en algo distinto, modificado por la dureza, la necedad, el orgullo, la soberbia, el engaño, la mentira, la desobediencia, la idolatría, la falsa apariencia, la falsedad y en general la transgresión a La Voluntad del Creador.

El pan con levadura para esta oportunidad, es todo alimento con palabra o doctrina que no ha salido de La Boca del Creador y que en vez de elevar o santificar a la persona, la hace bajar y sumirse en el error y la oscuridad espiritual.

El pan ácimo es el sinónimo de La TORAH, del alimento que redime, que rectifica, que consolida la emuná en El Creador y Su Voluntad.

De otra forma, los siete días destinados para comer matzot representan los 7000 años Su Pueblo solo deberá alimentarse de TORAH, de Las Instrucciones, La Ley, La Voluntad expresa del Creador para "vivir", "atravesar" o poder con certeza hacer la rectificación y la reparación que nos hace falta para volver a nuestro estado inicial de santidad y agradarlo y que EL pueda al ver la actitud de nuestro corazón Realizar La Redención final y desarrollar Su plan perfecto y Sus Propósitos eternos.

El judaísmo, ser hebreos, ser Sus Elegidos y estar comprometidos con Su Plan perfecto y Sus Propósitos eternos, es ni más ni menos hacer que nuestras vidas, nuestras familias y nuestro Pueblo sean conscientes de que fuimos LIBERADOS Y LIBRADOS DE LA ESCLAVITUD Y DE LA OPRESIÓN DEL YETZER HARÁ.

En otras palabras que salimos como siervas de nuestro Creador, totalmente dispuestas para ser sujetas a Su Voluntad y a Sus Designios, con un Plan de Instrucciones precisas y Su Personal Compañía, para que al final de esos siete días, al final del séptimo milenio disfrutar de La Boda con EL y Reinar con EL, en Un Solo Espíritu, con Su Misma Naturaleza Pura y Divina, de donde salimos y vivimos antes de la caída y la transgresión.

Panes sin levadura es un compromiso de vivir en TORAH, obedientes y apartados para EL.

Es un paso después de la liberación de Egipto y anterior a Shavuot.

Es una declaración formal y voluntaria de sujeción, de humildad, de arrepentimiento y de reparación y muy especialmente de reconocimiento de LA LIBERACIÓN ESPIRITUAL DEL SOMETIMIENTO A LAS FALSAS DOCTRINAS Y LA IDOLATRÍA, A LA CONTAMINACIÓN RITUAL POR LA COMIDA, LAS COSTUMBRES, EL VESTIDO Y EL ESTILO DE VIDA DE EGIPTO.

No nos debe sorprender que en el momento del sacrificio del cordero y el uso de su sangre para evitar que el ángel de la muerte entrara a los hogares de los israelitas y causara la muerte de los primogénitos y su simbolismo como la redención de Su Pueblo, Su Sierva, a quien Haría Su Esposa, siga un simbolismo tan poderoso a la salida de Egipto y la destrucción del enemigo como el de dejar la levadura y no tocarla durante los siete días siguientes.

Esta es una Señal muy clara de La Voluntad y Propósito del Creador, para que Su Pueblo que puede ver, Lo vea y el que Lo pueda oír Lo escuche.

Recordemos otra vez y lo haremos a lo largo de este documento, que los 6000 años del tiempo del hombre sobre

la eretz y el 7º milenio más, son tiempo para rectificación de la transgresión de nuestros padres en adamáh y nuestras transgresiones aquí en nuestro tiempo, en nuestras generaciones.

Rectificar, rectificar, reparar, reparar, vivir TORAH y obedecerla, dejar que la porción de La Naturaleza Divina puesta en nuestro ruach, sea la que tome el control de nuestras vidas, de nuestra estadía aquí en esta tierra de rectificación y nos ayude a rectificar y a agradarLo a EL.

Recordemos también que si comparamos estos 7000 años con la eternidad que es el tiempo del Creador.

Es imposible representarLo, porque la eternidad no tiene ninguna posibilidad de representación, ningún valor conocido, por más tecnología y ciencia que el hombre presuma de conocer en toda la creación, pero si existiere, si fuera posible, sería una fracción de millones de miles de miles de millones, de nano segundos o de la fracción más pequeña aun, lo que sería menos que un pestañear de nuestro Creador.

Como ya lo explicamos también, pero no nos cansaremos de repetirlo, es de tal magnitud la grandeza del Plan perfecto y Los Propósitos eternos del Creador y tan pequeño, tan infinitamente pequeño como un pestañeo del Creador este tiempo del Creador, que nos atrevemos a decir que "El Plan perfecto" del Creador, solo se han suspendido o mejor se han aplazado por la caída de Su Pueblo y la rectificación, el tiempo necesario para que El Creador pestañee.

Ese pestañeo tiene en su contenido e intención que nuestra actitud sea de arrepentimiento y rectificación, de obediencia y fidelidad para con EL. Entonces, ¿Por qué Su Pueblo es tan duro y poco sensible a aprovecharlo y haciéndolo así, agradarLo y no detener más, no retrasar más Su Plan perfecto??

Esto también nos pone a reflexionar en el sentido de que la redención que EL Mismo Proclama para Su Pueblo:

Por tanto, di á la casa de Israel: Así ha Dicho יהוה: NO LO HAGO POR VOSOTROS, oh casa de Israel, sino por causa de Mi Santo Nombre, El Cual profanasteis vosotros entre las naciones á donde habéis llegado. "Santificaré Mi grande Nombre profanado entre las naciones, el cual profanasteis vosotros en medio de ellas; y sabrán las gentes que Yo Soy יהוה, dice יהוה, El Adón del universo, cuando fuere Santificado en vosotros delante de sus ojos.

"Y Yo Os Tomaré de las naciones, y Os juntaré de todas las tierras, y Os traeré á vuestro país.

"Esparciré sobre vosotros agua limpia, y seréis limpiados de todas vuestras inmundicias; y de todos vuestros ídolos os limpiaré.

"Os daré corazón nuevo, y Pondré espíritu nuevo dentro de vosotros; y Quitaré de vuestra carne el corazón de piedra, y Os daré corazón de carne.

"Y Pondré dentro de vosotros Mi Espíritu, y haré que andéis en Mis Estatutos, y guardéis Mis Preceptos, y los pongáis por obra.

"Habitaréis en la tierra que Di a vuestros padres; y vosotros Me seréis por Pueblo, y yo seré á vosotros por Elohim.

"Y Os guardaré de todas vuestras inmundicias; y llamaré al trigo, y Lo multiplicaré, y no Os Daré hambre.

"Multiplicaré asimismo el fruto de los árboles, y el fruto de los campos, porque nunca más recibáis oprobio de hambre entre las naciones.

"Y os acordaréis de vuestros malos caminos, y de vuestras obras que no fueron buenas; y os avergonzaréis de vosotros mismos por vuestras iniquidades, y por vuestras abominaciones.

"No Lo Hago por vosotros, que sea notorio, avergonzaos y confundios de vuestras iniquidades, casa de Israel.

"Así Ha Dicho El Adón יהוה: El día que Os limpiaré de todas vuestras iniquidades, Haré también habitar las ciudades, y las asoladas serán edificadas.

"Y la tierra asolada será labrada, en lugar de haber sido asolada en ojos de todos los que pasaron;

"Los cuales dijeron: Esta tierra asolada fue como huerto de Edén; y estas ciudades desiertas y asoladas y arruinadas, fortalecidas estuvieron.

"Y las gentes que fueron dejadas en vuestros alrededores, sabrán que Yo edifiqué las derribadas, y Planté las asoladas: Yo יהוה He Hablado, y Lo Haré.

"Así ha dicho El Adón יהוה: Aun Seré Solicitado de la casa de Israel, para Hacerles esto: Multiplicaré Mis hombres á modo de rebaños.

"Como las ovejas santas, como las ovejas de Jerusalem en sus solemnidades, así las ciudades desiertas serán llenas de rebaños de hombres; y sabrán que Yo Soy יהוה. Ezequiel 36:22,38

Como vemos ya todo está resuelto, El Creador no <u>Puede</u> fracasar en Su Plan perfecto y por la brevedad del

tiempo, "un pestañeo" para rectificar lo único que necesita es una auténtica actitud de corazón de arrepentimiento, rectificación y reparación, seguidas de una obediencia dócil y amorosa a Su Voluntad y a EL. Todo esto hecho con todas nuestras fuerzas.

Esta salida de Egipto donde fuimos <u>contaminados</u> interior y exteriormente, habiendo consumido totalmente el cordero de la redención y habiendo sido protegidos por su sangre y dejando la "levadura" que modificó nuestra relación íntima con El Creador y Su Naturaleza Pura e irreprensible y su significado profético eterno.

Dejar o sacar la levadura de los hogares del Pueblo de Israel no solo a la salida de Egipto, sino de un efecto residual, durante los siguientes siete días, nos habla de varias cosas:

- A. EL Ama a Su Sierva, a Su Prometida que Liberó y Libertó.
- B. Que tal como lo indican Los Mandamientos, era necesario lavar el rostro, cambiarle los vestidos, quitarle los adornos paganos que le impusieron debía usar, cortarle el cabello y dejar que le crecieran las uñas y que hiciera el duelo por lo que dejaba atrás, inclusive las comidas que la contaminaron.
- C. Que era necesario que la sierva liberada, desaprendiera lo que por tanto tiempo marcó su vida como una "agresión" a su amor y fidelidad, a sus principios y valores y a la obediencia y sometimiento dócil y amoroso a Su Verdadero Adón y Amo, Prometido y Esposo.
- D. La purificación de la alimentación, de los nuevos hábitos y prácticas integrales espíritu, alma y cuerpo.

E. Es una forma de decirle a su novia que el pasado de sometimiento espiritual, cesó y que ahora la libertad y la liberación eran los estados naturales espirituales y físicos.

# TERCERA PARTE

Julio 22

#### Continuación de la segunda parte. Tercer Escrito

Es por esto que La Fiesta de Los Panes sin Levadura o Hag HaMatzot termina también con una Micra Kodesh, Una Santa Convocación, Un Shabat.

EL Quiere que cada paso de rectificación y de purificación sea verificado y validado con Su Presencia Divina y con Su Sello de Amor y Agrado.

Pero esto no basta, el hombre judío, El Pueblo de Israel y si el mundo entendiera la teshuváh y tikun Obedecería La Mitzvá de la cuenta del omer.

#### SACRIFICIO, O CUENTA DEL OMER

"Contaréis para vosotros, desde el día siguiente del primer día de descanso, desde el día que traéis el omer de la agitación, siete semanas, estas serán completas".

"Hasta el día siguiente de la séptima semana, contaréis cincuenta días y ofreceréis una nueva ofrenda vegetal al Creador".

"Desde vuestros lugares de residencia traeréis pan que será agitado, dos hogazas hechas de dos décimos de efa, serán de sémola, horneados con levadura, primicias para El Eterno".

Levítico 23:15, 17

Hay un Mandamiento perpetuo, por todas las generaciones y donde quiera que habitemos desde el primer día, luego del Shabat de Pesaj, o el primer día de Panes sin Levadura de ofrecer una gavilla de cebada de esa cosecha por día y por los días de las siguientes siete semanas y cerrar con un día, más el día 50 para hacer el tikun, cada día progresivamente por cada semana, los 49 grados que descendimos en la santidad en la tierra de Egipto, casi al llegar al grado más bajo de degradación de nuestra asimilación, porque si lo hubiéramos hecho, nuestras vidas habrían sido cortadas de Su Pueblo y de Su Voluntad eterna y Divina.

Fue muy profunda nuestra caída en nuestras costumbres y en nuestra fidelidad hacia EL y muy grande el peligro en el que vivimos de desobediencia y de separación de la comunión íntima con EL.

Y era necesario limpiarse, elevarse con un fuerte y constante tikún diario y progresivo día a día, semana a semana con un encuentro Personal con EL cada Shabat y por siete semanas hasta completar los 49 días de elevación, hasta recuperar la normalidad espiritual y poder recibir La TORAH y La Ketuváh.

Cada día hay que escudriñar en lo profundo de nuestro ser y verificar qué factores nos han afectado y han dañado nuestro ser y con mucha SINCERIDAD Y VERDADERO ARREPENTIMIENTO, pedir perdón y ofrecer por la rectificación y limpieza.

Cada día una gavilla, un omer será nuestra ofrenda ante El Creador, que entreguemos en Su Altar al sacerdote para que la presente mecida y en propiciación por nuestras transgresiones o descensos en le mundo espiritual de la relación con nuestro Creador y Padre.

Hemos hecho una lista de factores que muy seguramente serían comunes a nuestros hermanos en aquellos tiempos y que actualmente también están vigentes entre nosotros y nuestra salida de Egipto y de la servidumbre de las doctrinas de hombres, de las religiones paganas donde fuimos asimilados.

Pero cada uno en su examen o introspección, puede variar el orden, encontrar otros factores y considerar otras situaciones que quizás pueda o necesite rectificar y eso es muy bueno para su salud espiritual y su restablecimiento de la relación con Su Creador y Elohim.

Veamos esos factores que proponemos como un camino de sacrificio ascendente del omer y de rectificación personal y colectiva.

#### 1ª SEMANA

- 1 DÍA. SOBERBIA, ALTANERÍA, ARROGANCIA
- 2 DÍA. DESOBEDIENCIA A LA TORAH O VOLUNTAD DIVINA
- 3 DÍA. IDOLATRÍA
- 4 DÍA. GLOTONERÍA Y CONSUMO DE ALIMENTOS INAPROPIADOS
- 5 DÍA. INMODESTIA E IMPUDICIA
- 6 DÍA. SEXO DESORDENADO Y LUJURIA
- 7 DÍA. AVARICIA, OSTENTACIÓN Y CODICIA

#### 2ª SEMANA

- 1 LASHÓN HARÁ
- 2 IRA, FALTA DE AUTOCONTROL Y VIOLENCIA
- 3 VIOLACIÓN DE LA BRIT MILÁ
- 4 VIOLACIÓN DEL SHABAT
- 5 NO OFRECER SACRIFICIOS AL CREADOR
- 6 NO TENER EMUNÁ, DESCONFIAR DE EL Y TENER DESESPERANZA
- 7 ODIO, RENCOR Y VENGANZA

#### 3ª SEMANA

- 1 NO CUMLIR LOS DEBERES CONYUGALES
- 2 NO EDIFICAR A LOS HIJOS EN TORAH
- 3 NO OBSERVAR LA PUREZA RITUAL
- 4 NO RECONOCER LA AUTORIDAD Y LA JUSTICIA
- 5 MENTIR O DAR FALSO TESTIMONIO
- 6 JURAR POR SU SANTO NOMBRE Y EN FALSO
- 7 PRONUNCIAR FALSOS NOMBRES, OCULTAR O NEGAR SU NOMBRE

#### 4ª SEMANA

- 1 NO HONRAR A NUESTROS PADRES
- 2 SER MALAGRADECIDOS, INGRATOS Y NO RECONOCER SU BONDAD
- 3 PERDER LA RAZÓN Y EL IUICIO
- 4 NO PAGAR A TIEMPO Y LO JUSTO A LOS QUE NOS SIRVEN
- 5 ADULTERAR, FORNICAR, MASTURBARSE
- 6 CONSPIRAR, TRAICIONAR LA CONFIANZA, LA MURMURACIÓN, CHISME
- 7 TOMAR LO AJENO, ROBAR, HURTAR, SECUESTRAR \*-

#### 5ª SEMANA

- 1 HABLAR MAL DE SU PROPIO PUEBLO
- 2 CAMBIAR, MUTILAR O MAL INTERPRETAR LA PALABRA, LA TORAH
- 3 PRESENTARNOS ANTE EL CON LAS MANOS VACÍAS
- 4 NO SER GENEROSOS CON EL Y CON NUESTROS HERMANOS

- 5 NO SER SOLIDARIOS CON NUESTRO PUEBLO Y PRÓJIMO
- 6 HACER IMÁGENES FALSAS O VENERARLAS
- 7 CAUSAR LA MUERTE ESPIRITUAL A OTROS Y A SÍ MISMOS

#### 6ª SEMANA

- 1 DEPENDER DE NUESTRO EGO ERRADAMENTE
- 2 NO HACER O PRACTICAR EL DISCERNIMIENTO
- 3 PRACTICAR HECHICERÍA, BRUJERÍA, ADIVINACIÓN
- 4 NO PAGAR LAS DEUDAS O COBRAR INTERESES AL PRÓJIMO
- 5 ACEPTAR TESTIMONIOS PERVERSOS
- 6 EL OLVIDO
- 7 AFLIGIR A LA VIUDA Y AL HUÉRFANO

#### 7ª SEMANA

- 1 IR TRAS LOS DESEOS DEL CORAZÓN Y LOS PACERES MUNDANOS
- 2 NO CUMPLIR LAS PROMESAS Y VOTOS
- 3 NO RECONOCER LA EJAD DE NUESTRO ELOHIM
- 4 DESOBEDECER LOS MANDAMIENTOS, DECRETOS, ESTATUTOS Y LEYES
- 5 NO AMAR A יהוה POR ENCIMA Y PRIMERO QUE TODO
- 6 DEJARSE ENGAÑAR SOBRE LO FUNDAMENTAL EN LAS ESCRITURAS
- 7 NO CELEBRAR LAS FIESTAS Y NO RECONOCER LOS TIEMPOS DEL CREADOR.

#### TOTAL 49 DÍAS

#### **CELEBRACIÓN DÍA 50**

Con esta lista de factores tratamos de cubrir las áreas del espíritu, el alma y el cuerpo que fueron dañadas por la exposición y sometimiento a la asimilación, servidumbre y la opresión a las cuales se vio sometido y ha estado en términos reales El Pueblo de Israel en aquella época y en todos los tiempos pese a La Liberación que Realizó El Creador y Su Mashiah y digo "pese a" porque aunque fue cierta y efectiva La Liberación, El Pueblo ha sido necio y duro de cerviz y tal pareciera que de cierta manera solo un pequeño remanente la aprovechó y la vive de verdad.

Una vez más, la forma como se lee y se "interpreta" La Escritura alejada de la revelación directa del Ruach HaKodesh y más bien el proceso de sometimiento a los criterios de la llamada "TORAH Oral", que representan los libros y la exégesis de los sabios, hacen que las personas comunes y corrientes o miembros del Pueblo reciban muchas alternativas de comportamiento que además de ser más complicados para entender y practicar, ejercen demasiada presión y alejan a quienes con sencillez se disponen para ser dóciles instrumentos de Los Propósitos Divinos.

Tal pareciera que la revelación de Las Escrituras y Los Secretos de nuestro Elohim y que fueron escritos en el corazón y en la mente de todo El Pueblo, solo aflorara y se volviera una realidad para una élite de hombres privilegiados que la pueden explicar, enseñar y cuyas explicaciones y protecciones en vez de alentar su cumplimiento, más bien lo desaniman y lo desestimulan, lo que causa a su vez deserción y marginalidad espiritual.

Dejamos claro que no estamos en contra de los interpretes, de los sabios o de los rabinos, sino que sentimos como recién llegados que somos testigos desinteresados, vemos como La TORAH, los cinco libros de Moshéh y El Tanak, no son en realidad por sí solos tan importantes, obras e inclusive, se condiciona el conocimiento y La Verdadera Voluntad Expresada por La TORAH, al conocimiento y la explicación de estos libros y de la de estos sabios, rabinos santos de bendita memoria.

Esta nota explica las diferentes formas de ver por ejemplo, la cuenta del omer y su valor profético, sobre la rectificación y la elevación de Su Amada Esposa y Sierva Israel y si quieren los ciudadanos del mundo que decidan aceptar El Plan perfecto y Los Propósitos del Creador.

CONCLUSIÓN SOBRE PESAJ Y PANES SIN LEVADURA Y LA CUENTA DEL OMER, COMO ENSAYOS DE TODO SU PLAN PERFECTO Y PROPÓSITOS E INVALUABLES INSTRUMENTOS DE RECTIFICACIÓN Y REPARACIÓN.

- 1. La salida de Egipto fue un ensayo de todo El Plan perfecto del Creador.
- 2. Además y en el cumplimiento de Los Mandatos 43, 44 y 45, Le Ordenó ser limpia y sacudirse de todo lo que la vincule con la mentira, el engaño y las sombras del imperio de lo contrario a Su Naturaleza Divina y Su Voluntad Suprema.
- 3. Rectificar, con el sacrificio del Cordero y el efecto que produjo Su Sangre para evitar la muerte espiritual, luego de consumirlo totalmente en familia.
- 4. Rectificar ritualmente al consumir los panes ácimos o sin levadura, dejando atrás la levadura que

como un maquillaje le impusieron sus "secuestradores" u opresores y esclavistas que dominaban su mundo de tinieblas y falsedad..

- 5. La purificación ritual haciéndola pasar por el fondo del mar de Juncos, como una gran teviláh que logró descontaminarla de sus contaminaciones rituales con los que salió de en medio de la muerte espiritual que produce la idolatría, las doctrinas y costumbres paganas contrarias a La Voluntad Divina del Creador.
- 6. Le suministró un nuevo y puro alimento que no solo la sustentó durante todo el tiempo que estuvo en el desierto, desde la salida de la servidumbre de Egipto, hasta la llegada a la tierra prometida, sino que lo descontaminó interiormente y Le propuso que Lo sustentaría como Su Esposa por la eternidad.
- 7. La elevó y purificó durante 49 días, factor por factor, día por día, hasta sacarla desde más bajo de su nivel espiritual al cual habían descendido por "el secuestro" espiritual al cual la habían sometido.

Esta rectificación del sacrificio del omer era necesaria para poder Entregarle Su Contrato Matrimonial o Ketuváh conforme a Los Mandamientos, Su Compromiso Personal y La TORAH, Enseñanza o Instrucción para poder cumplir Su Ketuváh, agradarLo, vivir felices y prósperos.

# LA GRAN TRAGEDIA Y CÓMO EL SOSTUVO SU PALABRA Y LE CUMPLIÓ A SU AMADA LUEGO DE SU RECTIFICACIÓN, ARREPENTIMIENTO Y EXPIACIÓN

"Viendo El Pueblo que Moshéh tardaba en descender del monte, se acercaron entonces a Aarón, y le dijeron: Levántate, haznos dioses que vayan delante de nosotros; porque a este Moisés, el varón que nos sacó de la tierra de Egipto, no sabemos qué le haya acontecido".

"Y Aarón les dijo: Apartad los zarcillos de oro que están en las orejas de vuestras mujeres, de vuestros hijos y de vuestras hijas, y traédmelos".

"Entonces todo El Pueblo apartó los zarcillos de oro que tenían en sus orejas, y los trajeron a Aarón; "y él los tomó de las manos de ellos, y le dio forma con buril, e hizo de ello un becerro de fundición. Entonces dijeron: Israel, ¡estos son tus dioses, que te sacaron de la tierra de Egipto!"

"Y viendo esto Aarón, edificó un altar delante del becerro; y pregonó Aarón, y dijo: Mañana será ¡Fiesta para El Eterno"

"Y al día siguiente madrugaron, y ofrecieron holocaustos, y presentaron ofrendas de paz; y se sentó el pueblo a comer y a beber, y se levantó a regocijarse".

Shemot 32:1,6

# ¿QUÉ OCURRIÓ?

1. Esta Sierva, que fuera liberada de la casa de servidumbre, donde fue hecha esclava por un faraón que desconoció a Su Amo Y Señor y Su propia condición de Sierva escogida y luego de ver de forma sobrenatural cómo la había escuchado en su clamor y

angustia y cómo EL había Obrado Milagros y Prodigios para que ese faraón, Su Pueblo y las naciones enteras supieran que EL Era El Elohim de la creación y que solo a EL, esta mujer, Su Sierva Le pertenecía, La Liberó con Mano fuerte y Brazo extendido.

- 2. Que había sacrificado un cordero y que con su sangre puesta en los dinteles de las puertas había sido liberada de la muerte de sus primogénitos.
- 3. Que había sido restituida en sus riquezas y sus derechos.
- 4. Que había sido purificada con los panes sin levadura.
- 5. Que vio con sus propios ojos como fueron destruidos sus enemigos.
- 6. Que fue elevada por 50 días consecutivos, sacando de ella todas las impurezas rituales y sus trasnsgresiones, día a día, asunto por asunto.
- 7. Que fue sustentada con Amor y con Generosidad todos los días desde su salida de Egipto, inclusive preservándola de las enfermedades y satisfaciendo sus necesidades de vestido y calzado, agua, carne cuando los necesitaba.
- 8. Que fue protegida contra los pueblos y las personas que le propusieron violencia en su caminar.
- 9. Que tenía sombra cuando el sol era ardiente y una columna de fuego que la calentaba en las noches frías.
- 10. Que fue guiada por El Mismo Creador y Su ángel con seguridad y presteza por el desierto y que vio que como a pesar de sus continuas quejas y murmuraciones, EL La Llevó a cumplir Su Promesa

de Entregarle Contrato Matrimonial y como Depositaria La TORAH.

Ahora se impacienta y olvida todas las promesas y todo lo que vio prodigiosamente, que Su Amo y Señor Hizo por ella y se deja seducir por unos cuantos gentiles de otras naciones que "aparentaron" ser del Pueblo para salir de Egipto, pero que no habían hecho el cambio de sus vidas y menos habían sometido su voluntad al Elohim de Israel y en forma contundente y sin ningún recato juegan al adulterio con un ídolo hecho por ellos mismos.

Es una tragedia que evidencia lo débil de su emuná, cuando escucha más las voces de los hombres, que La Voz de Su Amado y Libertador Elohim de Poder, Misericordia y Proveedor que Cuidaba con Entrega incondicional de su bienestar y de Cumplir todas Sus Promesas con absoluta Fidelidad.

La ingratitud, la impaciencia, la idolatría, la falta de temor Divino, la debilidad de carácter y del mínimo respeto a Su Prometido que Se La había Jugado toda para hacer respetar a Su Amada Israel, inclusive haciendo partícipe en induciendo en materia grave a su sumo sacerdote y haciéndolo incurrir en su más grande transgresión como fue la de entronizar un ídolo y preparar un altar para adorarlo en un "sincretismo" perverso merecedor de La Ira Divina.

En mi humilde criterio, ese acto y esos días confirmaron la gran diferencia entre:

- A. La madurez espiritual y la firmeza en la practica de la emuná y la falta de fundamento o la debilidad de las convicciones y el temor Divino.
- B. El hecho de saber esperar con paciencia y depender de Su Voluntad y por el contrario la ligereza de juicio y el afán por hacer lo que el hombre

diga sin la debida autoridad espiritual y Unción Divina.

- C. Entre la gratitud y el reconocimiento de lo que se ha propuesto Hacer y de hecho Hace El Creador por nosotros y el absoluto desconocimiento, por ignorancia o por dureza y necedad de lo infinitamente Generoso y Bondadoso que Es EL.
- D. La sujeción a principios espirituales que son fundamentales y definitivos para la relación con nuestro Elohim, como es el de La Ejad y la falta de idolatría y construcción de imágenes que supuestamente Lo representen. Y creer que Le hacemos un gran favor al representarLo contra Su Expresa Voluntad en imágenes físicas hechas por los hombres.
- E. Y entre los hijos agradecidos y obedientes dóciles a Su Voluntad y aquellos hombres que prevalidos de su razón, su falso orgullo y necedad, contradicen Sus Deseos y Sus Mandamientos.

Esta situación fue la confirmación o por lo menos una buena parte del rompimiento y diferenciación voluntaria entre El Pueblo de Israel y las naciones gentiles y paganas, en cuanto a su reconocimiento, acatamiento y amor al Creador y Libertador, al Misericordioso y Todopoderoso, Esposo y Amante Elohim de toda la creación y de Israel.

# ¿CÓMO SE SOLUCIONÓ ESTE GRAVE HECHO?

Para verificar lo que debería pasar para rectificar y lograr que El Pacto de Matrimonio roto por la infidelidad de Israel, es necesario ver y entender una premisa que muestra La Grandeza y Fidelidad del Creador: El no Ha incumplido jamás y no Lo Hará ni una sola de Sus Promesas y Sus Compromisos y menos Un Pacto tan importante como este que da pie y sustenta Su Plan perfecto para la creación.

El Creador con Su infinita Misericordia, luego de a unas 3000 personas que intervinieron directamente en este incidente, exponiendo en forma grave a Su Pueblo e involucrando al sumo sacerdote Aarón, para quien fue necesaria La Intervención y súplica de su hermano Moshéh ante El Creador para lograr evitar la segura sanción por su debilidad e ingenuidad en este caso inexplicable de infidelidad espiritual. Luego de destruir aquel becerro, pulverizarlo y hacerlo beber a todo El Pueblo para que quedara claro que no basta con no participar directamente y que es necesario rechazar y decididamente impedir que en medio del Pueblo se levanten semejantes transgresiones y agravios directos contra El Creador, Elohim, Esposo Y Rey, entonces se escucha de nuevo Su Voz apacible de Amor herido y con La Plenitud de Su Perdón y olvido, para cumplir La Palabra empeñada y Compromiso que como testimonio de Fidelidad Quiere Cumplir a pesar de Su infinito y profundo Dolor de Esposo ofendido y con firmeza acepta la teshuváh, el tikún y por otros cincuenta días hasta llegar al día culminante de la celebración del día de La Expiación o Iom Kipur, cuando en medio del quebranto, El Pueblo se paraliza, se humilla y se priva de todo el alimento, las comodidades y hasta del agua, clama por su perdón y olvido de su transgresión infame y desagradecida y de todas aquellas otras que consciente o inconscientemente hubiere cometido y ofendieran o desagradaran a Su Amado Esposo y Creador Elohim.

Cincuenta días de rectificación necesarios para que con sus corazones arrepentidos y adoloridos, El Creador que Conoce su interior supiera que su lealtad estaba firme y su fidelidad, aparentemente afectada por ese incidente desafortunado, que fue protagonizado por una minoría inducida por aquellos que no siendo Suyos, se habían mezclado sin compromiso alguno a su milagrosa salida de Egipto.

La Sierva del Creador habrá debido a su error, visto Su Ira y Su Justicia, pero más que eso, amaba y anhelaba a Su Elohim, a Su Jatán que la había Acompañado en su esclavitud, la había Escuchado en su clamor y la había Liberado con Brazo fuerte y con la totalidad de sus bienes, Llevándola de Su Mano a La Redención, Restauración y Purificación necesaria, recuperando así la lozanía de su normalidad en el goce de Su Naturaleza Divina.

Israel se humilló en Iom Kipur y clamó por Piedad y de nuevo EL, con Su Generosa Bondad y un inmenso Amor Hizo subir al monte Sinaí a Su amigo Moshéh a quien Le hizo fabricar un nuevo juego de tablas y en ellas plasmó Su Pacto que Juró Cumplir por Su Nombre y que aunque fue roto de semejante forma por El Pueblo, La Kalah, EL no dudó en cumplir como Lo Hizo siempre y Escribió con Su propio Dedo, con Su Espíritu aquel Contrato Matrimonial o Ketuváh, que ahora debía ir dirigido sola y únicamente al Pueblo de Israel y no a la humanidad entera, que Lo había rechazado.

El Creador el mismo día de la expiación que solo celebra El Pueblo de Israel y atendiendo su quebranto y su sincero arrepentimiento por la transgresión abominable y principalmente porque EL, jamás, jamás Ha incumplido Su Palabra empeñada, Su Compromiso Hecho desde antes de la creación y porque EL Vio con Su inmensa Misericordia y

Bondad como Su Pueblo se humilló y se arrepintió y eso Lo movió a Cumplir aun más Su Palabra.

Ese bendito día, El Creador Enamorado y Conmovido en lo más profundo de Su Corazón Le Hace Entrega por segunda vez, pero esta vez directamente a Su Amada, Única y Verdadera, a Su Elegida Kalah, El Pueblo de Israel, que se había dolido, arrepentido y que se había pronunciado en aquel "Haremos y Obedeceremos" lo que significa una aceptación y firma de Su Ketuváh, o Contrato Matrimonial.

Estos dos hechos; pedir perdón, arrepentirse y quebrantarse en esta rectificación de carácter específico, que solo atañe al Pueblo de Israel, celebrar en Iom Kipur, día de la expiación y hacer subir a Moshéh para Entregarle las tablas de La Ketuváh al Pueblo de Israel, hacen la gran diferencia entre Israel y las naciones extranjeras o paganas que ahora sin fundamento alguno reclaman ser merecedoras de la calidad de Esposa del Creador.

No se trata de una exclusión hecha ni por El Creador, ni por El Pueblo de Israel, es una AUTO EXCLUSIÓN hecha por esas naciones, credos o doctrinas al:

- 1. RechazarLo como Único Elohim.
- 2. Rechazar Su TORAH y Su Contrato Matrimonial, en el momento de La Entrega.
- 3. Por La Dedicación que Hizo El Creador en La Entrega la 2ª vez en Iom Kipur.
- 4. Porque cuando EL Venga a Ser Coronado como Rey y a Tomar a Su Esposa Lo Hará en el monte de Los Olivos, en y para El Pueblo de Israel.
- 5. Porque EL Dice que Su Pueblo Escogido y Su Amada, es El Pueblo de Israel
- 6. Porque EL Dice que los que Lo aman son los que Lo obedecen y solo Israel, lo hace, en Sus 613 Mandamientos, en Sus 7 Fiestas, en sus comidas, en

la circuncisión, en El Shabat y en todo lo que Ordenó que hiciéramos.

7. Si las religiones o las naciones dicen que ellas son ahora La Israel espiritual, entonces por qué no Lo obedecen y lo que es peor, supongo que EL se equivocó al escoger a un Pueblo que lo debió reemplazar por ellos ahora.

### ¿QUÉ FUE LO QUE NOS ENTREGARON EN SHAVUOT?

En aquella oportunidad descrita en el libro de Shemot y narrada con detalles en los capítulos 19,20,21,22,23,24, está dicho que El Creador nos Entregó a través del siervo Moshéh, Su amigo e instrumento de la liberación y de la libertad del Pueblo, dos tablas de piedra que fueron escritas con Su propio Espíritu y que contenían Las 10 Palabras, que Moshéh trajo en físico y mostró al Pueblo. Y dicen Las Escrituras que también Le Entregó Sus Instrucciones, Su Ley y Su TORAH.

Lo cierto es que Moshéh no bajó con los rollos en físico del monte Sinaí. Luego de purgar la falta, de rectificarla y habiendo hecho Justicia El Creador y al cabo de 50 días, el día preciso de la expiación, o Iom Kipur, El Mismo Creador como una muestra de Su Fidelidad y de Su Misericordia para con Su Amada Israel, hace subir al monte de nuevo a Moshéh y en medio de unas circunstancias completamente distintas y como una confirmación de Su Pacto y de Su Voluntad, Le vuelve a Escribir en dos tablas de piedra de zafiro con Su propia Mano, las dos tablas que había Ordenado hacer a Moshéh, Las diez Palabras de Su Pacto de Testimonio o Matrimonio que se habían destruido 50 días antes.

En esta oportunidad en el capítulo 24 de Shemot, se narra que Moshéh compartió y entregó al Pueblo, La Amada del Padre, "El Libro del Pacto" y describe un entorno distinto al de la primera entrega, puesto que hubo un sacrificio cruento y con esa sangre fue rociado El Pueblo como símbolo del Pacto exclusivo que acababa de Renovar con Su Amor y Misericordia infinitas.

Pero esta vez, solo Entregó Su Pacto de Amor, las tablas de Las Diez Palabras.

En conclusión: El Creador Lo que Entregó al Pueblo de Israel y al mundo fue:

1. La primera vez, capítulos 19,20,21,22 y 23 fueron dos tablas de piedra de zafiro en las cuales EL Mismo con Su Espíritu, con Su propio Dedo Escribió diez Palabras que fueron presentadas al Pueblo de Israel y a toda la multitud mezclada que estaba presente en aquella oportunidad porque hacía 50 días habían salido juntos de Egipto.

Fueron destruidas, no sin antes haber sido puestas en blanco, borradas, porque fueron El Pacto por El Pueblo de Israel por la transgresión del becerro.

También fueron Entregadas Las Instrucciones, Ley o TORAH a Moshéh, en su corazón y en su mente, para que se pudiera cumplir Su Contrato Matrimonial, agradarLo y ser felices.

Esta TORAH, dice el profeta Jeremías, fue escrita en el corazón y en la mente de Su Pueblo para que nadie la pudiera alterar jamás.

No hay evidencia de que fuera Entregada físicamente, como lo fueron las tablas.

2. La segunda vez, que Le Entregó las tablas con El Pacto de Sangre, con Las diez Palabras, fue días después de destruir las primeras y luego de que <u>SOLO</u> Su Pueblo se arrepintiera y el día de la expiación hiciera teshuváh y tikún, por su enorme e infamante transgresión con un dios falso, con el becerro de oro.

Esta vez, no fue directa y únicamente a Su Amada Israel, Moshéh y los jóvenes como Garantes de la Entrega de La TORAH y Ketuváh por su inocencia.

No se presentaron las tinieblas, ni los truenos, ni la quietud de la naturaleza y mucho menos se escuchó el sonido creciente de los shofarim y nadie murió cuando Habló El Creador. La cumbre del monte Sinaí ardía como fuego consumidor y tanto los ancianos, como los sacerdotes tuvieron una sensación celestial y junto con los grandes del Pueblo de las tribus, comieron y bebieron.

Fue un día luminoso y Se Entregó El Contrato Matrimonial con Un Pacto de Sangre, Aceptado y Confirmado por El Creador y Jatán a Su Amada que Dijo de nuevo "Naasé Venishmáh" todas Estas Palabras que El Creador nos Entregó hoy.

Fue hermoso y muy exclusivo para Su Pueblo y no se mencionó a nadie más, porque solo El Pueblo <u>se arrepintió, rectificó</u> y expió su falta, los demás ni siquiera reclamaron que no se les tuviera en cuenta, porque ni siquiera eran conscientes de lo que allí ocurría y menos de su Poderoso significado espiritual.

Así también quedaron unidas poderosamente Las Fiestas de Shavuot y de Iom Kipur y esta es una prueba irrefutable del sentido que tienen Las Fiestas y los tiempos del hombre como instrumento de rectificación y reparación.

# ¿ACASO ALGUIEN MÁS PUEDE RECLAMAR EL CONTRATO MATRIMONIAL, FUERA DE ISRAEL?

No, de ninguna manera, no solo no hay evidencia de que El Creador hubiera Compartido o dejado la más mínima oportunidad de Hacerlo con otros pueblos o naciones, sino que para que no quedara la menor duda de La Entrega a Su Pueblo, indicó a Moshéh para que la sellara con Un Pacto o Sacrificio de sangre y una ofrenda ígnea.

Estos Sellos Divinos de semejante seriedad y contundencia deben ser tenidos en cuenta por todos, porque no son un juego o medidas de poca monta que pudieran ser "negociados" con La Misericordia Divina, La Generosidad y Amor que El Creador Usara supuestamente con las naciones o religiones, que se abrogan ellas mismas el nombre de "La Israel espiritual" dizque porque ellas sí obedecen y son fieles al Creador, ya que EL desechó a Israelpor rebelde, desobediente y contumaz.

Suponiendo que ser obedientes y fieles, es cambiarle El Nombre, El Shabat, Los Mandamientos, Su Ejad por una trinidad, Sus Fiestas escriturales, Sus tiempos, Su comida pura, la purificación por un bautismo inexistente, Un Mashiah por un Mesías griego que usaron incluso para perseguir y matar a los miembros de Su Pueblo legítimo y desconociendo Sus Pactos hechos con los patriarcas como el de la Brit Milá, que fue "cumplida" según ellos y ya no obliga por su Mesías griego. Y tantas otras contravenciones a Su Soberana y Divina Voluntad, prevalidos de la supuesta autoridad de su "magisterio" como "cuerpo de Cristo" y/o

la de sus doctores, santos, papas, concilios que tienen el poder de modificar sin problema Su Voluntad para agradarlo más que Sus hijos y Pueblo Escogido de Israel.

Fundados u originarios de un emperador pagano e idólatra, que para conciliar sus propios deseos e intereses políticos, fundando la iglesia universal que tiene como cabeza al "vicario" de Dios en la tierra, infalible cuando habla ex cátedra, cuya historia la humanidad entera conoce y que recientemente renunció a su cargo por razones que no son claras, pero que incluyen su incapacidad de manejo de su aparato administrativo y el peligro que corría su vida por intentarlo.

Iglesia que organizó las cruzadas patrocinadas y bendecidas por sus "papas" o cabezas apostólicas, que persiguieron, mataron y despojaron a los miembros del Pueblo de Israel, Su Pueblo Escogido según Las Escrituras, de sus propiedades, tierras entregadas por Dios. Instituyeron el santo oficio de la inquisición (¿?) que obligó a los judíos o a convertirse a la iglesia, o a abandonar sus propiedades y riquezas o morir en la hoguera, por el ominoso cargo de ser "deicidas" principalmente por haber sido los instrumentos de La Redención, como si lo que provocara El Sacrificio del Cordero de Dios, fuera por los pecados o transgresiones únicamente de Israel, porque ellos no cometieron nada que mereciera Su sacrificio, es decir, La Redención no fue dada para ellos.

Después la misma iglesia usurpó los lugares santos en la tierra de Israel y pidió en Las Naciones Unidas en forma repetida a través del tiempo que Jerusalén La Ciudad Eterna, la capital de Israel, les fuera entregada para ser administrada como una ciudad base de su religión universal.

También con su anuencia, complicidad y apatía facilitó el holocausto de más de 6 millones de judíos masacrados por

la demencia étnica y solución final para hacerle un favor a Dios y a su iglesia de exterminar esa raza inferior del Pueblo de Israel.

Esa iglesia reclama cínicamente ser la esposa del Creador y Elohim de Israel. ¿Será posible?

Luego en el siglo xv, un monje de esa iglesia se rebela contra su máxima autoridad, protestando por las evidentes violaciones a La Voluntad Divina, lo excomulgan, y dio origen al movimiento "protestante evangélico" o iglesia "cristiana evangélica" que con fundamento en la iglesia universal hizo unas reformas y causó un cisma que ahora se conoce como la iglesia de Cristo en todas las múltiples facetas y que cree, es más pura y limpia que la iglesia que le dio su origen y que eso le da la "autoridad" para reclamar ser La Esposa del Creador, por ser según ellos "La Israel espiritual" o el otro pueblo que con Israel lo será. (¿?)

Ambas iglesias desconocen que El Creador, ni Se ha, ni Se puede equivocar en ningún asunto y tampoco en lo referente a la escogencia del Pueblo de Israel como Su Esposa.

También desconocen que EL Es sustancialmente Justo y que Su Justicia es una de Sus principales características que Lo definen y que no varía Su Justicia y Juicio al determinar que aunque Israel ha sido dura, necia y desobediente con frecuencia en su existencia como Pueblo de EL, El Creador Decidió que Israel es Su Pueblo, Lo escogió y Pactó con ellos y Lo Selló con Un Pacto de Sangre y que ese es un Acto de Justicia y reconocimiento del arrepentimiento y rectificación sinceros que hicieron Sus Hijos, Su Esposa, El Pueblo de Israel, que hicieron las naciones que estaban involucradas en la transgresión del becerro.

Aquí debemos decidir si hacemos o no caso a Lo Expresado por D-os en Las escrituras, en La TORAH o especulamos como hombres y nos sometemos a otros, a eso nos vemos avocados según lo creamos y vivamos.

El mismo hecho de esta definición califica en forma espiritual, libre de fanatismo nuestra vida y dependencia como Pueblo de Israel o como nación, religión o doctrina de hombres y eso ya hace una gran diferencia y define la trayectoria eterna que escogimos y quien en últimas tiene el derecho a reclamar ser La Esposa legítima del Creador y Salvador.

Algunos dirán, lo veremos aquel día, pero nosotros desde ya tenemos la convicción, Las Pruebas Divinas y la plena certeza espiritual, no producto de la especulación humana, sino de la plena revelación y de Las Escrituras que están en nuestros corazones y mentes por El Mismo Esposo y los documentos que inclusive manejan los hombres, de que somos nosotros y no los gentiles los escogidos y plenamente confirmados para Ser Su Esposa. Además nadie sino Israel posee los originales de La Ketuváh, porque fue a Israel a quien se Los Entregaron.

# ¿QUÉ HA PASADO A ISRAEL DESDE LA SALIDA DE EGIPTO, DE CASA DE SERVIDUMBRE HASTA LA ENTREGA DE LA KETUVÁH Y LA TORAH?

Recordemos el objeto a demostrar en este documento, que no es un capricho, una teoría, una interpretación o especulación personal, no, es la búsqueda de un propósito Divino para Las Fiestas Escriturales y los tiempos del hombre en la eretz.

¿De quien se trata? Eso queda demostrado hasta este punto. El Creador en Su infinito Amor y Fidelidad a Su Palabra, a Su Plan perfecto y Sus Propósitos, colocados antes de la creación y cuando Quiso Hacer Una Pareja para Sí Mismo y Vio, porque es uno de Sus Atributos, como cuando Creo al género humano que Llamó El Pueblo de Israel y solamente esa porción de esa inmensa creación, quizás la más pequeña inicialmente, decidió voluntariamente, atraído y cautivado por El Amor, La Bondad, La Majestad y todos Los Atributos, Misericordia y Justicia de Su Creador y Señor, que Lo reconocería, Lo obedecería y Lo amaría por encima de todas las cosas y sería Su Pueblo, dando testimonio de Su Fidelidad y dependencia a EL con todas sus fuerzas y le mostraría en el transcurso de los tiempos que EL y solo EL Sería Objeto de su existencia y que su propia Gloria Era La Gloria de EL como Ser Supremo y Único con toda La Autoridad en la creación.

Pero como sabemos los primeros hombres dada la libertad extraordinaria puesta en ellos para que su amor y fidelidad fueran puros y espontáneos, condicionamientos o fuerza alguna por parte de Su Creador, faltaron o sucumbieron ante el engaño y la astucia de un ser sapiente que habiendo estado al lado con todos los beneficios y prerrogativas de uno de los cuatro ministros que EL Tenía alrededor de Su Trono y que había detentado un inmenso poder y belleza y que había sido depuesto de su posición y arrojado de La Presencia Divina por rebelarse contra EL, y que por la misma razón juró entorpecer La Obra del Creador cuando se empeñó en una lucha imposible y estéril por El Trono de Gloria del Creador, buscó al hombre, la obra sublime y Su instrumento precioso para Consumar Ese Plan perfecto y Sus Propósitos y con toda perversidad, tentó a la mujer haciendo que por unos breves instantes se desconectara de La Naturaleza Divina de Su Creador y buscando igualarlo, se llenara de la inclinación al mal que él estaba representando como ángel caído, como ser sapiente y

la hizo razonar y caer también con él y hacer caer al varón con ella.

Lo prometido por este ser sapiente, esta ángel caído, lógicamente no fue más que un engaño, una mentira y ellos inmediatamente tomaron conocimiento de su transgresión y El Creador Supo también en ese momento que a Su Obra más grande debía apartarla de Su Plan eterno por un tiempo necesario para que rectificara su transgresión y Creo de inmediato los tiempos del hombre, una especie de paréntesis, de pausa muy breve para tal propósito y Creo la métrica del tiempo igual a 6000 o 7000 años.

Pero también preparó un lugar fuera de adamáh, donde los había Creado y los había Puesto en Su Gan Eden para desarrollar Sus Planes, ahora contaminados por el yetzer hará, no podían compartir con EL, que no admite la impureza, ni la contaminación, ni a Su lado, ni en el mismo Lugar donde Mora. Creo una la eretz, una tierra que Hizo o Recuperó para ellos, puesto que ya había sido tomada por 70 naciones de esos ángeles caídos, desde el momento en que los arrojó de Su Trono y de Su lado.

Al llegar a la eretz y encontrar a los ángeles caídos, al hombre se le olvidó que venía a rectificar su conducta con El Creador y se mezcló con esos ángeles y endurecidos en sus necios corazones hicieron lo desagradable y contrario a La Voluntad Divina y fueron raídos, destruidos por un diluvio total y universal del que El Creador solo Salvó a ocho personas justas y a los animales que no se contaminaron y que volverán por Voluntad Suya a volver a rectificar y a generar las condiciones de proseguir con Su Plan perfecto y Sus Propósitos.

Formó de nuevo con la simiente que salvó su oportunidad de que ese paréntesis o métrica de los tiempos

fuera aprovechada para rectificar la transgresión y EL pudiera al final de esta pausa, esos tiempos del hombre, Tomar de nuevo esa Naturaleza Divina que había Puesto en él y formar con ella una pareja en Una Boda Sublime y Reinar con ella sobre toda la creación y por toda la eternidad.

El hombre pecó en Shabat, es decir al día siguiente de ser Creado y EL como ya lo explicamos al principio de este documento, Lo citó de inmediato para Reunirse con él cada semana, el séptimo día en Shabat, para no dejarlo solo en el proceso de rectificación y reparación. Era Su Bien más preciado, Su especial Tesoro, como La Niña de Sus Ojos y por tanto no quería que nada, ni nadie volviera a atentar contra Su Plan perfecto y Sus Propósitos. EL Quiere estar allí en medio de Su Pueblo, de Su Amada, velando por Su ayuda y protección cada semana, durante todas las generaciones sin excepción alguna. Había que garantizar que rectificara y siguiera rectificando. Su vida sería de rectificación.

Luego Las Moadim, Las Fiestas, Las Citas apartadas para EL y que tanto El Shabat como Sus Fiestas, que Puso en La TORAH, solo las celebran tal y como Las Planteó, con sus fechas precisas, su sentido y narración de los hechos y revelaciones que entrañan y la oportunidad de rectificación y purificación, solo las siguen en El Pueblo de Israel como una tremenda prueba de Su especial y exclusiva Escogencia como Esposa, Sierva, Su Pareja eterna.

Ahora vemos cómo desde la salida de Egipto, desde esa misma noche con el sacrificio del cordero y el efecto de su sangre usada por Instrucción del Creador para evitar que el ángel de la muerte nos tocara, luego consumir por siete días panes sin levadura, como una forma de purificarnos dejando la levadura y a continuación El Creador nos Hizo una teviláh colectiva al hacer pasar a todo El Pueblo y sus acompañantes por el fondo del mar en seco, pero se tomó

como una purificación ritual total y colectiva, que nos quitó todo lo impuro ritualmente que trajimos de Egipto.

En medio de los panes ácimos o sin levadura y a partir del primer Shabat, emprendimos un ascenso, una elevación para salir del abismo espiritual en el cual nos sumió la asimilación, que nos rebajó 49 grados en la escala de la degradación espiritual. Esta elevación se hizo mediante el sacrificio diario de la ofrenda del omer o de la espiga por 49 días cuya cuenta se hizo día por día progresivamente durante siete semanas y siete Shabatot y culminó con el día 50, como un requisito de rectificación y purificación para poder recibir dignamente La Ketuváh y La TORAH.

Aquí vemos un solo hilo conductor de rectificación y purificación que une a la primera y muy importante Fiesta de Pesaj y La Fiesta de Shavuot, como si fueran una sola, lógicamente ambas enmarcadas por los días de Reposo que le dan aun más, el carácter de dedicación al Colocarlo a EL primero por encima de todo y acercarnos a Su Presencia con arrepentimiento, teshuváh y tikún.

No hay que ser un sabio para ver que estas dos Fiestas de primavera, de conmemoración de dos hechos tan poderosos fueron hechas para rectificar y rectificar y seguir rectificando ante EL, con EL y para EL y que son una Sola Fiesta unida mediante la rectificación y un mismo espíritu y una inmensa intención la de cumplir Su Plan perfecto y Sus Propósitos con el hombre, El Pueblo escogido y apartado de Israel y toda la creación.

Terminamos esta consideración especial sobre la rectificación con un hermoso paralelo entre el texto que figura en La TORAH del Contrato Matrimonial escrito por primera vez en Éxodo 20 y luego cuando se Lo entregan a la mano del Pueblo exclusivamente en Deuteronomio 5 y una versión "coloquial" propia que se presenta para una mejor

comprensión de La expresa Voluntad perfecta de cumplir con Su Palabra y Su más hermosa Voluntad, hacer que Su Esposa rectifique y sea pura solo para EL.

# ASERET HADIVROT, KETUVÁH, O 10 PALABRAS

#### DIEZ PALABRAS EN LA TORAH DIEZ PALABRAS COLOOUIALES Elohim Dijo Estas Palabras Diciendo: Elohim Dijo Estas Palabras Diciendo: "Yo Soy יהוה Tu Prometido, Quien Te "Yo Soy יהוה, Tu Elohim Quien Te sacó de la tierra de Egipto, de la casa de sacó de Egipto donde te hicieron esclava. esclavitud. "Desde este momento ya no tendrás que "No tendrás a dioses de otros en Mi honrar a esos dioses falsos, ni servirles y Presencia. menos en Mi Presencia. "No trates de Representarme "No te harás una imagen tallada, ni imágenes que crees que están en los cielos, o en la tierra o debajo de las ninguna semejanza de aquello que está arriba en los cielos, ni abajo en la tierra, aguas, porque tu eres Hecha a Mi ni en el agua debajo de la tierra. Imagen y Semejanza Mía, y esa es Mi Voluntad, que admires Mi Obra y Me Reconozcas cuando mires a tu prójimo. "Cuídate de no postrarte a adorar lo que "No te postrarás ante ellos, ni los falso, o es tratando de es. adorarás, pues Yo Soy יהוה, Tu Elohim, Soy Suplantarme, porque Yo Tu Prometido, Tu Esposo y Tu Autoridad y Un D-os Celoso, Quien tiene presente el pecado de los padres sobre los hijos Soy Celoso y Te puedo disciplinar, como hace un padre con sus hijos, nietos o hasta la tercera y cuarta generación con bisnietos, usando a los que Me son mis enemigos. contrarios o enemigos. "Pero Yo Soy Benevolente y Benigno con los que te traten bien y hablen bien de ti,

"Y Hago Misericordia a millares, a los esos Me aman, Me obedecen porque guardan Me aman V Mis Mandamientos.

"No tomarás El Nombre de יהוה Tu Dos, en vano, pues יהוה no absolverá a nadie que tome Su Nombre en vano.

"Recuerda el día de Shabat, para santificarlo.

"Seis días trabajarás y harás toda tu obra. "Más el séptimo día es Reposo para יהוה, Tu Elohim, no hagas obra alguna,

tu, ni tu hijo, ni tu hija, ni tu siervo, ni tu criada, ni tu bestia, ni el extranjero

que está dentro de tus puertas.

cumplen Mis Mandamientos.

"No pronuncies Mi Nombre sin tener un

propósito válido, ni lo ocultes cuando se deba pronunciar, sino es para Honrarme como Esposo y Elohim o para dar testimonio de Mi Justicia, Verdad y Misericordia, porque si lo haces en vano,

o sin respeto, sería tan grave para Mi, que no tendré Misericordia y no te

perdonaré. "Hay un día en la semana que Yo Dejaré de Crear y Reposaré de Crear, es el día séptimo y Lo llamo Shabat, Lo He

reservado para visitarte y Compartir contigo como Esposa, hasta que Venga por ti y Me pueda Entregar solo a ti y tu

a Mi. "Te ordeno que hagas todo tu trabajo en seis días de la semana. "Pero el séptimo día, Shabat, desde la tarde del sexto día, no harás ningún

trabajo, nada que modifique la creación, ni tu mismo, ni tu hijo, ni tu hija, ni las personas que trabajan para ti, ni tus

animales de trabajo, ni los que quieren ser de Mi Pueblo y viven dentro de tus habitaciones y para que ellos también al dejar de crear reciban el beneficio de Mi Visita y de la obediencia.

"Pues en seis días יהוה Hizo los cielos y la tierra, el mar y todo lo que hay en ellos y Descansó el séptimo día. Por eso יהוה Bendijo El Shabat v Lo santificó.

"Honra a tu padre y a tu madre, para que los días se alarguen en la tierra que יהוה, Tu Elohim Te Da.

"No asesinarás.

"No cometerás adulterio. "No hurtarás.

"No hablarás contra tu prójimo falso

testimonio, ni mentiras.

"No codiciarás la casa de tu prójimo, ni

"Recuerda que fuiste esclava y que te hicieron adorar a dioses falsos en la

tierra de Egipto y que Yo te saqué con mano fuerte contra faraón y su ejército y

que Fui Generoso contigo a la salida, pues recuperaste tus bienes, tu libertad y paz. Por eso te ordeno que separes El

olvides. "Si quieres Reinar Conmigo en adamáh por toda la eternidad, debes Honrarme,

Shabat, el séptimo día, para que no lo

como honras a tu padre y a La TORAH, como lo haces con tu madre.

"No quites la vida a nadie y menos a tu prójimo inocente, porque sus vidas además de Pertenecerme son parte de Mi Esposa también. No busques o

reconozcas a otros supuestos esposos o

parejas dentro de los dioses falsos, como hicieron tus antepasados con el becerro de oro en Sinaí. Jamás secuestres o quites la libertad a un semejante o prójimo, porque lo haces Conmigo. Recuerda que

fui Yo Quien les Dio la libertad y es su derecho. Tampoco declares o hables falsamente contra ellos en los tribunales.

en público o en privado, porque al hacerlo Me infamas a Mi, pues Yo Estoy en ellos y son parte de Mi Esposa también

su mujer, ni su siervo, ni su criada, ni

su buey, ni su asno, ni cosa alguna de tu prójimo.

"Estas Palabras Habló El Eterno, הוה, a toda la congregación, a toda vuestra asamblea en el monte Sinaí, desde en medio del fuego, de la nube, y de las tinieblas, con Gran Voz y sin cesar. Y Las Escribió sobre las dos tablas de piedra y me las Dio. Shemot 20:1,17 Devarim 5:6,19

"Si vas a ser heredera de la creación y vas a gobernar sobre ella Conmigo, no debes codiciar y desear con el corazón los bienes que forman tan solo una parte de ello, como las propiedades de tu prójimo, sus casas, sus campos, sus sirvientes, los animales de su trabajo, su mujer, porque ella como tu, llevan Una Porción o Chispa Mía en su espíritu y son también Mi Esposa.

"Y aconteció que cuando vosotros oíste La Voz en medio de la oscuridad, en tanto que el monte ardía en fuego, os acercasteis a Mí todas las cabezas de vuestras tribus, con vuestros ancianos.

"Y dijisteis: He aquí que יהוה, nuestro Elohim, nos Ha hecho ver Su Gloria y Su Grandeza, y hemos oído Su Voz desde en medio del fuego. Este día vimos que Elohim Habla al hombre y este sigue viviendo".

Devarim 5:20,23

### UNA CONSIDERACIÓN ESPECIAL Y ÚNICA

En Esta Fiesta de Matán TORAH como ya vimos lo físico que recibimos fueron las dos tablas de piedra de zafiro que contienen Las 10 Palabras, Aseret HaDivrot, o Ketuváh. Pero dice La Escritura que además recibimos La Instrucción o Enseñanza del Creador para cumplir con facilidad este Contrato Matrimonial, agradarLo a EL haciendo Su Voluntad en todo y ser o vivir felizmente y con santidad, es decir que recibimos La TORAH.

Pero El Pueblo no vio que Moshéh bajara físicamente con los rollos de La TORAH. Repetimos, solo vio que él portaba las tablas del Pacto de Matrimonio.

Entonces ¿Cómo fue esa entrega de La Voluntad, La Instrucción o Enseñanza del Creador y que como todos sabemos fue depositada en El Pueblo de Israel?

Durante todo este tiempo que permaneció Moshéh en La Presencia del Creador, fue instruido y enseñado directamente por EL, Quien Depositó Su Ruaj HaKodesh en su corazón y en su mente y fue así como grabó Su TORAH en su ser privilegiado, para que a su vez lo pudiera hacer o anunciar a todo Su Pueblo para que EL Mismo como Elohim de Israel Lo grabara en cada uno de Sus Hijos tal y como dice el profeta Jeremías que ocurrió.

El hecho que narra el profeta un tiempo después de Shavuot, no quiere decir que no ocurrió en ese momento y por la forma en que el profeta transcribe lo sucedido, podríamos suponer que fue concretamente en la segunda oportunidad de La Entrega, es decir en Devarim 5, en La Fiesta de Iom Kipur, cuando lo hizo única y exclusivamente para El Pueblo de Israel, luego de la rectificación y la aflicción por lo ocurrido con el becerro en la primera

oportunidad, que no solo rompió El Pacto de Matrimonio, sino que impidió que fuera entregada La TORAH.

¿Por qué pasó con La Entrega de La TORAH en aquella oportunidad? Lo mismo que con La Entrega de La Ketuváh, que no se dieron por los hechos que desanimaron y detuvieron estas entregas. ¡Eso es claro! Dice el profeta:

"He aquí Que Vienen días, Dice יהוה, en los cuales Haré nuevo Pacto con la casa de Israel y la con la casa de Judá.

"No como El Pacto Que Hice con sus padres el día en que Tomé su mano para sacarlos de la tierra de Egipto; porque ellos invalidaron Mi Pacto, aunque Fui Yo Un Marido para ellos, Dice הוה.

"Pero Este es El Pacto que Haré con la casa de Israel después de aquellos días, Dice יהוה: Daré Mi Ley en su mente, y La Escribiré en su corazón; y Yo Seré a por ellos por D-os, y ellos me serán por Pueblo".

Jeremías 31:31,33

### AQUÍ ESTÁ EL SECRETO QUE TODOS CONOCEN, PERO QUE NADIE ACEPTA

Moshéh y únicamente El Pueblo de Israel, luego de arrepentirse, rectificar y expiar su falta, su tremenda falta del becerro y su infidelidad y solo por haberlo hecho con todo el corazón durante 50 días, recibieron los originales de La TORAH, Escritos Personalmente con Su Espíritu por El Creador y Elohim de Israel, en sus corazones, en lo más profundo de sus seres, de Su Naturaleza Divina, donde nadie, ni las naciones, ni el adversario o algunos malos hijos, la pudieran manipular o adulterar su contenido, ni dañarla en forma alguna.

Al Escribirla en su corazón como un nuevo Pacto, la introdujo en El ADN espiritual de Su Pueblo y de nadie más.

¡Qué cosa más maravillosa, irrepetible e invariable! Recibió de tal manera el arrepentimiento y la rectificación, que no solo Perdonó la transgresión que rompió Su Pacto Matrimonial de la primera vez, donde EL Mismo Confirma que Se había Constituido como "Marido" de Su Pueblo, sino que Hace un nuevo Pacto, Lo proclama y Lo asegura Colocándolo en un Lugar inviolable fuera del alcance de cualquiera que quiera atentar contra él, Escribiéndolo en el propio corazón de Los Suyos que confirma y reitera son El Pueblo de Israel y EL no se ahorra Diciéndoles que Es Su Dos y que ellos son Su Pueblo.

Esta vez no solo El Creador Entrega a Israel Su Contrato Matrimonial y Su TORAH, sino que como ya vimos y para que nadie se llame a engaño, Le Dice a Su Pueblo con toda claridad, que solo ellos lo pueden considerar y Lo tienen como Su Elohm y que como tal, ellos mismos sin agregarle a otros pueblos u otras opciones serán Su Pueblo Escogido y Amado, quien lea Las Escrituras con un poco de cuidado lo podrá ver y con algo de influencia del Ruach HaKodesh podrá entender y discernir esta poderosa realidad espiritual.

### ¿QUÉ HIZO O DIJO DESPUÉS DE COLOCAR SU TORAH EN EL CORAZÓN DE LOS SUYOS, Y CON QUÉ OBJETO?

Continúa el profeta Jeremías diciendo cual es el objeto de este hecho maravilloso en la vida espiritual y de la creación, lo siguiente:

"Y no enseñará más ninguno a su prójimo, ni ninguno a su hermano, diciendo: "conoce a יהוה" porque todos Me conocerán, desde el más pequeño de ellos hasta el más grande, Dice יהוה.

Porque Perdonaré la maldad de ellos y no Me acordaré más de su pecado".

Jeremías 31:34.

¿Qué explicación necesita este pasaje del Tanak en el cual El Creador Previene a Su Pueblo de lo que le puede pasar cuando no obedece a Su <u>Revelación</u>, personal, a La <u>Enseñanza</u> Personalizada que EL Mismo con Su Ruach HaKodesh Hará de Su TORAH?

Porque EL Vio con toda la anticipación posible y debido a la experiencia que vivió al permitir que a la salida de Egipto se sumara "una multitud mezcla de gentes de las naciones paganas" y que usaran su influencia para hacer vacilar hasta caer en la transgresión a Su Amada Israel.

Es verdad que EL Quería dar la oportunidad a todas las naciones para recibir La Ketuváh y La TORAH, pero también fue verdad que al no rectificar, al no arrepentirse y purificarse de corazón, estas naciones guardaron su estado de dureza y necedad, de oscuridad y su yetzer hará completos y cuando llegó el momento de la definición y de manifestar su fidelidad al Creador, lo que hicieron fue inducir al Pueblo a la idolatría y al adulterio espiritual, lo cual fue tomado por El Creador como un rechazo contundente a EL y a Su Voluntad y EL Lo sancionó con Su Justicia y con no volverlos a tener en cuenta, ni considerarlos como una opción de ser Su Pueblo, ni siquiera parte del mismo.

Tremenda auto exclusión y más grave aun las consecuencias eternas.

Por otro lado esta aseveración deja muy mal parados a los "maestros" de La TORAH, que no enseñan a sus discípulos a recibir la revelación proveniente en forma directa de Su Palabra, Su Ley escrita en sus propios corazones y entendida por sus mentes tal y como Lo indica El Creador, sino que prevalidos de su investidura o autoridad religiosa desconocen este <u>Nuevo Pacto</u> e interpretan, especulan La Ley y/o Las Enseñanzas y le quitan la sencillez y claridad con miles de leyes y normas de hombres, que dificultan su comprensión y cumplimiento al común de los miembros de Pueblo.

Cuando EL Mismo Dice: "Y ninguno enseñará a su prójimo o a su hermano, porque todos Me conocerán", es de verdad y esta verdad dicha a través de su profeta, no ha sido ni revalidada, ni tampoco invalidada por EL.

Es un error colocar al Pueblo en situación de desconocimiento de este Pacto, que garantiza que los originales de La TORAH, quedaron inscritos en sus corazones y a su alcance y comprensión de sus mentes y hacerlos depender de los hombres por santos y sabios que sean, cortando de paso la comunión libre y espontánea con El Ruach HaKodesh y suplantando La relación íntima con Su Creador y Esposo.

¿Si tales "maestros" de La TORAH, fueran capaces de transmitir la simpleza y sencillez de Las Enseñanzas del Creador, con la claridad contundente que EL Quiso imprimirles y con la misma fuerza espiritual y el mismo espíritu, si esto fuera posible sin ninguna falsificación, ni modificación, con la debida pureza e intención Suya, entonces para qué querría ponerla en el corazón de cada uno de Sus Hijos de Israel y hacerla entender y comprender en sus mentes?

Hay maestros de La TORAH muy elevados, muy conectados con la vivencia espiritual y material de Las Enseñanzas del Creador. Eso no lo negamos, porque esa debería ser la regla de oro de todos los de Su Pueblo y no la excepción, pero su papel entonces debería juzgar al Pueblo, es decir ayudarlo a dirimir sus problemas, sus dificultades, atender sus necesidades tal y como hacían los patriarcas en otros tiempos.

Recordemos muy especialmente aquello que dicen también Las Escrituras "Mi Pueblo pereció por falta de conocimiento."

¿Cómo es posible que esto suceda si todos desde aquel día en el cual fue puesta La TORAH en todos los corazones y en todas las mentes, cada uno de nosotros los miembros de Su Pueblo tenemos acceso al conocimiento de la misma y ya no hay excusa posible para recibir Sus Secretos, Sus Leyes, Sus Mandamientos y Su Voluntad?

Es posible que la mucha ciencia, la multitud de opiniones y de las maneras de ver y de interpretar La TORAH, nos estén alejando de ella y de su acción viva como parte de nuestro corazón.

Basta con mirar cada asunto delicado en la relación con El Creador o en los asuntos más simples como cada "sabio" lo ve de forma diferente y entre ellos validan su veracidad o su aplicación aunque esas opiniones sean divergentes.

¿En donde quedó entonces que somos Una Ejad con EL y Su Voluntad?

## CONCLUSIÓN: ¿DÓNDE ESTÁN LOS ROLLOS DE LA TORAH?

Para que Su Pueblo no dependiera de ningún hombre que presumiera de ser intérprete de Su Palabra y de Su Voluntad y que todos, absolutamente todos Los Suyos tuvieran la misma oportunidad de conocerLo y de recibir Sus Enseñanzas sin manipulación, sin tergiversación, ni mutilación o agregados inapropiados y para que no existiera excusa alguna para seguir Esas Instrucciones y Enseñanzas Divinas y así poder cumplir todo lo dispuesto y Pactado en El Contrato Matrimonial o Ketuváh, agradarLo a EL como Esposo y poder vivir con seguridad, prosperidad y felices, dando testimonio de ser amada, Su Sierva, Su Esposa Apartada desde la eternidad y para la eternidad y poder cumplir Su Plan perfecto y Sus Propósitos de Gobernar con ella toda la creación y disfrutarla con todo Su Amor y Ternura; יהוה Elohim de Israel, Su Jatán y Melej, Colocó los originales de La TORAH, Su Ley, Instrucción y Enseñanza, Su plena Voluntad, en el corazón de cada uno de Los Suyos, en su ADN, como parte de Su Naturaleza Divina, haciéndolo Su especial Tesoro, limpio e irreprensible, Su Amada igual, sin mancha, ni arruga, blanca y pura, salida de Su propio Linaje y vuelta a EL cuando se cumplan los tiempos y Su Voluntad.

Así como Colocó en Moshéh Su TORAH y la escribió en su corazón porque Le plació y Vio la actitud de su corazón, así la colocó en el corazón de todos y cada uno de los de la casa de Israel, porque Hizo Pacto nuevo con ellos, Pacto de Sangre, esa Brit Milá en sus corazones al rectificar, hacer teshuváh y tikún, expiar sus transgresiones y comprometerse a hacer y obedecer toda Su Voluntad, Reconociéndolo como Su Único y Amado Elohim, con amor, emuná y docilidad.

En ningún lugar mejor guardada La Santidad de La TORAH, que en el corazón de Sus Tsadikim que dependen, que se abandonan por completo a Su Voluntad y que Lo obedecen con amor, docilidad y ternura, sin raciocinios

humanos, ni cuestionamientos de ninguna especie, dejando que sea EL como Esposo Proveedor de todos los bienes espirituales y materiales, Quien Guíe y se Encargue de sus vidas.

Es del corazón de Su Amada Israel de donde debe salir todo lo bueno, apartado, grande, majestuoso, limpio, puro, bello, hermoso, Su Poder, Gracia, Misericordia, Gloria, todo lo que Reservó para construir Un Reino eterno de bienestar y de gozo, de completa alabanza y de La Plenitud de Su Presencia. Ese Es Su Plan perfecto libre de la negatividad de los rebeldes y oscuros intereses de quienes quisieron opacar Sus Propósitos y por toda la eternidad.

Gracias a Su capacidad de verlo todo, lo que fue, lo que es y lo que será, a Su infinita Sabiduría, Poder, a Su gran e insuperable Amor y Fidelidad a Sus Pactos, a Su Palabra, La TORAH, Su Voluntad Divina quedó a salvo y se evitó ser manoseada y profanada en su forma original y Divina por ningún ser de la creación que tuviera esa perversa y equivocada intención.

Algunos hombres solo pudieron mal aconsejar y más perversamente guiados, tratar de modificar, distorsionar, mutilar o agregar atrevidamente y sin temor Divino, ni pudor las versiones físicas que se escribieron de La TORAH, aprovechando la ignorancia, la dureza de corazón y la necedad del mismo para hacerlo, pero existe en Israel un remanente de depositarios originales de la perfecta Voluntad Divina, que como El Creador Mismo Dice guardan y viven con celo Su Legado y son La Luz para Su Pueblo y las naciones y que han entendido que este tiempo es un tiempo de rectificación y teshuváh y que hay que andar por las sendas antiguas de La TORAH, tal y como EL Quiso para lograr agradarLo y que Establezca Su Reino con Su Amada Israel.

### ¿QUÉ HACE FALTA PARA QUE ESTO SE CUMPLA?

Solo que toda Israel, rectifique, se arrepienta y repare a Su Esposo y Señor, reconozca que tiene La TORAH original, La Voluntad de Su Elohim y Melej en su corazón, la viva y de testimonio a las naciones de Quien Es Su Esposo.

Que Israel haga más caso a La TORAH depositada y guardada en cada corazón, que a las interpretaciones de los hombres llamados "maestros" que al tratar de explicar lo que es evidente se han apartado de la esencia de ella.

No se trata de lo que cree cada uno con su propia interpretación que D-os Dijo, se trata en verdad de lo que Dijo, Escribió y EL Mismo con Su Ruach HaKodesh nos Muestra y nos Enseña lo que realmente es.

La Verdad no es sino Una Sola, Su Verdad indiscutible, no es susceptible de especulaciones de voceros no oficiales, ni establecidos o ungidos por EL.

La voz de hombres como los profetas era respaldada por el hecho real y acontecimiento evidente ceñido a La TORAH y acompañado de muy cierta presencia, con eventos sobrenaturales o manifestaciones de Su Poder y Gloria.

Un profeta era un mensajero, un auxiliar de La Verdad, Una sola, no había divergencia o interpretación, su mensaje era directo y jamás expresaba su propia opinión sobre tal o cual asunto, solo decía lo que יהוה Le indicaba para una persona, un pueblo, una ciudad, una situación específica, y eso que decía en Su Nombre, pasaba, se producía o afectaba a alguien o algo, pero siempre El Creador Colocaba un sentir especial en el corazón de los que lo escuchaban para bien o para mal, pero todos reconocían su autoridad espiritual, su delegación o empoderamiento.

Los profetas jamás presumieron de "sabios" y la mayoría rechazaron la dura carga de decir la verdad y estar constantemente llamando a Su Pueblo al arrepentimiento, a la sujeción a La TORAH, a la pureza, a la rectitud de vida, a la austeridad, a la justicia, a la obediencia, a la vida de santidad, no teorizaban, ni especulaban y mucho menos recorrían a las lenguas extranjeras paganas con el fin de explicar y enseñar La Voluntad del Creador.

Cuando algunos "maestros" de Israel pretenden justificar sus teorías, sus explicaciones, inclusive los esoterismos con la supuesta TORAH oral y abusan de las "protecciones" a La TORAH escrita y a Los Mandamientos con un exceso de mandamientos de hombres que ni El Mismo Creador imaginó, lo que le están diciendo a EL, es que quedó incompleto, corto, le faltó profundidad y el verdadero sentido de Su Propósito y que por eso es necesario leerlos a ellos y a sus libros para completar y acabar de aclarar Las Ideas y Propuestas Divinas.

Porque EL Dice que si obedecemos Su Palabra y la vivimos a cabalidad, EL Se Encargará de nuestros enemigos y viviremos en paz y actualmente y desde hace mucho tiempo no es así, casi ni tenemos el estado o la tierra que nos Dio EL y que nos pertenece, nos atacan, nos hacen terrorismo, nos quieren borrar de la faz de la tierra.

Ahora como nunca hay una amenaza más fuerte y más cruel para nuestra patria y nuestras vidas.

Pero ahora como nunca hay una inmensa cantidad de libros "paratoráticos", volúmenes y volúmenes, cientos de ellos, escritos por sabios, gaones, intérpretes, maestros, príncipes, rebés, hombres iluminados, cabalistas, talmudistas, codificadores y exegetas, de obligatoria consulta para vivir en La TORAH, en santidad con formidables y hermosas maneras de vivir y de elevarse

constantemente, pero Israel no ora en paz, lo hace rodeada de temores y zozobras, no tiene El Templo, su estado no tiene como constitución La TORAH, tenemos un parlamento en vez de un sanedrín, un himno en vez del Canto de Moshéh, un presidente y un primer ministro, una democracia, cuando no hay un sumo sacerdote y no somos una teocracia, hay una constitución civil y política y La TORAH no es nuestra Ley.

El estado lo dirige un movimiento Sionista que en sus postulados no quiere y no cree en Su Elohim y en Su TORAH y es una tremenda carga sostener a sus estudiosos de La TORAH y a los religiosos.

Admitimos los templos de las religiones y los ídolos paganos en nuestras ciudades, fomentamos y vivimos del turismo religioso pagano como una fuente de ingresos importante.

Toleramos que las cenizas de un líder de una secta religiosa pagana, sean vertidas en el Lago de Galilea, contaminando con muerte la fuente de agua potable y de alimento más importante de Israel.

Cuando la cabeza visible de la religión más grande o numerosa de la tierra visita Jerusalem, sacamos a nuestros Tsadikim del muro y lo desocupamos para que este líder pueda visitarlo con "seguridad" y pueda depositar sus peticiones, conociendo lo que hizo esa religión contra El Pueblo de Israel y lo que hizo con La TORAH, El Tanak, las peticiones y sus deseos de convertir a Jerusalem en una ciudad plurireligiosa, despojando a Israel de su derecho espiritual y material sobre su ciudad capital y la ciudad de Su Elohim.

¿Qué pasa con nuestros gobernantes, con nuestros sabios y rabinos, qué pasa con nuestro Pueblo que no

reconoce La TORAH en sus corazones y El Objetivo del Autor de La TORAH con nuestras vidas y nuestro Pueblo?

¿Acaso necesitamos más disciplina? ¿No han sido suficientes siglos de dolor, destierro, persecuciones y lágrimas?

### Al parecer lo que nos falta es reconocer que:

- A. Somos un Pueblo Escogido, Apartado para El Creador.
- B. Reconocer que nuestra Naturaleza es Divina y que tenemos en nuestro espíritu una porción de Su Naturaleza Divina, de Su Ruach HaKodesh.
- C. Reconocer que nos Hizo Su Esposa al Entregarnos Su Ketuváh.
- D. Reconocer que nos Colocó Su Ley, Su Instrucción, Sus Enseñanzas, Su TORAH, en nuestros corazones y en nuestras mentes.
- E. Reconocer que somos los herederos de la creación y que Reinaremos con EL la creación por toda la eternidad.
- F. Que El Mashiah Viene a Tomarnos como Esposa luego de Ser Coronado como Rey y Señor.
- G. Reconocer que ningún hombre nos enseñará el camino y La Voluntad perfecta del Creador, que solo EL Lo Hará y que eso está a punto de ocurrir, porque estamos en los postreros tiempos.
- H. Que para que todo esto pase, debemos seguir rectificando, arrepentidos por nuestras transgresiones y esperando Su Redención y Misericordia.

### **DONDE ESTÁ LA TORAH EMET** (Representación)



### **EL SER**

ESPÍRITU = En el hombre de Israel es igual a una porción del Espíritu del

Creador, a Su Chispa o Naturaleza Divina.

CORAZÓN = Es la suma del espíritu más el alma, donde se reúnen La

Naturaleza Divina con la mente y todas las facultades para

reconocer la verdad y comunicarse con los otros hombres.

E + A = Corazón

LA CARNE = Es la suma del alma más el cuerpo. A + C = Carne.

Cuando el hombre no tiene La Chispa Divina, su naturaleza y

su espíritu están vacíos, en tinieblas por el error o lleno del

yetzer hará, está bajo el control de la carne y todo lo del espíritu

le parece locura. No tiene La TORAH.

EDOM = Lo que procede de Esav mente sana en cuerpo sano, hedonismo, fuera de La TORAH y del espíritu.

Esav = Roma = religiones de hombres que no reconocen, ni viven

La TORAH.

## UN HECHO NOTORIO QUE AYUDA O FACILITA QUE PODAMOS ENTENDER Y VIVIR LA TORAH

Todos conocemos que La TORAH fue diseñada o estructurada de forma que nuestra mente la pueda recibir de nuestro corazón y comprenderla y excitar nuestra voluntad para vivirla naturalmente.

Este diseño es circular, de hecho funciona de la misma manera que lo hace el cerebro, que es donde se aloja la mente. Aprendemos a leer, leyendo, repitiendo una y otra vez, los fonemas, las sílabas, las frases, uniendo varias veces una letra con otra y encontrándoles el sentido y la pronunciación.

Aprendemos a caminar de idéntica forma, dando y repitiendo cada paso, cayendo y levantándonos, caminando con poca seguridad hasta ir ganándola y al final con completa seguridad.

Hablamos, hablando, escribimos repitiendo y escribiendo, ensayando, corrigiendo y volviendo a hacerlo hasta que dominamos ese o aquel arte, oficio o asunto.

La TORAH es una serie de relatos y de hechos que se repiten de una manera u otra, pero que en el fondo o en resumen su significado es uno solo. El Creador apela al mecanismo de comprensión, aprendizaje y fijación que Puso en nuestro cerebro, para poder enseñarlo y quede grabado sin duda alguna para vivirlo en forma natural sin forzar nada.

Esta manera o método de repetición es necesario para que la frágil voluntad del hombre que se dispone y pierde sus objetivos con mucha facilidad tenga múltiples oportunidades y pocas excusas para entender y hacer lo que le corresponde en la creación.

La TORAH es reiterativa en todos los aspectos hasta que se cumplen y a eso se le llama ensayos y cuando se cumplen se siguen mencionando o celebrando y a eso se le llama sombras.

Esto quiere decir que La TORAH son ensayos y sombras de La Voluntad perfecta del Creador.

Pongamos algunos delos innumerables ejemplos que registran sus páginas:

Son sombras por ejemplo todas Las Fiestas de primavera, Las Fiestas de peregrinación; Pesaj, Panes sin Levadura y Shavuot, porque ya lo que estaban representando o simbolizando y enseñando para ser vivido física y espiritualmente ocurrió. Veamos:

PESAJ: Celebra la salida del Pueblo de Israel de un tiempo de ocurrencia de dos situaciones, una de crecimiento y prosperidad sin límites en el cual se mostró todo el desarrollo que Hizo El Creador en los siete días de la creación, en los cuales llenó los graneros de Su Gracia, Sus Obras maravillosas, toda Su Presencia y Poder para hacer una naturaleza que sedujera y sustentara al hombre Su máxima creación con quien Quiso Unirse en Matrimonio. Llenó toda la creación y la sobreabundó, pero la condición duró hasta que el hombre Lo reconoció, Lo obedeció y Su Nombre fue puesto por encima de todo.

Luego vinieron siete días en los cuales estamos de vacas flacas, vacas que quieren devorar y lo están logrando, donde hay hambre y necesidad espiritual. Los hombres entregaron el dinero, luego sus bienes y por último sus vidas por conseguir alimento, pero lo están buscando no con el mashiah Yosef, sino alimento que no sustenta y por ello perecerán.

El Pueblo prosperó, rico, grande y poderoso fue despojado y fue hecho servidumbre por el enemigo, el amo nuevo del mundo que desconoció que Israel tenía Dueño, El Dueño de la creación. El Pueblo gime, clama y EL Envía a otro mashiah, a Moshéh y con su ayuda libera de la esclavitud de la idolatría, de las falsas doctrinas y Les restituye lo suyo, Lo hace rico,

Lo purifica, Lo hace Su Esposa y Lo lleva a la tierra prometida.

Por eso Pesaj con el sentido escritural ya se cumplió y lo que ahora celebramos es una sombra porque en fe, Su Pueblo, Israel va para la tierra prometida y Gobernará con Su Esposo.

© SUkOT: Celebra el tiempo en que Israel vivió en el desierto en chozas o cabañas, en moradas, igual que ocurrió en el futuro en el que habitaremos en La Suká con EL. Esto sin hacer alusión a la forma en que Se Hizo Carne El Mashiah YAHSHUAH en una suká en aquella Fiesta, asunto que no admiten nuestros hermanos ortodoxos, pero que no quiero decir que no ocurrió.

Son ensayos los paralelos de las vidas de algunos de los hombres de La TORAH como Yosef, Moshéh y otros con la vida del Mashiah.

Trataremos un poco más delante de ampliar este tema que es muy importante dominar con La Ayuda del Ruach HaKodesh, para facilitar la comprensión de La TORAH. Por ahora sería muy bueno e indispensable que oren al Creador pidiendo ayuda y La Asistencia del Ruach HaKodesh para usar este método.

### **QUÉ CONTIENE LA TORAH Y EL TANAK**

Por obvio que parezca este tema, no lo es, pues si hemos olvidado La TORAH, o la hemos desconocido, o relegado por leer otros libros que suponen ser necesarios para comprenderla, o por alguna razón no hemos escudriñado en forma especial su contenido, nos encontraremos con varias realidades espirituales:

- 1. Es imposible decir que amamos al Creador y que le servimos de corazón, sino conocemos totalmente Su Voluntad, Sus Leyes, Sus Enseñanzas consignadas en La TORAH.
- 2. ¿Cómo hablar de La Obra, Existencia, Propósitos y Planes, sino conocemos y vivimos Su TORAH?
- 3. ¿Cómo conocemos la estructura, la formación de Su Pueblo, sabemos su historia, sus generaciones, linaje, sus hombres, hechos claves y su legado sin conocer y vivir La TORAH?
- 4. ¿Cuándo y cómo fue todo el proceso de la creación, la escogencia, la separación, la disciplina y Las Leyes, Pactos, Bendiciones, Promesas de Elohim para con el hombre y Su Pueblo, si no leemos y no reconocemos La TORAH como el centro y fundamento de Su Voluntad?
- 5. ¿Por qué creen los pueblos que tienen lo que Elohim יהוה Le Puso en el corazón a Israel?
- 6. ¿Se puede viajar con seguridad de llegar al destino final con Elohim y Su Reino sin el mapa y coordenadas de La TORAH?
- 7. ¿Quien, cómo y cuando escondió La TORAH y con qué propósito?

Veamos entonces qué contiene y aceptemos que no hay otro documento Entregado por El Creador que tenga ese mismo contenido.

### CONTENIDO DE LA TORAH ENTREGADA AL PUEBLO DE ISRAEL

CONTENIDO DE LA HAFTARÁH, PATRIARCAS Y PROFETAS

- El Nombre
- La creación
- Su Plan perfecto y Propósitos
- El Mashiah
- © El hombre, La Boda
- El Shabat
- La caída, el ser sapiente
- Caín, la otra simiente
- Set y la simiente del Padre
- El diluvio, Noé
- La torre de Babel, la dispersión
- Los Patriarcas
- Los Profetas
- El Pueblo de Israel
- Egipto, Yosef, Moshéh, salida
- La Ketuváh
- El desierto, Josué
- La Tierra Prometida
- La circuncisión, Los Pactos
- Las bendiciones
- Los Mandamientos
- Las Fiestas
- El Mishkan, El Templo
- Los sacrificios, las ofrendas
- Diezmos, primicias, tsedaká
- Comida pura, pureza ritual
- Maldiciones

- El qué
- El cómo
- El cuando
- El por qué
- El para qué
- Quienes
- La obediencia
- La emuná
- La Gracia
- La Salvación, El Mashiah
- El Reino
- La Boda, El Mashiah
- Los Sacrificios y Las Ofrendas

- Las costumbre, el vestido
- Las genealogías, las tribus
- La Salvación, El Mashiah
- La Gracia
- La Boda, El reino
- Los tiempos, el calendario
   Milagras, predicios
- Milagros, prodigios
- Reyes, sacerdotes, unción
  - Los ángeles, los cielos, los mundos
- La emuná
- La obediencia
- El celo
- El Ruach HaKodesh
- Las cosechas, las lluvias
- La autoridad
- Los hijos, los primogénitos
- Las viudas, el divorcio
- Las vidas, el divorcio

  ...
- Las vacas rojas, purificación
- La Profecía
  - El ayuno
  - La muerte, la vida
- Dormidos
- La segunda oportunidad
- Vestiduras sagradas
- El Arca del Testimonio
- Justicia y Juicio
- Misericordia
- Santidad
- Oración, comunión
- Altar de los sacrificios
- Altar del incienso

- La Menorá, Los Rujot y Las Fiestas
- La mesa de los panes de la proposición
- Los Tzitziot, Tefilín, La Mezuzá
- El aceite de oliva de la unción
- Los dones
- La escalera de Jacob
- La nidá
- La Redención final y el regreso
- El Shofar, La Voz de D-os
- La otra simiente

No están aquí todas las cosas que contiene La TORAH, pero esta lista a mano alzada muestra una pequeña idea de lo muy importante, definitiva, básica y fundamental que es, pues en ella está como ya se dijo toda la esencia y la estructura de La Voluntad perfecta del Creador.

Ocultar La TORAH o decir que es un "libro histórico" del Pueblo de Israel o que fue "derogada" o "ya cumplida por El Mesías" o "que hay que evolucionarla" porque es una Ley para la antigüedad y los tiempos han cambiado sustancialmente y otros calificativos o justificaciones para no vivirla o al menos consultarla como lo que es y representa para El Creador y Su creación, es además de la gran diferencia entre Los Suyos y la quieren cumplir y obedecer porque Es La Voluntad de Su Amo y Señor a Quien aman y quieren agradar en todo y los que no lo son aunque así lo crean, pero la menosprecian o no la estiman como la base de todo Lo Divino y su relación con el hombre y la creación. Son hombres buenos, pero no Lo aman, porque no hacen Lo que EL Quiere, EL Lo Dijo, La TORAH Es la madre, porque engendra y da a luz hijos obedientes, sacerdotes santos y esposos fieles, reyes íntegros, personas prósperas y felices.

La TORAH al colocarla en nuestros corazones está también en nuestro ADN y si es así, su cumplimiento para el que Lo reconoce debería ser natural, como respirar, así de fácil y normal. ¿Acaso alguno se programa o lucha para cumplir su ADN? Solo vive y es, es su propia naturaleza y la ejerce sin siquiera proponérselo.

Sé que suena demasiado simplista o teórico, pero es la verdad, por algo La Colocó El Creador donde nadie la puediera alterar, donde su accionar fuera natural, por algo es parte Suya, es Su Pensamiento, Su manera de Sentirse agradado y Realizado en Sus Propósitos, es Su Proyección a la creación a través de Su Instrumento más idóneo y dócil, el hombre de Su Pueblo que Lo contiene a EL y que a EL regresará cuando sea el tiempo para su etapa culminante.

La TORAH Es un todo sólido y único, no admite cuestionamientos, fraccionamientos, ni cumplimientos parciales, no puede ser mutilada, pero tampoco se le puede agregar nada, es El Pensamiento y La Ley del Creador, merece como mínimo respeto.

Si alguien no está de acuerdo con ella o con alguna parte de ella, es opinión y decisión personal y debemos respetar dicha posición, para eso existe la libre determinación, pero estas personas deberían también en justicia, respetar el texto íntegro tal y como le fue Dado al Pueblo de Israel, es lo correcto y respetuoso con Su Autor.

Pero tomar un texto que Le fue entregado en depósito para ser cumplido y puesto en el corazón de un pueblo, y indebidamente para propio su provecho, modificándolo mutilándolo escandalosamente. introduciéndole textos que en la mayoría de los casos lo contradicen y lo desvirtúan, lo controvierten y lo critican, lo mal interpretan y hacen una exégesis propia de lo que nos les pertenece, es irrespetuoso y profano, ofensivo, perverso y es un abierto desafío al Autor y Dueño y quiéranlo o no trata de dañar Su Causa.

Lo peor de esto es que esas mismas personas o entidades lo hacen supuestamente en "Su Nombre" y con la supuesta autoridad del "Espíritu Santo" y además de semejantes contradicciones dicen ser "La Israel espiritual" auto reemplazando a este Pueblo en el cual El Creador Confió para Depositar Su auténtica y Única TORAH y la viven por convicción, preservándola en su estado original, tal y como Les fue Entregada.

Los que estamos ahora en teshuváh a La Casa del Padre, El Pueblo al cual pertenecemos desde la eternidad, lo estamos haciendo al escuchar Su Shofar de Llamado en nuestros corazones y lo hacemos por <u>las sendas antiguas</u> de La TORAH.

Donde estábamos, teníamos un velo sobre La TORAH, si bien la leíamos, no la entendíamos y en algunas partes nos

parecía "historia judía", un poco tediosa y repetitiva. Tiempos pasados que no nos tocaban y hechos espirituales que ilustraban los comienzos religiosos de nuestras creencias.

Pero cuando cayó el velo y vimos en todo su esplendor La TORAH, dividida para su estudio en 54 parashot, fue algo maravilloso, como si se nos abrieran los ojos del espíritu y emergiera de nuestra propia naturaleza, toda la verdad. En ese momento se hizo una realidad que El Creador en Su infinita Sabiduría, Misericordia y Amor por Su Pueblo, había Colocado en nuestro corazón, esto no lo digo porque en ese momento lo creyera, sino porque solo hasta ese momento vi con mis propios ojos cómo esa verdad que conocía desde mucho antes estaba viva dentro de mi y me hablaba con voz casi audible y digo "casi", no por nada distinto de que escribir, estudiar o enseñar TORAH a partir de ese momento fue como "un dictado", con auténtica fluidez y sin ahorrarse ningún detalle, desde lo más sencillo y aparentemente sin importancia, hasta Los Secretos más grandes como el lugar donde está actualmente El Arca del Testimonio o de La Alianza.

Los que me conocen saben que es verdad, pues saben que no recibo "edificación", enseñanzas de ningún maestro, rabino o sabio y que además no leo sino La TORAH y generalmente un Humash HaMercaz, que me regaló una persona que amo mucho, que cuando lo hizo, nuestra relación era de un proveedor y un cliente, fue el 23 de enero de 1996, cuando aun no había escuchado Su shofar Llamándome a Su Pueblo de regreso por las sendas antiguas de Su TORAH. Esa persona hoy mi hermano, es Elí Tisona, para quien suplico al Creador todas las bendiciones, los bienes espirituales y materiales para él y su familia también.

Gracias Padre Misericordioso por su vida y por haberlo usado para tener en mis manos por primera vez una TORAH, ya que la tenía en mi corazón y no lo sabía.

Por eso, por mi experiencia sencilla y sin presunción alguna, he visto que haciéndose como un niño, con toda humildad como lo digo, EL, El gran Maestro va explicando y descubriendo cada Asunto, cada Secreto, cada Intimidad y sentido profético, cómo Su Voluntad se coloca al alcance de alguien como yo, que estoy empezando y que soy como el común de Sus hijos, sin más anhelo que agradarLo obedeciendo Sus Palabras y dando testimonio para que mis hijos, mi familia y la congregación que EL Ha Puesto a mi cuidado y al de mi hijo Francisco José, puedan hacerlo y Se complazca con lo que hacemos.

# La Ketuváh es La TORAH y La TORAH es La Ketuváh

Todo lo que hemos visto sobre La Entrega y Las Intenciones del Creador para con El pueblo de Israel, nos permite aseverar que la La Ketuváh es equivalente al contenido completo de La TORAH, y viceversa.

Uno de los descubrimientos que El Creador Hizo delante de nuestros ojos espirituales desde muy temprano en este camino de regreso a Casa, fue precisamente todo lo concerniente a La Boda, La Ketuváh y El Reino.

En este proceso vimos con mucha claridad porque a EL Le Complació mostrarnos, como La Ketuváh Es Un Documento fundamental en la creación y para el cumplimiento de Su Plan perfecto y Propósitos, por múltiples razones. Algunas de ellas:

1. Es El Documento que le garantiza al hombre, el cumplimiento de Su Deseo de tener Pareja de Su

- Misma Naturaleza, para disfrutar y gobernar con ella toda la creación y por toda la eternidad.
- 2. Es el único documento físico que Entregó El Creador al Pueblo y a la creación y para el cual Dio Instrucciones para su preservación y su uso posterior.
- 3. Le Dio Instrucciones a los reyes de que escribieran dos ejemplares de este documento para que recordaran que los había puesto como reyes sobre Su Esposa y le dieran bienestar, justicia y la trataran con el debido respeto como le correspondía a Su especial Escogencia.
- 4. Para cumplir con la condición o instrucción anterior, El Creador Le Pidió a los reyes, escribir dos ejemplares o copias de La TORAH, dándole significado a La Ketuváh, por La TORAH.
- 5. Cuando Josué recibió La Orden de abrir las aguas del Jordán para que El Pueblo pasara por el fondo en seco, en una teviláh colectiva igual a la que vivieron en el paso del mar de Cañas a la salida de Egipto, de levantar doce piedras de testimonio en el lecho del río, una por cada tribu, blanquearlas y escribir en ellas La TORAH, es decir, La Ketuváh, como un símbolo de la propiedad de aquella tierra que era la heredad de Su Esposa, Israel y para que todos los pueblos lo superan.
- 6. El Creador Dio Instrucciones de hacer El Arca del Testimonio o del Pacto Matrimonial tal como se dijo en el punto dos de esta relación y colocar dentro las dos piedras en las cuales estaba escrito un original del Contrato para El Esposo y una copia original para La Esposa, pero además colocar una porción de maná, que daba testimonio de Esposo Proveedor, también una vara que vino desde Adam hasta Aarón, que

denota La Autoridad Suya como Esposo Y Sumo Sacerdote del Orden de Malki - Tsedek y Ordenó como si fuera poco, que hicieran una tapa de oro puro con dos arcángeles sobre ella, mirando al interior y a esta tapa, La Convirtió en Su Lugar de Reunión con Su Esposa, en Su Trono.

Es notoria la importancia que El Creador Le otorga al Contrato Matrimonial o Ketuváh, es Su Impronta, Su marca como Esposo y debería serlo para La Esposa también y para todas las naciones, que se disputan un honor y un derecho que ya no les corresponde por necios y duros de corazón al haberlo rechazado y hasta la fecha ignorarLo como tal, no lo reconocen como Contrato, sino que lo llaman "Los diez Mandamientos" como si fueran los únicos que figuran en Las Escrituras.

Digo que también al Pueblo de Israel le debería significar la máxima importancia, porque por aquello de estar negando, ignorando o no admitiendo La Existencia y la primera Visita del Mashiah YAHSHUAH, Su Esposo, יהוה Hecho Carne, tampoco es reconocido El Contrato Matrimonial por los llamados ortodoxos.

Hemos encontrado que por este mismo factor, la mayoría de los miembros de las dos tribus que permanecieron en la eretz y la casi totalidad de los llamados ortodoxos, reformistas o jasídicos y demás denominaciones dentro y fuera de Israel, no hablan de La Boda, de La Novia y mucho menos del Contrato Matrimonial, ni del Esposo. Esto último por estar interpretando La TORAH y desde hace un tiempo para acá, reemplazando poco a poco la revelación por

- las opiniones de los hombres sabios y/o algunos rabinos.
- 7. La Ketuváh / TORAH, se volvió la gran diferencia entre otras cosas, entre los que son Suyos, del Pueblo de Israel y los demás, los gentiles paganos que no lo son. Esto, no es algo que Israel se propusiera, queriendo ser excluyente como algunos dicen, sin fundamento y con ligereza. Fue El Mismo Creador חולי; Quien Lo Hizo notorio y Lo recalcó más de cien veces en Las Escrituras cuando Le reclama con Amor, pero con Autoridad de Esposo a Su Amada Israel "Sean Santos como Yo Soy Santo", sabemos que la palabra "santo" es en verdad en hebreo "tsadik" o apartado: "Apártense para Mi, como Yo Me Aparté para vosotros".

¿Cómo se aparta El Pueblo de Israel para Su Esposo? No hay sino una respuesta que Lo satisfaga y Le agrade; cumpliendo con El Contrato Matrimonial, para lo cual, EL Entregó Sus Instrucciones, Sus Leyes, Sus Enseñanzas, La TORAH, que son las dos cosas que solo Ofreció y Entregó El Creador, יהוה a Su Pueblo.

Solo un velo muy grande, la dureza o necedad de corazón, amén de la ignorancia de lo escrito en La TORAH o Voluntad expresa del Creador, permiten que las naciones, las doctrinas paganas de hombres, puedan pensar siquiera que son o pueden ser los escogidos en vez de Israel o quizás la fórmula complementaria de una combinación de pueblos heterogéneos en su naturaleza, obediencia y fidelidad y de escogencia para conformar al final uno solo con Israel, lo que haría del Elohim Un Ser que se equivocó, que no cumple Su Palabra y es injusto, lo cual es totalmente imposible.

La TORAH es la constitución de la creación y El Plan regulador de la especie humana, pero como esta última en su mayoría la ignoró, no la obedece, las bendiciones que venían como consecuencia por hacerlo solo le corresponden al Pueblo en quien fue depositada, la obedece y la vive, Israel.

Por algo las naciones, las religiones de hombres, llaman a Israel, El Pueblo del Libro.

### A MANERA DE CONCLUSIÓN

¿Qué pasó en el principio?

- 1. Que nuestro Creador, Elohim יהוה, antes de la creación, Vio que todo lo que crearía, lo haría en pareja y funcionaba muy bien y Quiso EL Mismo tener una pareja para compartir la creación, disfrutarla y gobernarla por toda la eternidad.
- 2. Que Quiso Encarnarse con toda Su Plenitud y Hacer o Sacar de EL a Un Mashiah, EL Mismo, con una figura corporal, para Manifestarse a Su creación más maravillosa y sorprendente, en la cual Pondría Su Naturaleza, una porción de Su Ser Espiritual, Su Chispa o Aliento de vida eterna y que La Creó a Imagen y Semejanza de Su Encarnación, es decir del Mashiah.
- 3. Que la puso, a esa criatura, varón y hembra, en adamáh porque de esta tierra Tomó su alma y su cuerpo y Le dio El Gan Eden para que habitara concediéndole señorío sobre la creación.
- 4. Que cuando resolvió Crear Su propia Encarnación, Su Figura corporal, que Denominó Mashiah. Uno de sus ministros se rebeló y fue por esto arrojado de Su Trono con todas sus huestes que también lo hicieron.

- 5. Este ministro, juró entorpecer toda Su Obra, especialmente en lo referente al Mashiah y al hombre.
- 6. Que al Mashiah, Lo llamó también Su Palabra, Su Voluntad, Su Ley, Sus Instrucciones, Sus Enseñanzas, Su Verbo, Su TORAH. Con EL asumió toda La Tarea de Relación con Su Pareja, el hombre.
- 7. Que cuando Creo a todos los hombres, Vio cómo se comportarían en todos los tiempos y Supo que la mayoría Lo rechazaría a EL, influenciado por el yetzer hará, la inclinación al mal, obra del ángel o ministro rebelde caído, quien se dedicó a engañarlo a mentirle y a matar la relación con Su Creador.
- 8. Que solo Un Pueblo le sería fiel, Lo obedecería y Lo amaría como Su Creador y Señor y que ese Pueblo sería Israel.
- 9. Que para cumplir su juramente de dañar La Obra del Creador, Su Plan perfecto y Sus Propósitos, el ángel caído, tentó al hombre en El Gan Eden, este cayó y desobedeció a Su Creador al día siguiente de ser creado, el séptimo día en Shabat.
- 10. Que tan pronto como el hombre transgredió Su Voluntad en Shabat, El Creador:
  - A. Le Quitó Provisionalmente la inmortalidad y le dio una métrica que llamó tiempo y le limitó la vida para que hiciera rectificación de su falta.
  - B. Que esa limitación fue de 6000 años y 1000 de reposo.
  - C. Que a ese tiempo lo llamó, el tiempo del hombre.
  - D. Que inmediatamente, el mismo Shabat Citó al hombre, Lo convocó a reunirse con EL por todo el tiempo, en Shabat, es decir cada 7 días,

- para Hablarle y Acompañarlo en su rectificación.
- E. Hizo una tierra, que llamó eretz y a donde había arrojado al rebelde ministro caído y este había formado 70 naciones.
- F. A la eretz Envió al hombre para que rectificara. En la eretz Hizo el edén terrenal o tierra de Canaán y se la dio al hombre para que la habitara.
- G. Cuando el hombre llegó a la eretz encontró 70 naciones de seres gigantes y hermosos, seres sapientes, habitándola y se empezó a mezclar con ellos hasta poblar la tierra.
- H. El ser sapiente o ministro caído y sus huestes con figuras que tomaron unos como hombres, otros como animales y otros como les pareció mejor, indujeron al error a los hombres quienes en vez de rectificar su falta, hicieron lo malo a Los Ojos del Creador y llenaron la eretz de iniquidad como no había sucedido antes.
- I. El Creador Resuelve limpiar la creación de semejante situación y escoge a un hombre justo, Noé y a su familia, le ordena construir un arca y montar en él a los animales que se habían conservado puros, por parejas y embarcarse él mismo con su esposa, sus tres hijos con sus esposas y cuando lo hicieron, Envió un diluvio universal.
- J. Llovió 40 días y 40 noches y toda la vida que había en la eretz, murió ahogada. La eretz fue limpia de toda iniquidad.
  - K. Noé, su familia y los animales desembarcaron y comenzó otra vez El Creador con Su Plan de

- Rectificación para el hombre. Noé ofreció un sacrificio al Eterno, al Creador, a Su Salvador Lo bendijo
- L. Pero el hombre nuevo en su mayoría, volvió a desagradar al Creador. Solo un remanente Lo reconoció y sigue fiel a EL. La mayoría guiados por un líder de la simiente de los caídos desafió al Creador y ordenó construir una torre desafiando La Voluntad del Creador y Este molesto luego de ver lo que el hombre estaba haciendo, Confundió sus lenguas, los dispersó por toda la eretz y nacieron los pueblos, que en su mayoría se olvidaron de EL.

### REPRESENTACION DE LAS FIESTAS Y LOS ESPIRITUS



M. Solo un remanente de Los Suyos siguió con fidelidad Sus enseñanzas.

- N. El Creador Sacó de Babilonia a un hombre, Avram que escuchó Su Voz y la obedeció, lo invitó a cruzar el río y Lo formó como el primer hebreo y cabeza. Patriarca de Su Pueblo.
- O. Por la sumisión y la obediencia de Avram Hizo de él el portador de Sus Pactos y bendiciones que derramó sobre su hijo y su nieto y empezó de nuevo la actividad de la rectificación.
- P. De su nieto salieron las 12 tribus y de su hijo la promesa también de Los Pactos.
- Q. De un hijo de su nieto, o sea de su bisnieto salió la unificación del Pueblo en Egipto, donde creció y prosperó Su Pueblo y luego fue su muerte y la de su padre y hermanos las cabezas de las tribus de Israel, despojados de sus bienes y riquezas, se desconoció Su Elohim y fueron hechos esclavos y puestos en servidumbre por 430 años. Pero EL Estaba con ellos.
- R. Fueron oprimidos espiritualmente y obligados a asistir a practicas idolátricas, comer comidas consagradas a sus dioses, asistir a cultos profanos, a vestir y a adornar sus cuerpos de acuerdo a sus costumbres paganas.
- S. El Pueblo clamó a Su Creador y Amo para que lo liberara de todas estas circunstancias contrarias a sus convicciones y deseos y a La Ley que Su Creador había Dictado a sus corazones y era su compromiso obedecer.
- T. El Creador escucha ese clamor, levanta un instrumento libertador de entre Su Pueblo, Lo empodera y hace elohim ante paró, luego de

solicitar ante este que dejara salir a Su Pueblo tres veces y negarse. Envía 10 plagas y endurece su corazón hasta que lo deja por fin salir.

La noche de la salida hace sacrificar un cordero de un año, perfecto y sin defecto, asarlo y consumirlo totalmente, tomar su sangre y untarla en los dinteles y parales de sus puertas, para evitar que sean muertos sus primogénitos como sí ocurrió con los egipcios.

Pidió que prepararan panes sin levadura y los consumieran no solo esa noche, sino por siete días y al día siguiente empezar a sacrificar la ofrenda del omer por siete semanas, día a día hasta el día 50 y pasar por el fondo del mar de Cañas para hacer una teviláh colectiva.

U. Cuando llegaron al pié del monte Sinaí, luego de ser purificado, debieron recibir La TORAH y especialmente y en cumplimiento de Su Promesa y Palabra, Un Contrato Matrimonial Ketuváh, pero ocurrió un incidente especialmente grave de idolatría y adulterio espiritual, con un becerro de oro propuesto por los gentiles que los acompañaban a su salida de Egipto. Después de morir más de 3000 personas y perdonar la vida al sumo sacerdote Aarón se quiebran las tablas de La Ketuváh v se rompió El Pacto de Matrimonio.

V. Luego de cincuenta días de rectificación y de teshuváh, El Creador Le Pide a Moshéh que vuelva a subir al monte Sinaí, para escribir de nuevo El Contrato Matrimonial y ahora sí Entregarle La TORAH. Moshéh sube, hace un altar y sacrifica unos becerros para El Creador, rocía su sangre, la mitad sobre el altar y la otra mitad sobre El Pueblo.

Suben hasta cierto punto de la montaña, los ancianos, los jóvenes, Aarón y Josué. El Creador Le Entrega de nuevo las dos tablas de piedra y Renueva Su Pacto de Matrimonio.

Es Un Pacto de sangre que no Ha hecho sino con El Pueblo de Israel, pues EL Es Endógamo, Monógamo y jamás Ha dejado de Cumplir Sus Pactos, Promesas, Bendiciones y nunca Se equivoca, ni cambia de opinión.

#### **NOTA MUY IMPORTANTE:**

Esta entrega y Esta Fiesta son una gran prueba del infinito poder de la rectificación y la reparación. Porque si bien El Creador Cumplió Fiel a Su Testimonio y Palabra empeñada, Ha tenido en cuenta que Israel ha rectificado, se ha arrepentido de todo corazón y con todas sus fuerzas de sus transgresiones y faltas cometidas contra EL y que es el único Pueblo que a pesar de sus debilidades jamás ha renegado de EL y siempre Le ha obedecido y Lo ha puesto por encima de todo con agradecimiento.

### **REPARACIÓN:**

- Con el cordero antes de la salida
- Consumiendo los panes sin levadura.
- Con la cuenta del sacrificio del omer.
- Pasando por el mikve del fondo del mar.
- Lavando sus ropas.
- Rociándose agua pura.

- Absteniéndose de tocar mujer por tres días.
- Obedeciendo los límites del monte y el campamento.
- Rectificando, arrepintiéndose y expiando desde el día del becerro, hasta La Entrega en Iom Kipur de las segundas tablas y La TORAH, solo y únicamente al Pueblo de Israel.

Todo esto en un período de cincuenta días o un poco más desde la salida hasta la segunda Entrega, la definitiva de las tablas del Testimonio.

Fue diferente la primera entrega de la ketuvah y La TORAH, fue en un día oscuro de absoluta quietud de la creación, de truenos y rayos, el monte se descuajó de su raíz y se escuchaba el shofar con gran estruendo, cada vez más y más fuerte, donde del Creador Hablaba y la gente moría y los ángeles los tenían que recuperar para que volvieran a vivir, en fin un día lúgubre porque en vez de ser una Fiesta, la más solemne y fastuosa, puesto que el Creador estaba Entregando Su Contrato de Matrimonio a Su Amada, que debía representar gozo, la máxima alegría. Había tristeza porque EL Sabía que ese mismo día Le faltarían en forma grave contra La Majestad de Elohim Salvador y Creador y contra Su propia Dignidad de Amor propio como Esposo Amante y Generoso. Shemot 19:20.

En cambio la segunda Entrega, fue un día lumínico. El Creador Se manifestó como fuego abrasador, el monte resplandecía, Moshéh hizo altar y ofreció sacrificio y ofrenda ígnea, subieron hasta cierto punto los ancianos, Aarón, los jóvenes que fueron testigos, se pusieron piedras de testimonio de las doce tribus, No hubo muertes, por el contrario hubo un Pacto de sangre, el ambiente era celestial, inclusive los ancianos y los jóvenes vieron cómo el piso era de zafiro y todo transcurrió como una Fiesta y Moshéh bajó

las tablas del Testimonio del Pacto Matrimonial y La TORAH escrita está en su corazón. Devarim 5.

Es maravilloso el efecto del amor arrepentido de haber faltado y más lo es aún ver cómo El Creador Se olvida de la transgresión como dolor íntimo y sólo la recuerda como referente, Perdona y no sólo perdona si no que Reitera y Afirma más Su Decisión y Su Compromiso. Unos años después lo describe con toda claridad el profeta Jeremías cuando trae Las Palabras del Creador que dice lo que ocurrió con la TORAH, después de aquel nefasto incidente y de aquellos lamentables días.

#### ¿DÓNDE ESTÁ LA TORAH Y SUS ORIGINALES?

Hemos tenido la bendición de recibir del Creador la revelación de dónde está oculta El Arca del Pacto y lo dijimos hace unos años, sabemos que ahora como era de esperar ese Secreto no era sólo para nosotros y que muchos más del Pueblo lo han recibido y eso nos alegra y nos llena de gozo porque se está cumpliendo Su Palabra, de que todos Los Suyos conozcamos Sus Secretos y Su Voluntad.

Ahora pese a que está escrito con absoluta claridad, algunos "intelectuales y eruditos" no lo han visto y/o lo dan como una verdad sabida, pero no le dan el peso correspondiente y siguen buscando los originales, los rollos de la TORAH de Moshéh. En ello se han invertido no sólo grandes cantidades de dinero, sino tiempo, horas de investigación especulaciones y una inusitada rapiña de vestigios, objetos y antigüedades, versiones de todo tipo y género y de historias que con fundamento o sin él han formado mitos y leyendas sobre el tema. Pero continúa la pregunta sin resolverse ¿Dónde están los libros que recibió

y escribió Moshéh? ¿Se perdieron o dónde están ocultos? Para encontrarlos con certeza absoluta es necesario acudir a la única Fuente de información Verdadera Fidedigna Inequívoca, Su Manual de Instrucciones, La TORAH, tal y como lo hicimos con El Secreto del Arca.

Hay para eso una serie de premisas que se deben tener en cuenta tales como:

- EL Dice que sabe que le trataran de alterar La Ley.
- Que la TORAH Es La Instrucción y Las Enseñanzas para poder cumplir cabalmente con La Ketuváh, agradarLo a EL y vivir felices.
- Qué EL Le ofreció La Ketuvah a todo el género humano y que la mayoría la rechazó lo mismo que a La TORAH y a EL Mismo como Único y Verdadero Elohim.
- Que el único pueblo que Lo reconoció como Su Creador Elohim Único y Verdadero como Su Proveedor, Salvador, Sanador y Esposo fue El Pueblo de Israel.
- A quién Elohim Entregó Su Contrato Matrimonial, porque Vio desde antes de su creación que Le sería fiel y Lo amaría y obedecería. Bereshit 2; Shemot 20 y 24.

Con estos interrogantes y sus respuestas como marco conceptual ya tenemos una idea de qué Hizo El Creador con los originales de Sus Instrucciones y como anticipamos la respuesta es a nuestros ojos como "descubrir el agua tibia", no lo digo peyorativamente, sino al contrario por lo claro y nítido de su evidencia y lo simple de su explicación.

Veamos lo que dice el profeta al respecto:

"Vienen días dice יהוה en los cuales Haré un nuevo Pacto con la casa de Israel y con la casa de Judá".

"No como El Pacto que Hice con sus padres el día en que Tomé su mano para sacarlo de la tierra de Egipto; porque ellos lo invalidaron, aunque Fui Yo Un Marido para ellos Dice יהוה, Pondré Mi Ley en su mente y La Escribiré en su corazón Yo Seré Su Elohim y ellos Me serán Mi pueblo".

"Y no enseñará más ninguno a su prójimo ni ninguno a su hermano diciendo conoce a הוה, porque todos Me conocerán desde el más pequeño de ellos, hasta el más grande, Dice יהוה, porque Perdonaré la maldad de ellos y no Me acordaré de su pecado".

Jeremías 31:31, 34

#### El Creador Elohim sabía que:

- Su TORAH, Su Ley, Sus Instrucciones y Enseñanzas fueron entregadas a Su Pueblo para que pudiera cumplir con Su Contrato Matrimonial, por eso La Puso en su corazón y en su mente, porque es necesario que nadie tenga excusa de no poderla cumplir porque no sabía cómo o que nadie le enseñó a hacerlo.
- 2. Que al ofrecer Su Contrato Matrimonial a Su Pueblo EL Lo ama y quiere que su elección no sea errada, que sea exitosa. Es necesario que conozcan con certeza lo que tienen que hacer y la forma más segura de garantizar que eso sea así, es Colocando La Instrucciones y Enseñanzas en su corazón y que su mente las pueda reconocer.
- 3. También Sabía que el resto del mundo, los gentiles paganos, tratarían, como en efecto lo hicieron, de alterar mutilar, tergiversar Su Ley, Sus Instrucciones entonces, lo indicado era preservar los originales en

- el lugar más seguro donde nadie los pudiera acceder sin buenas y legítimas intenciones.
- 4. Además si EL Dice que Israel, Su Amada Sierva, Es Su especial Tesoro y todo Su Plan perfecto y Sus Propósitos los está desarrollando y no ha cesado de hacerlo desde antes de la creación cómo dejaría Su Voluntad, Sus enseñanzas, Sus Instrucciones para que Ese Plan perfecto se realice tal como Pensó a la libre exposición y riesgo de los intereses egoístas y en la mayoría contrarios a Los Suyos, de las naciones gentiles, de las religiones paganas que tal como lo hicieron con las copias en físico que se hicieron, abusando de Su Paciencia y sin ningún temor ni pudor las modificarían, mutilarían, agregarían y profanarían sin ningún límite. Por eso, EL, que todo Lo sabe y todo Lo puede prever y más EL que no puede dejar fracasar Sus Planes y dejar de cumplir Sus promesas, pone a buen recaudo Su Voluntad original limpia y sin mancha, para que Su Amada se
- 5. Y como si fuera poco, EL Lo hizo porque Le plació y porque EL Es Soberano y Único y puede hacer lo que nadie puede y menos puede ser obligado a colocar Sus instrumentos a disposición de quienes Lo rechazaron, no Lo obedecen y Lo desafían con su lógica y/o doctrinas de carne llenas de Yetzer hará.

sienta exclusiva y aparta para EL.

6. Moshéh, escribió lo que El Creador Le colocó en su corazón y Ordenó que cada siete años El Pueblo lo leyera, para no olvidar la buena Voluntad de Su Señor y Sus deseos de que se cumplirá Su Pacto Matrimonial y El Pueblo Reinará con EL toda la creación y por toda la eternidad, pero el hombre y peor aún algunos de Su Pueblo, no resistieron la

tentación de aquel que juró dañar Su Obra y se rebeló contra Su Soberana Voluntad y desconociendo que los originales eran inviolables, trataron de mostrar su "sabiduría" de hombres y "ajustaron" o fueron "adaptando" La Palabra a los tiempos, al desarrollo de la ciencia, al progreso de sus propios estudios y erudición creyendo que le hacen un gran favor a La Causa del Creador en algunos de los casos y suponiendo que se lo hacen al hombre.

7. Para diferenciar al Pueblo Escogido Apartado para Sí, de los demás pueblos de la tierra. Esta diferencia no es poca, es muy importante e imposible no reconocer, pues se trata del depósito de toda Su Confianza y Su fe en aquella Sierva que Ama con todas Sus fuerzas y que ha jurado fidelidad pese a sus tropiezos. Ninguna nación o pueblo tiene a Su Elohim más cerca que Israel y con más Amor Generosidad y Fidelidad.

Si buscamos con seguridad y escudriñamos con certeza no sólo encontraremos en cada uno de nosotros, en nuestro corazón La Verdad Verdadera de La Voluntad Divina, sino también en nuestras mentes todas las explicaciones precisas de su significado espiritual de Su método de aplicación y del modo que cumpliéndola y/o viviéndola, Lo agradamos completamente a EL, somos prósperos, vivimos en paz y con gozo porque se reafirmará en nosotros la convicción de estar cumpliendo Su Contrato Matrimonial, rectificando y viviendo la experiencia de ser Su Sierva eterna.

### ¿ENTONCES SI ES ASÍ, POR QUÉ ALGUNOS INCLUSO DE NUESTRO PUEBLO, NO LO VEN CON TANTA CLARIDAD?

Parece muy complicado responder a esta pregunta que tan sencilla aparentemente, digo aparentemente para no caer en especulaciones humanas que sólo confundirán más el corazón de nuestro Pueblo.

Veamos algunas de las posibles causas de esta situación:

- 1. El desconocimiento del Mashíah, Su origen, Su papel en la creación y con El Pueblo de Israel, Su relación con El Plan perfecto y Sus Propósitos, Sus venidas a la tierra de Israel y sobre todo Su Papel de Esposo y Rey.
- 2. Si no se reconoce al Esposo, La Boda, los atavíos, Los Testigos, La Novia, El Pacto de Matrimonio, mucho menos se reconocerá el hecho de que las 10 Palabras o Aseret HaDivrot, Sean Ese Contrato Matrimonial que le fue Entregado al Pueblo tal como EL Prometió en Bereshit 2: -- y en cumplimiento de Sus Mandamientos 43,44 y 45.
- 3. Si no se reconoce todo lo anterior, menos se reconocerá que la TORAH es Un Manual para cumplir con Este Contrato Matrimonial, agradarLo a EL, rectificando y obedeciéndole, ser prósperos, vivir en paz, ser felices. Entonces lo mejor que pudo Hacer El Creador fue preservarla Escribiéndola en el corazón y la mente de aquellos a quienes Le había Entregado Su Contrato Matrimonial.

Grave, muy grave, que en vez de permitir que obre la revelación y que se cumple la profecía del Creador a través de Jeremías, el hombre construya por sus mismas fuerzas, teorías, doctrinas, sus propias leyes y mandamientos que con el tiempo, ocultaron más y más El Proyecto y Los Planes de Su Creador y desconocieron como ya vimos La Boda, El Reino, El Contrato Matrimonial y el lugar donde están Sus Instrucciones y Enseñanzas, La TORAH.

Para mayor ilustración de lo dicho, recordemos los fundamentos de la creación y la forma en que obran.

### **FUNDAMENTOS DE LA CREACIÓN**





Es así como está planteada Su Voluntad en la TORAH, en todas Las Escrituras reveladas y escritas en el corazón y en la mente del Pueblo de Israel y así debería proceder el hombre. Aquí está Su perfecta Voluntad y si la obedeciéramos, EL, no sólo Se agradaría, sino que se cumpliría Su Plan perfecto y Sus Propósitos, habríamos rectificado nuestra transgresión y volveríamos a ser los instrumentos dóciles y amados por Su corazón.

Pero en cambio hemos hecho caso omiso y <u>hemos</u> variado sustancialmente Sus Deseos, Método, Su Plan perfecto y Sus Propósitos.

Es increíble que luego de casi 6.000 años el hombre no aprenda la lección y repita el mismo error de sus padres en el Gan Edén, que creamos que nuestro criterio es más importante que la propia Voluntad y Leyes de nuestro Creador y Señor.

Esto por un lado y por el otro creer que la santidad es más grande y más pura si seguimos la guía de los hombres, sus interpretaciones, sus especulaciones, sus doctrinas y sus rezos, súplicas y métodos de comunión con El Creador, incluso sus propios mandamientos y exageradas protecciones alrededor de las verdades y sencillez de La Voluntad expresa y fácil método de cumplirla y vivirla como nuestro ADN que es, al ponerla en nuestro corazón y nuestra mente, La TORAH Sale de EL, como Padre Amoroso y Misericordioso que Quiere que nuestras almas y nuestros cuerpos rectifiquen para poder vivir limpios y recuperar esa manera elevada como seres excepcionales que fuimos seleccionados para ser Su Pareja, Su Sierva amorosa y obediente por toda la eternidad.

Recordemos que de nuestro ser, lo único que no debe rectificar es nuestro espíritu puesto que EL Lo ocupó y Mora con Su propio Ruach Hakodesh en una porción, Chispa o Aliento Divino, suficiente para que nuestra naturaleza fuera Divina y así ser compatible con EL, de Su misma Naturaleza y Linaje y así poder Volvernos a Tomar y Ser con EL como Esposo Divino, Una Sola Persona, Un Solo Espíritu una Ejad eterna y Reinar en su creación como es Su Gusto.

#### LA TORAH, NUESTRO ADN ESPIRITUAL CON SU CHISPA O ALIENTO DE VIDA ETERNA

Cuando el hombre desconoce o altera los fundamentos de la creación, bien por ignorancia o por la procura de sus propios intereses así en algunos casos sean "buenos", está desconociendo o rechazando el hecho de que fue El Creador Quien Colocó en su ser:

1. Su propia Naturaleza espiritual, Su propio Aliento de vida eterna Plena, con poder, con absoluta limpieza, que si le damos o dejamos el control de nuestras vidas, EL Hará de ellas lo más elevado y sublime de toda la creación, las criaturas que EL Mismo Llamó Su especial tesoro lo más delicado como La Niña de Sus Ojos tanto que;

2. Colocó sin ninguna vacilación adicionalmente, todo Su pensamiento Su completa idea de cómo debía comportarse el hombre y la creación, cuáles eran Sus deseos y El Modelo de Su Obra, convirtiéndolas en Enseñanzas en Instrucciones y Leyes que ayudan a transformar y a pulir aún más sus vidas en poderosos instrumentos de su propio Ser Divino a plenitud. Al Dotar esa Naturaleza Divina Depositada con todo cuidado y delicadeza, con el más puro Amor y Generosidad en Su obra maestra hecha como Su propio linaje y semejante a EL ciento por ciento compatible con Su Ser espiritual y único en la creación total existente, lo que hizo realmente fue una extraordinaria, excepcional e irrepetible Escogencia de con quien compartir Su propia Gloria, Majestad Poder y Gracia juntos, que el hombre no puede ni siquiera imaginar en su exacta magnitud a no ser que con elemental y sencilla actitud y proceder se abandone a su espíritu y admita con sus hechos y testimonio de vida que SALIÓ DE SU ESPÍRITU, Porque EL Mismo Lo dijo "Sólo los que son salidos del Espíritu conocen las cosas del espíritu". Saber que La TORAH fue escrita en el corazón del Pueblo de Israel y colocada en sus mentes es como descubrir que el agua moja; pero hacer que La TORAH, nuestro ADN espiritual, sea nuestra manera de vivir que debería ser como automático respirar, algo que sin tengamos proponerloslo o hacer algún esfuerzo precisamente por ser nuestro ADN, y uno no se esfuerza por vivir como uno mismo, uno es, su ADN lo hace particular y único porque sí, porque así funciona, esa es una condición natural entonces; así mismo debería ser nuestra conducta espiritual y ese ejemplo lo recibimos de aquellos seres especiales que El Creador nos Coloca como ejemplo en las Escrituras tales como; Abraham, Isaac, Jacob, Moshéh, José, Josué, David y otros más que hicieran La Voluntad Divina, fueron dóciles

instrumentos en Sus Manos, se abandonaron para que su ADN y su Naturaleza Divina controlaran sus vidas y lo lograron.

3. Como consecuencia de lo anterior y sabiendo que no Se equivocó, Les Entregó Su Contrato Matrimonial, es decir, Garantizó que una vez nos Sacara de Su propio Ser y Naturaleza Divina nos haría compatibles con EL, nos Colocó también Su propio Pensamiento y Su Voluntad, Sus Métodos y Procedimientos, Sus Leyes, Enseñanzas e Instrucciones, Su TORAH para así poder avalar un camino de rectificación y de pureza espiritual que Le agrada y es necesario, y para culminar el proceso en cumplimiento de Su Plan perfecto y Sus Propósitos, nos Entrega Su Ketuváh, El único Documento que Dijo que había que conservar en físico y que hizo que se guardara en El Arca donde Puso Su Trono sobre la tierra. Todos estos pasos están incluidos mediante los códigos correspondientes, para que sólo estén al alcance de Los Suyos que cumplan Sus requisitos para descifrarlos y aplicarlos; siendo humildes, obedientes, reconocerLo como Su Elohim, reconocer que salimos de EL, y a EL volveremos y que porque Le plació, con EL Reinaremos en toda la creación por toda la eternidad. En la estructura de su creación están bien determinados, de manera que alterar esa estructura, metiéndole la mano, interviniendo, es una atrevida y desafortunada manera de transgredir Su Voluntad y de cierta manera de rechazarLo, aún diciendo que es el centro y principal Actor de sus vidas. Sutil y pernicioso engaño decir que Lo amamos y que es todo en nuestras vidas y no vivir con sencillez Su TORAH, sino complicarla con mandamientos de hombres, doctrinas, explicaciones innecesarias, interpretaciones, mutilaciones, agregados esoterismos, adaptaciones o justificaciones científicas, traducciones a lenguajes profanos o cualquier

tipo de acción que invalide, anule o desconozca la revelación personal que EL Quiere que todos Sus hijos tengan al Colocarla en sus mentes y en cada uno de sus corazones.

Repetimos lo que nos dice יהוה a través de su profeta Jeremías:

"Y no enseñará más ninguno a su prójimo ni ninguno a su hermano, diciendo, "conoce a יהוה", porque todos Me conocerán desde el más pequeño de ellos, hasta el más grande, Dice יהוה, porque Perdonaré la maldad de ellos y no Me acordaré más de su transgresión".

Jeremías 31:31,34 completos.

#### ¿QUIÉN CERTIFICA A LOS QUE TIENEN Y VIVEN SEGÚN SU TORAH, SU VOLUNTAD?

Solamente EL y ningún hombre está autorizado, solo el que está en su ser y conoce su corazón y ha hecho nuevo Pacto con ellos, desde aquellos días, Dice EL Mismo.

Si alguien dice que Le cree a EL y a Sus profetas y considera que La TORAH fue Escrita por EL, en el corazón y en la mente de los de Su Pueblo, está <u>OBLIGADO</u> a creer esto que dice El Creador por boca de Su profeta Jeremías.

<u>NOTA BIBLIOGRÁFICA</u>: Extraído del libro "Valores del Judaísmo", libro compilado del material que fue publicado originalmente de La Enciclopedia Judaica.

Preparó La Edición española: Arie Comay.

Copyright 1981, Keter Publishing House Jerusalem Ltda...

P.O. Box 7145, Jerusalem, Israel

Cat. Nº 25073

ISBN 0706513320

#### Printed in Israel

Aquí unas notas, el texto completo debe verse en el libro Pag. 105 a 126

- "Moisés recibió La TORAH en El Sinaí" (Avot 1:1)
- El libro apócrifo de la sabiduría de Ben Sira identificaba La TORAH con una sabiduría personificada pre existente (1:1,5 – 15:1; 24:1; Prov. 8:22,31).
- De acuerdo a Eliécer Ben Iosef, el galileo, La TORAH se hallaba en El Seno de Dios y se unió a los ángeles del socorro en su canción durante 974 generaciones previas a la creación del mundo (ARN 31, p.91, CF Gen. R 28:4)
- Simeón Ben Lakis sostenía que La TORAH precedió al mundo en 2000 años y que fue escrita en fuego negro sobre fuego blanco (TJ, Shekalim 6:1, 490).
- Akiba calificó La TORAH como "El Precioso Instrumento por el cual el mundo fue creado" (Avot 3:14)
- El Rabino Hoshaiá identificó, explícitamente La TORAH con la sabiduría pre existente de los proverbios, señaló que Dios Creo al mundo con La Vista puesta en La TORAH, del mismo modo que el arquitecto construye un palacio basándose en los planos heliográficos. Tomó así mismo, La primera Palabra del Génesis, no en el sentido de "En el principio", sino en el de "Por medio del principio" y él consideraba que "principio" (probablemente en el sentido filosófico del griego "arche") designaba a La TORAH, puesto que deriva del concepto de sabiduría (= TORAH).

- Iehudá Ben Barzilai de Barcelona se refiere al problema del lugar ¿Dónde Pudo Dios Guardar Una TORAH Pre existente? Aun aceptando que Dios Haya podido, concebiblemente, encontrar un lugar ante mundanal para Una TORAH corpórea, EL Prefiere la interpretación de que La TORAH pre existió solo como un Pensamiento de La Mente Divina.
- Abraham IBN Ezra también el problema del tiempo, en su opinión es imposible que La TORAH Haya precedido al mundo en 2000 años, o aun en un momento, puesto que el tiempo es un accidente de movimiento, y no existía movimiento alguno antes de que Dios Creara las esferas celestiales. Por tanto, concluye la enseñanza acerca de la pre existencia de La TORAH debe ser considerada como un enigma metafórico (cp. Comentario sobre La TORAH, intro "El cuarto método" (ambas versiones).
- Iehudá HaLevi explicó que La TORAH precedió al mundo en términos de teología; Dios Creo al mundo con el propósito de revelar La TORAH; por lo tanto, tal y como lo afirman los filósofos, "El principio del pensamiento es el final del trabajo", de donde se deduce que La TORAH existió antes que el mundo. (Kuzari, 3:73).
- Maimónides analizó el origen de La TORAH desde el punto de vista de la epistemología de la única profecía de Moisés (Guía de perplejos, 2:35, 3:51; cp yad. Introd.). La tradición de la pre existencia de La TORAH no fue analizada en "La Guía de Los Perplejos", no obstante, lo fue la estrechamente ligada tradición, de la pre existencia del Trono de Gloria (2:26,30) el análisis de la profecía de Moisés y del Trono de Gloria es esotérico, y cada lector habrá de

- interpretar de acuerdo con sus propios enfoques, infiriendo, probablemente, la posición de Maimónides acerca de La TORAH.
- Iasdai Crescas, el curso de su revolucionaria crítica a la física aristotélica rechazó la dependencia del tiempo en relación al movimiento, fue capaz de tomar la pre existencia literalmente como cronológica. Interpretó la proposición acerca de la pre existencia de La TORAH como una metonimia. Refiriéndose, en la practica, al propósito de La TORAH, puesto que, de acuerdo a su afirmación, el propósito de La TORAH y el del mundo son similares, o sea el amor, y puesto que el propósito o razón final de un objeto lo precede cronológicamente, se desprende que el propósito de La TORAH, precede cronológicamente al mundo. Como su razón final, el amor es una condición necesaria del mundo y este es el significado de la declaración Talmúdica; "Si no fuese por La TORAH, el cielo y la tierra no hubieran llegado a existir (Pesajim, 68B) Or Adonai, 2:6 – 4 cp
- El mensaje de La TORAH es para toda la especie humana. Antes de Dar La TORAH a Israel, Dios La Ofreció a las otras naciones, pero estas la rehusaron y cuando Le Dio La TORAH a Israel, La Reveló en un desierto extraterritorial y simultáneamente, en todas las lenguas, 70, de manera que todas las naciones tuvieron el derecho sobre ella (Mej, Itro, 5 Sifrei Deuteronomio, 343; Shabat, 88B; Éxo. R 5:9 CP Avodá Zará 3ª, "Un pagano que estudia La TORAH es como un alto sacerdote".
- En la literatura griega, contemporánea de las primeras enseñanzas rabínicas, Filón consideró La TORAH como La Ley ideal de los filósofos, y a Moisés

- como el perfecto legislador y profeta, así como conductor filosófico de la república de Platón (Moisés 11,2). Su concepto de la relación de La TORAH hacia la naturaleza y el hombre era estoico; "el mundo se halla en armonía con La TORAH y La TORAH con el mundo y el hombre que observa La TORAH, se constituye, por eso en el ciudadano del mundo.
- Ø Josefo, en su "Contra Apion", habla acerca de la moral y la naturaleza universalista de La TORAH, subrayando el hecho de que esta promueve la piedad, la capacidad y la fortaleza bajo la persecución. Tanto Filon como Josefo escribieron que ciertos principios de La TORAH, por ejemplo El Shabat, han sido imitados por todas las naciones.
- lehuda HaLevi sostuvo que Israel fue creado para cumplir La TORAH y que ella no existiría sino existiese Israel (2:56; 3:73)
  - De los filósofos judíos que florecieron en los siglos XIII y XIV, la mayoría apoyaba la posición de Maimónides en el sentido de que La TORAH tenía como propósito tanto el bienestar político como espiritual. Algunos, tales como Samuel IBN Tibón e Isaac Albalag, argumentaban que su propósito consiste únicamente, o fundamentalmente en el bienestar político. Otros subrayaron su propósito espiritual como Levi Ben Guershom, quien creía que el propósito de La TORAH era el de guiar al hombre, tanto a las masas como a la elite intelectual, hacia la perfección humana, o sea la adquisición de una verdadera sabiduría y junto a ello, un intelecto
- Mientras que Maimónides y sus seguidores restringían, por lo general, su análisis acerca de la

inmortal.

naturaleza de La TORAH a cuestiones relacionadas con su valor educacional, moral o político, los cabalistas españoles se empeñaban en ardientes especulaciones metafísicas acerca de su esencia. Los cabalistas consideraban que La TORAH constituye un organismo vivo o viviente.

- La TORAH fue identificada con varias "Sefirot" en El Cuerpo Divino. En última instancia se llega a asegurar que La TORAH Es Dios (Menajem Recanati, "Taamei HaMitzvot", 3 Zohar 2,60ª (Éxodo 15:22)). Esta identificación de La TORAH y Dios fue entendida como referente a La TORAH en su verdadera y primordial esencia y no a su manifestación en el mundo de la creación.
- El primero de los filósofos judíos que construyó una metafísica en la que La TORAH desempeña un papel integral fue Jasdai Crescas, quién a pesar de su distinguida actividad en el campo de las ciencias naturales revelaba una mayor simpatía hacia La Cábala que hacía Aristóteles. Crescas consideraba que el objetivo de La TORAH es el de efectuar el propósito del universo.

Al orientar al hombre hacia la felicidad corporal, la excelencia moral e intelectual y la felicidad del alma, lo conduce hacia el amor al prójimo y finalmente hace el amor eterno a Dios que es el propósito de toda la creación. ("Or Adonai", 2:6).

Como Iehuda HaLevi, adoptó Crescas Una posición definitivamente anti intelectual y sostuvo, en oposición a la corriente de Maimónides que la misma definición de la TORAH como comunicación de Dios al hombre implica creencias acerca de La Naturaleza

- de Dios y su relación al hombre que no pueden, ni deben ser probadas por la filosofía.
- Bajo la influencia de Maimónides Baruj Spinosa tomó la posición adoptada por algunos de los primeros maimonideanos, el sentido de que La TORAH constituye una ley exclusivamente política, no obstante Spinosa rompió radicalmente con estos maimonideanos y con toda la tradición rabínica, al a La TORAH Su Naturaleza convirtiéndola en objeto de la investigación crítico histórica y sosteniendo que no fue escrita sólo por Moshéh si no por varios autores que vivieron en distintas épocas. Además de ello Spinosa consideró a La TORAH como primitiva, no científica particularista, y por tal motivo, contraria al progreso, a la razón de la moralidad universal. Al describir La TORAH como un producto del Pueblo judío revocó Spinosa la opinión tradicional en el sentido de que El Pueblo judío constituye un producto de La TORAH.
- Moisés Mendelson opina todo lo contrario de Spinosa y preservó la idea de que Israel es un producto de La TORAH.
- Abraham Geiger apoya la idea de que La TORAH, es producto de la historia primitiva de la nación judía.
- Krochmal sostuvo que desde los días de Abraham e Isaac, la nación judía ha contenido la espiritualidad absoluta, y que ésta constituye una fuente de Las Leyes otorgadas a Moisés en el Monte Sinaí.
- Samuel David Luzzato, Salomón Ludwig y Crescas se oponían radicalmente a la idea de Maimónides de que La TORAH y su revelación por Dios constituye el punto de partida del judaísmo.

- Luzzato, sostenía que la base de La TORAH es la piedad, Steinheim, profundamente opuesto a Mendelsohn afirma, que La TORAH venía a revelar verdades acerca de Dios y Su trabajo.
- Mermann Cohen condenó a Spinosa calificándolo de obstinado, falsificador y traidor al Pueblo judío, debido a su afirmación de que La TORAH atenta contra la moralidad universalista, lejos de ser subversiva con respecto al universalismo prepara a los judíos para participar completa y plenamente de la cultura general. Hermann Cohen sostenía que a través de la promulgación de Los Mandamientos, que afectan todos los dominios de la acción humana, La TORAH tiende a superar las diferencias entre lo sagrado y lo profano por medio de las enseñanzas de que todos los hombres pueden convertirse en sagrados, siempre que cumplan permanentemente acciones sagradas, o sea, actuando siempre de acuerdo con La TORAH.

Estas notas son unas pocas referencias sobre los puntos de vista divergentes que en el curso del tiempo han tenido filósofos, moralistas, escritores y pensadores en la historia del Pueblo hebreo o judío sobre el tema de La TORAH, que sería bueno que se ampliará para que el lector tenga un más amplio y mejor conocimiento del debate que se ha sostenido sobre este importantísimo y esencial tema para el pueblo de Israel y para el mundo entero.

Dice el prefacio del Humash HaMercaz, lo siguiente:

"En todas las épocas, La TORAH, fuente esencial de la religión judaica ha sido la base de la unidad espiritual de Israel, y esta unidad es la que ha dado la fuerza necesaria para la supervivencia. La voz de La TORAH ha iluminado la vida judía a través de los siglos dándole el contenido y significado espiritual que constituye la razón última de la existencia del Pueblo de Israel. Es en La TORAH, en La Ley de Moisés, donde el israelí ha encontrado la eterna inspiración que le ha permitido resistir las terribles vicisitudes que marcaron su destino...

En esta época conturbada en que vive nuestra civilización, en que los pueblos desorientados se agitan ansiando una vida mejor y más justa, no podemos olvidar las enseñanzas que emanan de La TORAH al indicarnos el camino de La Verdad.

Este es el legado imperecedero del Pueblo judío a la humanidad; a una humanidad que incorporó para sí La Palabra de Dios, que adoptó Las Reglas éticas del Decálogo en diversas formas, pero que ha negado un poco de paz y justicia a este Pueblo que registró el Verbo Divino, y que a través de siglos de inenarrables sufrimientos mantuvo este Legado a costa de su sangre".

Y es para cerrar este capitulo nuestra humilde y sencilla definición de La TORAH nacida de la experiencia espiritual de este regreso a las raíces hebreas y a las sendas antiguas, un tránsito obligatorio a La Casa del Padre.

#### ¿QUÉ ES LA TORAH PARA NOSOTROS? (Israel)

- 1. Es la voluntad de nuestro Creador y Hacedor, El Elohim de Israel.
- Es la expresión de Su Pensamiento y Sus Deseos para que el hombre rectifique vuelva a su estado natural de ser espiritual y Divino salido de EL y cuyo destino

- es volver a EL y cumplir Su Plan perfecto y Sus Propósitos.
- 3. Como el hombre, la humanidad en general Lo rechazó a EL, Su Ketuváh, Su TORAH. Está solo fue escrita con Su puño y letra en el corazón y puesta en la mente del Único Pueblo que sí Lo Reconoció como Su Único Creador Elohim, Rey, Esposo Amante y Le Recibió y se comprometió a vivir Su Voluntad.
- 4. Como manifestación de mutuo amor el de Su Jatán, Creador, Salvador y Redentor y EL de ella, Su Pueblo Escogido y fiel, la decisión de Colocar en su mente y escribir en su corazón este Manual de Instrucciones y Enseñanzas, Su Ley y Su Voluntad Soberana fue con Su Entrega del Contrato Matrimonial, Su más grande Regalo y Su más grande muestra de Amor y Fidelidad que será sellada al final con La Redención total y La Boda como medio de realizar y concretar Su gran Plan, de Reinar en toda la creación y disfrutarla por toda la eternidad.
- 5. Es por el hecho de estar escrita en nuestro corazón de manera sobrenatural, en nuestro ADN conjuntamente con La Naturaleza Divina, Chispa o Aliento de vida eterna que somos de Su propio Linaje, de Su misma o semejante Naturaleza Divina para facilitar que regresemos a EL, sin obstáculo alguno como Se Lo propuso.
- 6. Si la suma de Su Naturaleza Divina y Su Voluntad y Pensamiento en La TORAH, actúan y nosotros Lo reconocemos y los dejamos actuar con gozo y docilidad, cumplir y obedecer, vivir Su Voluntad para nosotros debería ser como respirar, con naturalidad y amor, somos Sus instrumentos más preciosos en Sus Manos.

7. La TORAH y La ketuvah, hacen de nuestro Pueblo de nuestras vidas, Su especial tesoro y como La Niña de Sus Ojos, ninguno de nosotros, los de Su Pueblo Israel, se perderá y seremos Uno con EL eternamente.

Creemos que mientras más sencilla es la definición y más ajustada al objeto práctico en el sentido del cumplimiento de Su Plan perfecto y Sus Propósitos, más agrado para EL y más fácil de servir a estos.

Con toda la actitud de nuestro corazón y todas nuestras fuerzas debemos "vivir" La TORAH que fue sobrenaturalmente Entregada a Su único y Apartado Pueblo de Israel.

La TORAH es otra de las cosas preciosas definitivas, únicas y exclusivas que nos distinguen de las naciones y de la religiones, pueblos gentiles y paganos.

# ¿QUÉ ES LA TORAH PARA EL MUNDO? (Para los gentiles)

La TORAH fue ofrecida como Ketuváh a todo el mundo, al género humano, pero el mundo la rechazó y de hecho también al Creador Único y Verdadero יהוה, Elohim. Sin embargo el mundo por La Misericordia infinita y Compasión salida de Su Generosidad y a través de los hombres que la escribieron e hicieron copias posteriormente, Lo conocieron y esa fue la mayor oportunidad de rectificar sus vidas y modelos, sus conductas y la actitud soberbia y necia que los hizo sabios en su propio criterio para ellos.

El hombre del mundo, el gentil, el pagano, endurecido y lleno de yetzer hará, empezó a modificar Sus contenidos, a mutilarlos, a agregarles, a interpretarlos y a dar explicaciones complicadas y a posar de ser portadores de extraños y por demás intrincados "oráculos" que le daban "sentido" espiritual a sus textos y mensajes.

La inmensa mayoría de esos pueblos del mundo, de las naciones o de las iglesias o religiones de hombres, dijeron que La TORAH, era un libro históricos, anecdótico del Pueblo de Israel y que era una ley, una disciplina a la cual El Creador los había sometido por desobedientes y contumaces, pero que ellos ahora están bajo el imperio de la gracia y que su "Mesías" ya había "cumplido" todas esas leyes y que ya superadas, no los obligaba a su cumplimiento.

Esto en parte es verdad, La TORAH que fue rechazada, ya no les obliga y por eso no se La Dieron, ni La escribieron en sus corazones, ni La pusieron en su mente. Pero lo que es aún más duro, ni siquiera El Esposo, El Mashiah les fue Dado, Es Judío y Vino a Israel, Proclamó quien era Su Pueblo y Dio Su Vida para purificarlo, redimirlo y anunciarles La Constitución de Su Reino y jamás y por ningún caso vino a derogar Sus Instrucciones y Sus Enseñanzas y menos Sus Leyes y Su Voluntad.

Esa otra oportunidad de conocerLo a EL y a Su Ketuváh y Su TORAH, se perdió otra vez y ahora después de varios milenios de testimonios que están vigentes, EL condiciona Su Amor a quienes la obedecen y viven en razón a ellas.

Otro estruendoso rechazo y desprecio a La Soberanía, La Divinidad, a La Voluntad única y a Sus Deseos y Misericordia, cuando ellos se jactan de ser "la Israel espiritual, "La Nueva Jerusalén", "el otro pueblo" con el cual El Creador formará uno solo.

Bien dicen las naciones, los gentiles que La TORAH es una maldición. Sí lo es, pero para ellos, porque por su rechazo, negación y desobediencia, El Creador ha extraviado su oscuro corazón y les Ha Dado nuevos mandamientos y días de reposo que no dan vida eterna, sino condenación y maldición.

### ¿ES ENTONCES LA TORAH UN INSTRUMENTO DE JUSTICIA DEL CREADOR?

¡Claro que sí!, veamos lo que Dice El Creador y Juez Justo a través del profeta Ezequiel en La Tanak al respecto:

"Yo Soy יהוה, vuestro Elohim; andad en Mis Estatutos y guardad Mis Preceptos y ponedlos por obra.

"Y santificad Mis días de Reposo y sean por señal entre Mí y vosotros para que sepáis que Yo Soy יהוה vuestro Elohim.

"Más los hijos se rebelaron contra Mí; no anduvieron en Mis Estatutos, ni guardaron Mis Decretos para ponerlos por obra por los cuales el hombre que los cumpliere vivirá; profanaron Mis días de Reposo, Dije entonces que derramaría Mi ira sobre ellos, para cumplir Mi enojo en ellos en el desierto.

"Más Retraje Mi Mano para que no se infamase a la vista de las naciones ante cuyos ojos Los había sacado.

"También Les alcé Yo Mi Mano en el desierto, Jurando que los esparciría entre las naciones y que los dispersaría por las tierras. "Porque no pusieron por obra Mis Decretos, sino que desecharon Mis Estatutos y profanaron Mis días de Reposo y tras los ídolos de sus padres se les fueron los ojos.

"Por eso yo también Les Di Estatutos que no eran buenos y Decretos por los cuales no podrán vivir.

#### Ezequiel 20 todo el capitulo.

Tal parece que es imposible que Sea El Mismo D-os cuando los que dicen que son Los Suyos, aduciendo múltiples argumentos humanos se rebelaron y rechazaron Su Voluntad, Su Ley, Sus Estatutos y Decretos, Mandamientos, Su TORAH y cambiaron el sentido y significado y profanaron Sus Fiestas, Santas Convocaciones, Las Citas que EL soberanamente Hizo a Los Suyos, inclusive Su propio Día de Encuentro el séptimo día, el sábado lo cambiaron por el primer día, el domingo, que es el día de uno de los dioses falsos que ellos mismos construyeron.

Porque ¿Cómo es posible que el hombre diga que es del Pueblo del Creador, que Lo ama y que es Su D-os, Su Salvador y que con EL compartirá por su especial Escogencia, la eternidad, si desecha hacer Su Voluntad, si rechaza vivir conforme a lo que EL Dice en Sus Escrituras que son Sus Mandamientos, Estatutos, Decretos y ni siquiera respeta los días y sus tiempos para que Lo alaben y cambia el sentido de Sus Fiestas, además introduciéndole lo que más le molesta a EL, la idolatría?

El hombre es muy necio y duro de corazón y pretende con su "supuesta" santidad hecha conforme a sus propias reglas, mandamientos, auto leyes, proteger, rodear o poder cumplir la verdadera y única Ley sencilla y sin complicaciones que nos puso El Creador, ser Los Suyos, los escogidos, destinados al Reino y a compartir con EL, el disfrute y gozo, Su Autoridad y Soberanía sobre la creación y el universo.

Acatan pero desobedecen e ignoran Su Verdad Verdadera. <u>Acatan esa ley de Ezequiel 20, hecha para extraviarlos de la vida eterna</u>, esa es su justicia, darles lo que buscan y practican. Su propio camino.

Desobedecen Su verdadera Voluntad puesta en la mente y en el corazón de Los Suyos de verdad, por eso, porque no la conocen ya la tienen con ellos, es que no la pueden obedecer.

Conclusión: La TORAH de La Verdad, la que le pusieron inscribieron en la mente y el corazón de los que sí decidieron desde el principio de la creación vivirla y que fuera su modo de vida, Es un Instrumento de justicia que sella la vida eterna en los verdaderamente Suyos, El Pueblo de Israel y somete a los que la rechazaron, la modificaron, la mutilaron y no la viven por estar bajo una "gracia" que como la concibió el que La Da, no la descarta, por el contrario, la reconoce y la complementa, a su veredicto de no tener vida eterna, pierden por necios, por orgullosos y soberbios, la eternidad que dicen "les pertenece" y les fue dada por "gracia".

La ley de causa y efecto que está presente y se cumplen en La TORAH, dice que la obediencia a Su Palabra Verdadera, a Su Ley, tendrá bendición y los que la desobedezcan, no la tendrán.

#### ALGUNAS CONTRADICCIONES QUE TIENEN LOS GENTILES CON RESPECTO A LO DICHO EN LA TORAH

Muy a pesar de su rechazo o desconocimiento de La TORAH por parte de los gentiles que dicen que es un libro histórico de los judíos, o que ya fue cumplida por "Jesús" o que es anacrónica y que hoy fue reemplazada como Ley Divina por la gracia, etc. dicen que algunas cosas son aplicables a su conveniencia, por ejemplo la existencia de los diezmos y las ofrendas, las primicias y la caridad para sus actividades religiosas. Estos tipos de ofrendas son no solo obligatorios sino un requisito necesario para "la salvación" de sus almas o las de sus seguidores o discípulos, inclusive ellos sin pertenecer al Pueblo, ni a sus tribus y menos a la tribu de Leví, qué servía en el templo.

Dicen que son de ellos de quien habla La TORAH como destinatarios de esas ofrendas puesto que como sirven en sus comunidades o Iglesias, sus ministros son "levitas" y por derecho Divino, les corresponde. Eso sí, sin aplicar Las Leyes que los regulan con toda claridad.

Otra confusión es aceptar parte de Las Fiestas de La Escritura, pero celebrarlas como ellos creen que deben ser, en las fechas que ellos colocan sin tener en cuenta las que El Creador Convocó, ni su calendario o Sus tiempos.

Dice El Creador que Sus Fiestas son Santas Convocaciones y es por eso que EL Mismo Cita, Convoca a Los Suyos los días y las horas que EL considera adecuados para ello, no deja en ningún caso esos momentos al criterio o al arbitrio del hombre, por lo que la actitud de los gentiles al cambiar Sus Deseos que son Mandamientos perpetuos por todas las generaciones, son poco más que una falta de respeto y un atrevimiento, además de un tremendo desacato.

Por ejemplo La Fiesta de Pesaj, pasar por encima, una conmemoración de la salida de Egipto, de la liberación de la casa de servidumbre y la opresión de Su Pueblo y de las naciones que lo acompañaron, del yugo impuesto por el faraón en Egipto.

Aquí los simbolismos y las lecciones para Israel y El Mundo fueron definitivos para el futuro espiritual, se cumplieron Los Mandamientos 43, 44, y 45 sobre la libertad y compromiso Matrimonial del Amo y Libertador con La Sierva liberada y El Pacto de Amor que representa La Entrega de La ketuvah, y La TORAH.

Pero los gentiles la cambiaron por la figura que representa "La Semana Santa" esto hablando de la Iglesia, porque el resto de los gentiles o las naciones, ni siquiera hacen nada o desprecian La Cita.

Esta iglesia también hace un dramático cambio a La Fiesta de Shavuot a la que le da el nombre de Pentecostés, los gentiles dicen que allí en esa fiesta fue constituida la Iglesia por "El Espíritu Santo" ¿De qué manera se cambió El Propósito de esta Cita Apartada del Creador y cómo se manipuló la mente y el entendimiento de las gentes, que se colocó semejante velo que impide aun ahora ver la verdad o el sentido de Esta Celebración?

Así, una por una de estas Citas o Convocaciones Apartadas para EL, o bien como lo prueban las circunstancias actuales o bien las ignoraron totalmente por no entender o no interesarles el significado y/o propósito de las mismas.

Esta manera de proceder por parte de los gentiles paganos, las naciones o doctrinas, religiones de hombres, es precisamente la mayor evidencia de su autoexclusión del Pueblo Escogido y Apartado del Creador y de la razón principal de su desobediencia a La Verdad Verdadera de La Voluntad perfecta del Creador que los hace objeto de Los Mandamientos, Estatutos, Decretos y días de Reposo que no dan vida tal y como está escrito en el libro del profeta Ezequiel capítulo 20 cómo ya lo narramos.

Lo triste de esta situación es que las generaciones "nuevas" o "recientes" creen por este impresionante velo, que son ellos los escogidos y que sus mandamientos y días de reposo son los legítimos y son ellos los depositarios de La Verdad y los demás los rebeldes y los desechados, como si El Elohim de la creación se hubiera equivocado.

#### FENÓMENO TORAH VS. BRIT HADASHAH

Decimos fenómeno con el ánimo de hacer un claro énfasis en que sólo la acción que produce la codicia, los intereses puramente humanos cómo los políticos, el poder mal concebido, los deseos de reconocimiento y notoriedad o de riquezas y posesiones aunados al orgullo y la soberbia y en algunos casos el odio al Pueblo del Creador o al antisemitismo, produjo el mayor desastre y daño a La Causa del Creador como fue la ruptura con La Verdad y con EL Mismo y la introducción de falsas religiones que con el pretexto de servirle mejor al Creador y tener también la propia participación y control de esa Verdad surgieron con gran fuerza y crecimiento como por ejemplo la Iglesia universal fundada por el emperador Constantino, llamado el grande por sus conquistas del poder político.

Su intención aparente fue el usar esta poderosa fuerza espiritual de La TORAH y la coherencia y unidad que ofrecía su práctica al Pueblo de Israel, para conseguir que sus conquistas geo políticas, se mantuvieran unidas, con disciplina, en un solo espíritu y bajo una doble condición de sometimiento y autoridad, la política y la espiritual.

Traduce La TORAH del hebreo al griego y al latín y le introduce a estos textos las suficientes modificaciones que incluyan sus propias creencias paganas e idolátricas, sus trinidades, sus fiestas con claros fines religiosos nada espirituales y que se valen de la supuesta autoridad que les dan sus magisterios y su estructura jerárquica que dicen desciende de la delegación apostólica y profética que ellos mismos se inventaron para auto certificarse de auténticos herederos de la eternidad.

Pero lo más lamentable de todo es lo que hicieron con la manipulación de los textos de lo que llaman en la Iglesia "Nuevo Testamento" y de lo que supuestamente dijeron o escribieron sus autores, muy especialmente el más prolífico de todos, Pablo de Tarso o El Rab Shaul en cuya pluma o boca, colocan la descalificación de asuntos de emuná, de Mandamientos y hasta de los más importantes requisitos para ser hebreos o judíos, fieles y obedientes seguidores de La TORAH.

Esta tergiversación malintencionada de lo dicho en la carta a Los Gálatas de los Hechos de los Apóstoles o el libro dirigido a los judíos residentes en Roma o en las 7 iglesias, le han dado pie a los que niegan o rechazan la sumisión completa a lo estipulado para El Pueblo del Creador, Israel.

Asuntos como la señal entre El Creador y Su Pueblo, ese Pacto de sangre que marca sus cuerpos como es el de la Brit Milá y la circuncisión, El Mandamiento que representa el mayor y más importante ensayo de La Boda del Creador, del Cordero en La Figura del Mesías como es el matrimonio de los hombres y las mujeres.

Son algunos ejemplos que le han hecho un inmenso daño a la causa del Creador puesto que han endurecido aún más los corazones de los necios y de los judíos que no se han apropiado de La Verdad que tienen escrita en sus corazones y puesta en sus mentes.

Otros inducidos por "informaciones" no verificadas, que han venido o que tienen origen en personas que unas veces han querido dañar adrede La Causa del Elohim de Israel y otros que llenos de soberbia, conocimientos y erudición humanas han querido imponer sus propias teorías sobre la autenticidad de los libros y sus autores y después del canon u orden y selección de esos libros tejiendo historias como la que dice que fueron cientos de libros escritos inspirados por D-os y que fueron los clérigos de la

Iglesia quienes abusivamente los seleccionaron y los colocaron en el cuerpo de lo que llamaron La Biblia.

Estos libros o cartas del Brit HaDashah, narran La Venida, Vida y Sacrificio del Mashiah YAHSHUAH, y El Anuncio hecho por EL Mismo en Persona, del Reino y todo lo que ocurrirá para Su instauración, y de La Boda del Mashiah con Su Pueblo.

Aquellos que desconocen que tienen La TORAH, escrita en sus corazones y que la pueden leer, vivir y consultar por La Acción del Rúaj Hakodesh revelacionalmente, niegan que Ya EL Mashiah Vino por primera vez y por supuesto niegan la existencia válida de los libros que narran todo lo que ocurrió en Su Venida, Su Poder, Gracia, Redención y Misericordia y peor aún Su Sacrificio en un madero y el significado del mismo.

Concluimos muy sencillamente que quienes no viven La TORAH, sometidos dócilmente a La Revelación Divina en sus a ADNs espirituales y sólo la tratan de interpretar intelectualmente o en forma científica, desconocen el poder profético de identificar al Mashiah y Su Paso por la eretz Israel y desde luego niegan o rechazan el Brit HaDashah.

El rechazo o negación del Brit HaDashah es una consecuencia de no reconocer en el corazón La TORAH y no aceptar que es El Ruach HaKodesh Quien nos la muestra y descubre todos los secretos y nos ayuda a vivirla, a ponerla por obra como nuestro ADN que es y buscar la interpretación y las especulaciones de los hombres solamente.

Apartarse del espíritu que EL, soberanamente nos puso, o mejor no estar conscientes de que salimos de ese Espíritu, de Su Naturaleza Divina y actuar como si fuéramos de la carne trae como consecuencias:

- 1. No reconocer que somos de Su Pueblo Escogido y Su especial tesoro como La niña de Sus Ojos.
- 2. No reconocer que somos separados para EL, y somos de Su Pueblo Escogido, Israel, entonces tal y como lo dice el profeta Jeremías inspirado por El mismo Rúach HaKodesh, tenemos escrito en nuestro corazón y puesta en nuestra mente con Su Puño y letra, La TORAH, en original, inviolable, inalterable y viva como parte nuestro ADN espiritual.
- 3. Que como no la reconocemos viva y al Ruach, para enseñárnosla, entonces no queda más remedio que buscar copias de la misma hecha por los hombres, manipuladas, intervenidas, mutiladas o agregadas y además vamos a necesitar "según dicen," a los sabios, maestros y autoridades religiosas para interpretarlas, encontrar el significado espiritual, con todos los riesgos de ser distorsionada y que obedezca a los intereses personales, los criterios y la formación teológica a la que obedecen o representan.
- 4. Que la comunión y la obediencia al Creador no sea lo que EL espera exactamente, no Le agrade y perdamos Sus bendiciones, Pactos, Promesas y ser utilizados como Sus instrumentos y testigos de Su Amor y Misericordia.
- 5. Que al no ser perceptivos de la revelación y al no disfrutar de la sencillez de Sus Secretos, de Sus Mandamientos, Estatutos, Decretos, de Sus días de Reposo, nos fatiguemos y nos aburramos al no ver los frutos ni espirituales, ni materiales en nuestras vidas y por eso dejemos que se enfríe o se dañe nuestra emuná y se endurezca nuestro corazón.
- 6. Que al dejar endurecer nuestro corazón, seamos víctimas de la rebeldía, el egoísmo, la soberbia y que

reneguemos de EL y de Su Autoridad, Amor, Misericordia y Voluntad para con nosotros y nuestro Pueblo.

7. Que seamos destruidos y arrojados al lago de fuego eternamente.

He visto personalmente y con gran tristeza a personas convencidas y luchadoras que eran usadas en gran manera por su fe y compromiso mientras están entre las naciones o doctrinas de hombres, que hubieran dado sus vidas por lo que creían. Tenían "ministerios" y los ejercían con extraordinaria competencia y buen testimonio, que escucharon un día el shofar que los estaba llamando de regreso a las raíces hebreas, a La Casa del Creador por las sendas antiguas de La TORAH y salieron del error, de la atadura y secuestro de esa asimilación religiosa pagana y se liberaron con mucho poder y decisión.

Encontraron La Luz y La Verdad, sus ojos espirituales se abrieron y EL Le mostró que eran ahora sí, parte muy importante de Su Pueblo Santo, Su Amada Israel y renacieron. Amaneció en sus vidas.

Practicaron Shabat, Las Fiestas, Sus Citas Apartadas, comieron comidas sanas, circuncidaron sus corazones y EL los Llamó a Su Brit Milá, empezarán leyendo con gran entusiasmo y devoción La TORAH, las parashot y se llenaron de Su Espíritu, probaron Su Verdadero y legítimo Amor y se encontraron con la realidad de Ser Su Esposa, de Su propia Naturaleza Divina, destinados a recibir Su Herencia eterna y gobernar sobre toda la creación por siempre.

Pero cayeron en la trampa desconocer la revelación directa tal y como dicen Las Escrituras, El Mismo Creador por boca de Su profeta Jeremías:

"y no enseñará más ninguno a su prójimo, ni ninguno a su hermano diciendo: conoce a יהוה, porque todos Me conocerán desde el más pequeño de ellos hasta el más grande, Dice יהוה; porque perdonaré la maldad de ellos y no Me acordaré más de su pecado".

Jeremías 31:34

Trampa que les llevó a darle más valor espiritual a lo que dicen los hombres por "elevados" que digan que ellos son. Trampa nefasta y perversa que hace sentir a los que caen en ella que ellos sí son los auténticos y legítimos hebreos o judíos y como tales, niegan por ejemplo que ya Vino por primera vez el Mashiah y que se llama YAHSHUAH, y dicen que ni en La TORAH, ni en El Tanak hablan, ni predijeron esta Visita y Su Personalidad Redentora y ni siquiera le dan el más mínimo respeto y consideración, olvidando con ello todos los detalles que aprendieron de la revelación y de muchas evidencias espirituales qué entorno de este tema Escrituras, descalificándolas muestran estas desconociéndolas, porque dichos "sabios" o "autoridades" rabínicas lo dicen.

## A MANERA DE CONCLUSIÓN ANTICIPADA DE ESTE DESCONOCIMIENTO

Relajarse espiritualmente y descansar teóricamente en el hecho de haber encontrado o haber sido llamados a regresar a La Casa, al Pueblo de D-os por las sendas antiguas de La TORAH y sacudirse de la manipulación y el secuestro de "los líderes, ministros o sacerdotes" de la religiones paganas de caer en las manos de "los sabios" de Bendita memoria y de líderes o autoridades rabínicas, aclaró, que interpretan especulan sobre lo que no necesita ser

interpretado, porque El Mismo Creador Lo enseña al corazón de Su Pueblo que Lo reconoce como Única Fuente autorizada y auténtica y hace uso de Su revelación directa porque tiene Su Naturaleza Divina y no tiene ya iniquidad, ni la más pequeña indignidad para recibirla, porque EL, no sólo la perdonó sino que Se olvidó de su existencia por Su Justicia, Misericordia y Amor por Israel.

Quienes prefieren las explicaciones de los hombres a este mecanismo previsto por el propio Creador, no sólo Lo ofenden en materia grave, sino que incurren en una grave idolatría que EL abomina y Le desagrada porque Lo desautoriza y contradice.

Otra prueba de que EL, que nos llamó de regreso a La Casa del Padre, o a las raíces del judaísmo, de Su Pueblo de Israel, es que nos Da el conocimiento, nos descubre Su Voluntad, Su TORAH, que ya había sido escrita en nuestros corazones.

A quien El Creador Llama, Dota.

"Mira que Yo He Llamado por su nombre a Betzalel, hijo de Uri, hijo de Jur de la tribu de Judá".

"y Le he llenado del Ruach HaKodesh en cuanto a sabiduría e inteligencia y ciencia para toda clase de obra..."

Shemot 31:2,6

Hay muchos ejemplos en Las Escrituras que demuestran que esta es una ley inexorable que se cumple siempre y sin falta porque es un Compromiso Personal del Creador, para procurar o garantizar que Sus Obras Se realicen y contribuyan a la construcción de Su Reino y Su Plan perfecto y Sus Propósitos. ¿Quien duda de esto? Nadie que salió de Su Espíritu, de Su propia Naturaleza Divina.

Pues bien, esto es una verdad conocida por nuestro rúach y nuestro ser completo, cuando EL comenzó a tocar Su shofar espiritual para que desde los cuatro extremos de la eretz comenzarán a regresar las diez tribus esparcidas por entre las naciones o doctrinas de hombres donde las había Enviado por la dureza de su corazón y desobediencia.

"Tendré compasión de vosotros y EL Se compadecerá de vosotros y os Hará regresar a vuestra tierra".

Jeremías 42: 12

"Multiplicaré sobre vosotros hombres y ganados serán multiplicaos y crecerán, Os Haré habitar como solías hacerlo antiguamente y Os Haré mayor bien que vuestros comienzos y sabréis que Yo Soy יהוה".

"Y Haré andar sobre vosotros a Mi Pueblo Israel".

"Tomarán posesión de ti, tú les serás por heredad y nunca más les matarás a sus hijos".

"Así ha Dicho יהוה, El Adon: por cuanto dicen de vosotros: "devoradora de hombres y matadora de los hijos de tu nación has sido"; "por eso, no devorarás más a los hombres, ni volverás nunca a matar a los hijos de tu nación, Dice יהוה, El Adon".

"Y nunca más Te haré oír ultraje de las naciones, ni carga ni cargarás más con la afrenta de los pueblos, ni harás más morir a los hijos de tu nación, Dice יהוה, El Adon".

"Vino a mi Palabra de יהוה Diciendo:

"Hijo de hombre mientras la casa de Israel habitaba en su tierra, la contaminó con su mala conducta y con sus obras como inmundicia de menstruosa fue conducta delante de Mí".

"Y Derramé Mi Ira sobre ellos por la sangre que derramaron sobre la tierra, porque con sus idolatrías la contaminaron".

"Los Esparcí por las naciones y fueron dispersados por los países; conforme a su conducta y conforme a sus obras Los Juzgué".

"Y cuando llegaron a las naciones a donde fueron, profanaron Mi Santo Nombre, diciéndose de ellos: "estos son Pueblo de יהוה y de la tierra de EL han salido".

"Pero He sentido dolor al ver Mi Santo Nombre profanado por la casa de Israel entre las naciones adónde fueron".

"Por tanto di a la casa de Israel así Ha Dicho יהוה, El Adon, no Lo Hago por vosotros casa de Israel, sino por causa de Mi Santo Nombre el cual profanasteis vosotros entre las naciones a dónde habéis llegado".

"Santificaré Mi gran Nombre, profanando entre las naciones, el cual profanasteis vosotros en medio de ellas".

"Y sabrán las naciones que Yo Soy יהוה, Dice El Creador, El Adon cuando Sea Santificado en vosotros delante de sus ojos".

"Yo os Tomaré de las naciones, os Recogeré de todos los países y os Traeré a vuestro país".

"Esparciré sobre vosotros agua limpia y seréis limpiados de todas vuestras inmundicias; y de todos vuestros ídolos limpiaré".

"Os Daré corazón nuevo y Pondré espíritu nuevo dentro de vosotros y Quitaré de vuestra carne el corazón de piedra y os Daré un corazón de carne".

#### Por eso Os Doto de:

- Limpieza de todo el mundo
- Limpio o Saco toda la idolatría
- Los Dotaré de un corazón nuevo
- Pondré un nuevo espíritu
- Quitaré la dureza de corazón
- Os Daré el reconocimiento y la vivencia de La TORAH, en vuestros corazones.
- Pondré de nuevo, la percepción de mi propia Naturaleza Espiritual y Divina

- Haré que andéis en obediencia
- Y que guardéis y pongáis por obra Mi Voluntad
- Os Daré y os Dotaré de una tierra para que moréis en ella
- Me afirmaré en que seas Mi Pueblo y que Yo Soy vuestro Elohim.
- Os Protegeré de cometer más tus inmundicias
- Os Daré el alimento oportuno
- Os Multiplicaré como Pueblo
- Jamás tendréis hambre
- Los árboles darán siempre sus frutos espirituales ya no sólo intelectuales o de sabiduría humana
- Lo que hagáis o sembréis, todo tu obra verá tus frutos
- Jamás tendréis falta de nada entre las naciones.
- Os recordaréis, tendréis siempre memoria de vuestros caminos buenos y olvidaréis cuando caminabas por caminos malos que Me desagradaban.
- Os arrepentiréis y os avergonzaréis de haber hecho lo malo delante de Mis Ojos.

"Pondré dentro de vosotros Mi Ruach Hakodesh y Haré que andéis en Mis Estatutos y guardéis Mis Preceptos y los pongáis por obra".

"Habitaréis en la tierra que Di a vuestros padres y vosotros Me seréis por Pueblo y Yo Seré a vosotros por Elohim".

"Y Os guardaré de todas vuestras inmundicias y Llamaré al trigo y Lo multiplicaré y no Os Daré hambre".

"Multiplicaré así mismo el fruto de los árboles, el fruto de los campos para que nunca más recibáis oprobio de hambre entre las naciones".

"Y Os acordaré de vuestros malos caminos, y de vuestras obras que no fueron buenas; y Os avergonzaréis de vosotros mismos por vuestras iniquidades y por vuestras abominaciones". "No Lo Hago por vosotros Dice יהוה, El Adon, sabedlo; bien avergonzaos y cubrios de dolor por vuestras transgresiones, casa de Israel".

#### Ezequiel 36:11

Aquí Dice El Creador, Bendito Sea por toda la eternidad y Bendito Sea Su Santo Nombre que "Llamará", de hecho ya Lo está Haciendo, a las diez tribus que Dispersó por todo el mundo entre las naciones religiones paganas, donde permanecieron asimilados hasta hoy y Las Sacará de allí, porque Le pertenecen, son Suyas, de Su Pueblo, parte de Su Amada y las Hará regresar a Su Casa por las sendas antiguas de La TORAH.

Pero ¿Quién las enseñará en TORAH, Ketuváh y en Tanak, en obediencia, en santidad y en bendición? Aquí está muy claro que EL mismo cambiará la actitud del corazón y ahora que estas diez tribus que deberían ser bienvenidas por las otras tribus que están en Israel, en la eretz, porque conocen una profecía y dicen que son obedientes a La Voluntad Divina y se supone que todos los días rezan por su regreso y el del Mashiah, las rechazan y las obligan a "convertirse" cobrando sumas de dinero que a veces no están al alcance de sus posibilidades para asistir a cursos de aprendizaje sobre lo que suponemos está escrito en su corazón y puesto en su mente, más otros libros que ellos dicen son La TORAH oral y que "recopilaron" los sabios de Bendita Memoria y los rabinos que definen quién es hebreo o judío, sin hacer caso del Llamamiento del Creador y Elohim de Israel, יהוה Es Su Nombre, Bendito Sea.

Nos preguntamos dónde está la facultad o poder para que se pueda definir quién es y quién no, del Pueblo de Israel, en qué lugar de La TORAH está especificado y si no está y ellos se auto empoderan para hacerlo en qué lugar de esas Escrituras, se los faculta para ser los que enseñen, contrario a lo dicho por Elohim en el libro de Ezequiel y menos cobrando por "capacitar" y "enseñar" La Escritura tal y como lo hacen los paganos.

¿ Si tendrán estos rabinos y sus ieshivot, la capacidad para atajar la avalancha de miles y millones de personas que están escuchando ese llamado de regreso, de teshuváh a Su Pueblo Hecho por Elohim יהוה?

¿No estarán como aquel pasaje de los espías que quisieron verificar Lo dicho por El Creador si era lo adecuado, si esa tierra prometida cumplía con las condiciones que según ellos les convenían y dudaron de si EL había Dicho que era Suya, se las fueran a entregar libre de todos los "obstáculos" y fueron a verla sin Su consentimiento o sin que EL Mismo se Los Ordenara?

Ya sabemos los resultados por un "pero" que pusieron 10 de los 12 que fueron. Todos los varones que salieron de Egipto perdieron la vida en el desierto y no entraron a esa tierra a disfrutarla. No estoy juzgando, pero ¿Acaso esta "conversión", no es una duda concreta sobre si EL Llamó a Los Suyos de regreso a su tierra y a Su Pueblo? Será EL Mismo, como lo dice el profeta Ezequiel Quien Los Dotará de todo lo que uno de Los Suyos debe vivir y practicar.

Vendrán miles, millones de hombres, mujeres y niños de las diez tribus dispersas que El Creador Sacó literalmente de la asimilación y de la esclavitud de entre las naciones paganas. Saldrán de los cuatro puntos cardinales de los extremos de la tierra, reconocerán Su linaje escogido y a Su Único Elohim, reconocerán también su predestinación y a Su Pueblo, La TORAH, que fue escrita en su corazón y puesta en sus mentes, que son parte de La Esposa y por eso es que recibieron Su ketuvah y que ahora es el tiempo de rectificación donde lo más importante es arrepentirse,

obedecer y tener una excelente actitud para que EL Sepa que somos Suyos y que toda nuestra vida Le pertenece, que somos dóciles instrumentos en Sus Manos hasta cuando EL Diga, por todas nuestras generaciones.

Nosotros los que estábamos asimilados y dispersos entre las naciones, teníamos un velo y nuestro corazón endurecido con respecto a:

- La TORAH y que EL, La Escribió en el corazón del Pueblo de Israel.
- La Ejad
- El Shabat
- El Kashrut
- La Purificación
- La Brit Milá
- Las Fiestas como Sus Citas y su significado profético
- Sus días de Reposo
- Sus Tiempos
- Su calendario
- Su Redención
- Su Ketuváh
- Su Boda
- La identidad como Pueblo
- Los ritos y las costumbres
- El Verdadero Nombre
- Sus Leyes
- Mandamientos, Estatutos y Decretos
- El Templo, sus lugares y mobiliario
- Los sacrificios, la función sacerdotal y sus responsabilidades
- Las genealogías y sus papeles
- Su Reino
- Adamáh y el universo

- La formación del Mashiah, Su Ejad con EL Mismo, Su Papel y que Es Hebreo y no gentil
- La historia, territorio, reconocimiento como Estado y todo lo concerniente a su funcionamiento como tierra prometida.
- El Arca del Testimonio, Su contenido, significado ubicación actual
- Y muchas otras cosas más que son vitales para nuestro futuro eterno y nuestra relación íntima con nuestro Elohim, Creador y Salvador.

Y todos esos Secretos que antes estaban ocultos para nosotros porque fuimos duros y necios de corazón, en parte por nosotros mismos y en parte por EL Mismo como parte de la disciplina que como Padre Amoroso y Esposo Celoso nos Aplicó y que ahora por Su Misericordia infinita Ha terminado con su llamado de regresó a Su Pueblo y a la intimidad con EL.

Traeremos muchos regalos a nuestros hermanos mayores que están en la Eretz Israel y que como ese pequeño remanente, guardan Su Palabra y esperan con paciencia el cumplimiento de Las Escrituras.

Algunos de sus regalos serán:

- La pronunciación del Sagrado Nombre del Creador y El Mashiah
- La Boda y La ketuvah.
- El Mashiah YAHSHUAH y toda Su Obra, La primera Venida y que EL Es nuestro Esposo y Rey.
- Su Sacrificio y la purificación del tercer día.
- Su Sacrificio y la relación con la purificación de las vacas rojas y la ubicación del Arca de La Alianza.
- Su Boda y Su Trono.

- La reunificación de las familias, de las doce tribus de Israel en Ejad, para que se cumpla El Plan perfecto y Los Propósitos de Su Majestad El Rey de todo lo creado y Elohim de Israel
- Quizás un poco más.

¿De dónde salen esos regalos que aportarán los judíos en teshuváh, a sus hermanos mayores? Nada más y nada menos que de la dotación que El Creador y Rúaj Hakodesh Pone en sus corazones y en sus mentes en cumplimiento de esta tremenda y hermosa Ley de La TORAH.

Y además y muy importante no dejar pasar por lo vital que es, por aquello de que nuestro Elohim lo es de Justicia y para corroborarlo EL Coloca toda su información necesaria y sobreabundante que sacia y quita el hambre en el corazón de todos y cada uno de Sus hijos, "Todos Me conocerán, desde el más pequeño hasta el más grande, porque ya fueron justificados y Me olvidé de sus transgresiones".

De manera que también por Su Justicia, EL ya "Dotó", "Enseñó" a Sus diez tribus todos Sus Secretos, Su Voluntad, Su Ley y Sus Deseos. Qué bendición para quien Lo Reconoce, Lo acepta y Lo vive. Shavuot o Fiesta final de Pesaj, una sola unidad con ella, tiempo de rectificación, obediencia y de gran bendición, que diferencia al Pueblo de Israel como El Pueblo Escogido, que recuperó su pureza perdida durante la asimilación y el sometimiento y que a pesar de sus faltas, se arrepintió con un sincero dolor de corazón por la ofensa proferida a Su Creador y Salvador y tiempo de recompensa única e irrepetible, recibió el perdón, La Ketuváh y le depositaron La TORAH en su corazón para la eternidad.

## ¿QUÉ PASARÁ AL FINAL DE LOS POSTREROS TIEMPOS?

Sólo al final de los tiempos postreros, cuando Venga El Mashiah y Se Manifieste con todo El Poder del Creador y Elohim יהוה, se sabrá el tremendo error que cometieron los pueblos de la tierra, los gentiles paganos, las naciones, las doctrinas de hombres, por haber desconocido y rechazado no sólo al Creador como Su Único y Verdadero Elohim y al Mashiah como Su Esposo, EL Mismo Hecho Carne, sino La Ketuváh y La TORAH como Su Plan perfecto y Sus Propósitos.

En ese momento como lo dicen Las Escrituras, se escuchará el llanto y el crujir de dientes y un inmenso dolor habrá en toda la tierra, porque ya no habrá nada que hacer y se cumplirá La Palabra del Creador y muchos quedan por fuera de Los Planes eternos.

Quizás, lo repito, el mundo no le dio la suficiente importancia a lo que sucedió tanto a la salida de Egipto en cuanto al cumplimiento de Los Mandamientos relativos la liberación y libertad de La Sierva y la obligación de Tomarla como esposa o entregársela al "Hijo" para hacerla la esposa y tampoco apreció con seriedad y rigor espiritual lo sucedido en el Monte Sinaí.

### ¿QUÉ OCURRIÓ EN EL SINAÍ Y QUE REPRESENTA PARA EL CREADOR, SALVADOR, EL ESPOSO ETERNO Y PARA LA HUMANIDAD Y PROPIAMENTE PARA EL PUEBLO DE ISRAEL, LA ESPOSA?

¿Será que en este par de episodios se definió completamente todo sobre el futuro eterno de los hombres y de Israel, o se concretaron los hechos que EL Vio desde antes de la creación que sucederían con estos dos actores y aún existe un tremendo velo sobre ellos?

Aunque las respuestas parecen muy claras y obvias, es prudente no especular o interpretar con ligereza y someter su contenido a la revelación y quizás esperar un poco más que Sea EL Mismo Elohim, Su Majestad Todopoderoso y Sabio Quien Le cuente al mundo lo ocurrido, que muy seguramente se evidenciará con los hechos de aquellos tiempos que están próximos, muy próximos a ocurrir.

Pero es nuestra obligación por el encargo que tenemos, hacer un relato y mostrar lo ocurrido que como hemos sostenido en estas líneas, está escrito en los corazones y puesto en las mentes de los hijos de Israel, de tal manera que no será descubrir nada nuevo, será sólo alentar la revelación, la lectura espiritual de eso que EL Escribió y de lo que fuimos testigos por Su porción o Chispa Divina, que también Puso en nosotros y que sigue operando en tiempo real con Su Plenitud y Su Divinidad.

- 1. El Creador que estaba Acompañando a Su Sierva desde su ingreso a Egipto, tal y como se lo prometió a Jacob, Escuchó su clamor, al ver cómo había descendido 49 grados en la situación espiritual y a punto de sucumbir, Decide Liberarla de esta catástrofe y de su posible daño definitivo.
- 2. Levanta de entre El Pueblo a un salvador, un instrumento que Usaría para liberar y libertar a Su Amada de manos del faraón que la había despojado de sus riquezas, la estaba oprimiendo y sometiendo a servidumbre.
- 3. Ese instrumento llamado Moshéh, es llamado a sacar a Su Sierva, El Pueblo de Israel. El Creador Le coloca como su ayudante a su hermano mayor Aarón y

- recibe además empoderamiento como "elohim" ante el faraón, un mashiah, poderoso que Lo representa con plenas facultades.
- 4. Moshéh que había crecido en la corte del faraón, se presenta ante él y con respeto le ruega tres veces, que permita la salida del Pueblo del Creador a Su Sierva Amada para sacrificar para EL en el desierto y el faraón se niega y dice que desconoce al Elohim יהוה.
- 5. Ante la negativa reiterada y el endurecimiento del corazón del faraón, El Creador Le ordena a Moshéh que haga caer sobre el corazón del mismo y de sus ministros, 10 plagas que de no variar su posición con esta advertencia, las haga caer sobre el pueblo, la tierra y los animales de Egipto, tal como ocurrió.
- 6. Al final de este ejercicio יהוה 'Ordena sacrificar un cordero y usar su sangre para señalar las casas de los hebreos tomar la riqueza que les fue despojada de cada uno de los egipcios y matar a los primogénitos tanto de hombres como de animales en todo Egipto, sin tocar por causa de la sangre del cordero, la vida de los hebreos.
- 7. Esa misma noche después de superar estas medidas y luego de preparar panes sin leudar, ordena la salida de Egipto y Su Pueblo, Su Amada, es liberada de la opresión y de la servidumbre. Marchan al desierto. Cuando creían que perecerían a manos del ejército del faraón que los alcanzó a orillas del mar de Cañas, éste se abrió y les dio paso por el fondo seco ante un gesto de Moshéh, quién ordenó que se abriera a los ojos maravillados del Pueblo y toda la creación.
- 8. Cuando llegó todo El Pueblo a la otra orilla, la columna de fuego que impedía la persecución por el lecho del mar al ejército Egipto, desapareció y ese

- ejército se lanzó a la persecución, entrando por el mismo lecho que permitió que lo hicieran completamente y ya dentro el mar, este se cerró ahogando a todo el ejército de Egipto, asunto que todo el mundo, las naciones conocieron para Gloria del Creador y Amo de la naturaleza y el mundo.
- 9. Recorren una parte del desierto y después de 50 días llegan al pie del Monte Sinaí y allí ocurren dos eventos extraordinarios que marcan y definen aún más el destino del Pueblo de Israel y ahora Su posible Esposa que Reinaría en toda la creación y por toda la eternidad y las naciones o pueblos, religiones de la tierra, que rechazarían al Mismo Elohim, Creador de todo lo creado, Salvador y Redentor que las había Sacado de la esclavitud y la opresión, lo mismo que a los hebreos.
- 10. ¿Qué pasó entonces en Sinaí, que definiera o confirmara el destino eterno de Israel y el resto de la humanidad?
  - A. Moshéh fue llamado por יהוה, Elohim desde la cumbre del monte y le dijo:
    - Así dirás a la casa de Jacob, y anunciarás a los hijos de Israel:
    - Ya visteis lo que hice a los egipcios que os tenían en servidumbre y opresión y cómo os Tome sobre alas de águila para liberaros y os Traje hacia Mí.
    - Ahora que estáis aquí libres si diereis oído a Mi Voz y guardaréis El Pacto que Voy a Entregaros, vosotros Me seréis Mi especial Tesoro sobre todo los pueblos y naciones y demás

- género humano, os Lo digo Yo que Soy El Dueño de toda la tierra.
- Además seréis un Reino eterno de sacerdotes celestiales y un Pueblo Apartado para Mí como Mi Esposa.
  - Entonces Moshéh bajó y les refirió a los ancianos lo que יהוה, Elohim, le había dicho.
  - Y TODO EL PUEBLO DE ISRAEL,
     RESPONDIÓ A UNA SOLA VOZ,
     UNÁNIMES: TODO LO QUE HA
     DICHO 'ιπιπ', LO HAREMOS Y LO
     OBEDECEREMOS.
  - regresó Moshéh a la cumbre del monte y le refirió las palabras de aceptación del Pueblo a Su Propuesta de Pactar Su Matrimonio con ellos.

entonces Le da instrucciones a

- Moshéh para que El Pueblo se prepare, se purifique y éste listo para recibir Su Ketuváh o Contrato Matrimonial. Shemot 19:1,25
  - El Libertador y Redentor de Israel, Hace subir de nuevo a Moshé ante EL a la cumbre del Monte Sinaí y <u>Le</u> <u>Entrega dos tablas de piedra que</u> <u>contienen La Ketuváh.</u>
- Además Le entrega el texto de La TORAH y Voluntad para que Su Pueblo pudiera cumplir Su Contrato Matrimonial, disfrutar la creación y ser prósperos y felices. Shemot 20-23

- © Como El Pueblo vio que Moshéh se tardaba en descender de la cumbre del monte, le pidió a Aarón que le hiciera "dioses" que fueran con ellos, porque Moshéh no "aparece"
  - Aarón le solicita oro, fabrica un becerro y cita al Pueblo el día siguiente para ofrecer una fiesta a
    - יהוה Le Dice a Moshéh qué baje y vea que Su Pueblo se ha corrompido.
    - Se encendió Su Ira y le dice a Moshéh que los va a destruir le va a dar un nuevo pueblo grande.
    - Pero los ruegos de Moshéh hacen que יהוה Tenga Misericordia y Recuerde las promesas que había Hecho a Abraham, Isaac y Jacob de hacer de este Pueblo, una gran nación, multiplicar La Heredad que Les había prometido.
    - Moshéh desciende con las tablas y Las Instrucciones y encuentra al Pueblo danzando frente al becerro de oro, las letras con las cuales había Escrito en las piedras, se salieron de ellas y quedaron en blanco, las tablas, se cayeron y se rompieron en pedazos con lo cual EL PACTO DE MATRIMONIO OUEDÓ ROTO.
  - Moshéh, lleno de indignación reclama que si hay alguien con יהוה. Se manifiesta la tribu de Leví que no

había participado en semejante "sincretismo", adulterio espiritual, idolatría falta grave contra El Esposo celestial. Mueren a filo de espada unas 3.000 personas, destruyen al becerro, lo pulverizan y El Pueblo bebe con agua, el furor de La Ira de יהוה y Moshéh.

Este hecho bochornoso en la tradición, se atribuye a los gentiles como principales instigadores de idolatría, sincretismo y adulterio espiritual. No figura expresamente en Las Escrituras, que fueran los gentiles quienes influyeron en este hecho, pero lo que sí podemos decir es que lenguaje usado en la petición a Aarón, como en la convocatoria a la fiesta denota que era costumbre o era natural hacer culto a "dioses" y ese no era el caso del Pueblo de Israel que desde su origen ha tenido en claro y ha proclamado ser un Pueblo monoteísta, que in Su Elohim, Es Uno, Una Ejad y que no hay otro u otros, porque es Su Verdad y el fundamento de su emuná.

La otra prueba es que apenas murieron tres mil personas por un hecho tan grave, lo que implica que fueron muy pocos los que del Pueblo que participaron, o fue muy grande La Compasión y Misericordia que Usó El Esposo ofendido y si fue esto último, bien pudo ser porque de todas maneras sincréticamente puede ser un atenuante, en el sentido de no sustitución abierta de יהוה por el respeto o temor a EL, lo que hace sospechar que fue una influencia no deseada o no consentida plenamente.

Pero lo cierto sea cualquiera la circunstancia en que ocurrió este lamentable hecho, es que toda la acción del Creador fue dirigida al Pueblo de Israel, Su Amada Sierva, sin que en ello se excluyera a las naciones o pueblos que salieron acompañando a Israel.

Esto porque El Creador y Libertador Guardaba la esperanza de que en el momento de la verdad, las personas luego de ver los prodigios y manifestaciones de Poder y Grandeza de יהוה contra tan poderoso enemigo, Lo reconocieran a EL y aceptan Su Pacto Único e irrepetible de ser Su Esposa y compartir Su Gloria por toda la eternidad, cosa que no sucedió y que ensombreció aquella fecha de La Entrega como se narra en Shemot 19.

Aquí se parte definitivamente la historia de la humanidad, entre los que en forma confirmada SON LOS SUYOS Y LOS QUE NO LO ACEPTARON Y TAMPOCO ACEPTARON NI SU KETUVÁH, NI SU TORAH.

# DISCIPLINA, ARREPENTIMIENTO Y RECTIFICACIÓN DEL PUEBLO

Podríamos pensar que se desató La Ira del Esposo ofendido, del Elohim abofeteado por la necedad y dureza de algunos del Pueblo, pero si bien fueron retiradas Las Palabras escritas en la piedra para evitar la profanación de Un Pacto tan definitivo y Único como éste y la de Su Santo Nombre, cuando por esa voluntad de un pequeño número de débiles en la emuná, Lo rompieron sin antes escuchar la opinión de toda esa Sierva, La Amada que al unísono había proclamado "haremos todo lo que Elohim nos ordene hacer" "Naasé Ve`nishmáh", pero a pesar del dolor de ver que esa inmensa mayoría "dejó" que esta tragedia ocurriera, su líder, Moshéh, tomó la iniciativa de "limpiar" la afrenta, de rectificar, semejante afrenta a La Majestad y Dignidad del más Generoso y Amoroso el más Digno y Fiel de Los Esposos, Merecedor de todo lo contrario, de la Lealtad, del

agradecimiento, del reconocimiento de su cumplimiento y realización de lo comprometido, de lo pactado, de Sus Planes y Propósitos Supremos y Únicos, de Su máximo interés, hacer feliz y compartir con Su Pueblo y Sierva de Sus Amores toda la creación y por toda la eternidad.

Moshéh convoca al arrepentimiento, al reconocimiento y a la lealtad tras ese terrible acto de esa confusa y débil actitud de la emuná de su Pueblo y dice:

"Se puso Moshéh a la puerta del campamento y dijo, ¿QUIEN ESTÁ POR יהוה? Júntense conmigo y se juntaron con él todo los hijos de Leví

"y él les dijo: Así ha dicho יהוה, El Elohim de Israel: poned cada uno su espada sobre su muslo; pasad y volved de puerta a puerta por el campamento y matad cada uno a su hermano, y a su amigo y a su pariente.

"Y los hijos de Leví lo hicieron conforme al dicho de Moshéh y cayeron del Pueblo en aquel día como 3000 hombres".

Shemot 32: 26,28

Porque el mal hay que extirparlo de la raíz del Pueblo y más si se trata de socavar la dignidad de nuestro Elohim y Adón, pero no sólo hizo Moshéh esta limpieza en su Pueblo, sino que reconoció semejante trasgresión y pecado y pide perdón e intercede ante El Creador ofendido apelando, a Su Generosidad y Misericordia para que se conduela del dolor que ahora tiene El Pueblo, Su Amada por la condición de esta afrenta a Su Amoroso y Digno Esposo.

"Y aconteció que al día siguiente dijo Moshéh al Pueblo: "vosotros habéis cometido un gran pecado, pero yo subiré a יהוה; quizás Le aplacaré acerca de vuestro pecado.

"Entonces volvió a Moshéh a יהוה y dijo, te ruego, pues este Pueblo ha cometido un gran pecado, porque se hicieron "dioses" de oro.

"Que perdones ahora su pecado y si no ráeme ahora de Tu libro que has Escrito.

"Y יהוה Respondió a Moshéh: "al que pecare contra Mi, a éste raeré Yo de Mi Libro".

"Ve, pues, ahora, lleva a este Pueblo a dónde te He dicho; he aquí Mi ángel irá delante de ti, pero en el día del castigo Yo castigaré en ellos, su pecado.

"Y יהוה Hirió al Pueblo porque había hecho el becerro que formó Aarón".

Shemot 32:30,34.

No bastó a יהוה, que murieran los instigadores y que Moshéh, pidiera perdón, Su Ley debía cumplirse para que Su Pueblo supiera que era de estricto cumplimiento, no sin hacer Misericordia como es Su condición Divina, Su Testimonio y Amor.

"יהוה Hirió al Pueblo a causa del becerro que hizo Aarón".

**Shemot 32:35** 

y Molesto muy Molesto le siguió Diciendo a Moshéh:

"Anda vete de aquí tú y El Pueblo que sacaste de la tierra de Egipto, a la tierra de la cual Juré a Abraham, Isaac y Jacob, Diciendo a tu descendencia La Daré.

"Y Yo Enviaré delante de ti al ángel y echaré fuera al cananeo, al amorreo, al heteo, al ferezeo, al heveo y al jebuseo.

"Pero Yo no subiré en medio de ti, porque eres Pueblo de dura cerviz, no sea que te consuma en el camino. "Y oyendo El Pueblo esta mala noticia, vistieron de luto, y ninguno se puso atavíos.

"Porque יהוה había Dicho a Moshéh: Dí a los hijos de Israel: "vosotros sois Pueblo de dura cerviz; en un momento Subiré en medio de ti y te consumiré. Quítate pues ahora tus atavíos para que yo sepa lo que te He de hacer".

"Entonces los hijos de Israel se despojaron de sus atavíos".

Shemot 33:1,6

Aquí El Creador Se conmueve por el arrepentimiento de Su Amada, que ahora súplica por Su perdón y olvido de verdad, demolida por el dolor que Le causaron en estos momentos, que debieron ser de gozo interminable y eternos, pero EL con poderosa Generosidad, infinita Misericordia y Fiel a pesar de la infidelidad de Su Pueblo, Accede a no tomar la más dura medida de Su Disciplina; Ausentarse de La Empresa de Amor, de disfrute y gozo que venía desarrollándose en Sus tiempos y sin pausa, con la certeza de estar totalmente en Sus Manos Poderosas y siempre cumplidoras de Su Voluntad Divina.

Viene la materialización de ese Perdón y Misericordia del Esposo ofendido en La Restauración del <u>nuevo Pacto</u> de Alianza de Matrimonio eterno que ahora יהוה Quiere volver a Entregar a Su Amada Israel, Escuchando conmovido a Su amigo y líder Moshéh:

"Y dijo Moshéh a יהוה: "Mira, Tú me dices a mí: "Saca a este Pueblo; y Tú no me has declarado a quien enviarás conmigo, sin embargo, Tú Dices: Yo Te He conocido por tu nombre, y has hallado también gracia en Mis Ojos.

"Ahora pues, si he hallado gracia en Tus Ojos, te ruego que me muestres Tu camino, para que Te conozca, y halle gracia en Tus Ojos; y mira que esta gente es Pueblo Tuyo.

" Y EL Dijo Mi Presencia irá contigo y Te daré descanso.

" Y Moshéh dijo, si Tu Presencia no ha de ir conmigo, no nos Saques de aquí.

"¿Y en qué se conocerá aquí que he hallado gracia en tus ojos yo y Tu Pueblo, sino en que Tú Andes con nosotros y que yo y Tu Pueblo, seamos Apartados de todos los pueblos que están sobre la faz de la tierra?

"Y יהוה Dijo a Moshéh: "También Haré esto que has dicho, por cuánto has hallado gracia en Mis Ojos y Te he conocido por tu nombre".

"Él, entonces dijo: "Te ruego que me muestres Tu Gloria."

"Y EL Le respondió: "Yo haré Pasar todo Mi Bien delante de tu rostro y proclamaré El Nombre de יהוה delante de ti; y Tendré Misericordia del que Quiera Tener Misericordia y Seré Clemente para con el que Seré Clemente".

"Dijo más, no podrás ver Mi Rostro, porque no Me verá hombre y vivirá.

"Y Dijo aún, יהוה: "He aquí un lugar junto a Mí, y tú estarás sobre la peña".

"Y cuando Pasé Mi Gloria, Yo Te pondré en la hendidura de la peña y Te cubriré con Mi Mano hasta que haya Pasado".

"Después Apartaré Mi Mano y verás Mis espaldas; más no verás Mi Rostro". Shemot 33:12,23

Moshéh conoce La Misericordia infinita y El inmenso Amor de יהוה y sabe que por encima de Su molestia, está Su Palabra y Testimonio comprometidos con Su Pueblo y apela esto para aplacar Su Justa Ira y El Creador, que Es Compasivo, Escucha los ruegos de su amigo, Ve y Palpa el verdadero arrepentimiento de Su Amada y casi manifiesta Su agrado por ver cómo no Se equivocó al haberla Escogido

como Esposa y al Poner Su propia Naturaleza Divina en ella, Israel ha demostrado qué le puede pasar cuando no se mantiene fiel a su emuná y a su Compromiso pronunciado voluntariamente de hacer y seguir únicamente La Voluntad y La Ley de Su Esposo y de cumplir con las condiciones que Éste Le puso en Su Contrato Matrimonial.

Ahora viene lo mejor, el más grande Acto de Grandeza y Amor que pudo Hacer Su Esposo ofendido con Su Esposa, auto declarada culpable, en extremo arrepentida y dolida por haberLo ofendido y mancillado Su dignidad y traicionado Su confianza.

יהוה Le pide a Moshéh que suba de nuevo el Monte Sinaí para Entregarle un nuevo juego de tablas que contenga Su Contrato Matrimonial, una copia original para EL como Esposo y otra copia original para El Pueblo de Israel como Esposa.

Además de volver a Entregarle Su Manual de Instrucción y Enseñanzas, Su Ley, Su TORAH, para Escribirla luego en el corazón y ponerla en la mente de todos y cada uno de los miembros de Su Pueblo, Su Esposa.

Le Dice a Moshéh lo siguiente:

"הוה" Dijo a Moshéh: preparan dos tablas de piedra, como las primeras, y Escribiré sobre esas tablas Las Palabras que estaban en las tablas primeras que quebraste.

"Prepárate para mañana y sube de mañana al Monte Sinaí y preséntate ante Mí sobre la cumbre del monte.

"Que no suba nadie contigo, ni aparezca nadie en todo el monte, ni ovejas, ni bueyes pasten frente al monte.

"Moshéh preparó dos tablas de piedra como las primeras, se levantó de mañana y subir al Monte Sinaí como Le mandó יהוֹה, llevando en sus manos, sus dos tablas de piedra.

"Descendió יהוה en la nube y permaneció allí junto a él; y EL Proclamó El Nombre de יהוה.

"יהוה , Pasó por delante de él y exclamó: יהוה, ELOHIM FUERTE, MISERICORDIOSO Y PIADOSO; TARDO PARA LA IRA Y GRANDE EN MISERICORDIA Y VERDAD.

"Guarda Misericordia a millares que Perdona la iniquidad, la rebelión y el pecado, pero que de ningún modo Tendrá por inocente al malvado; que castiga la maldad de los padres en los hijos y en los hijos de los hijos hasta la tercera y cuarta generación.

"Entonces Moshéh, apresurándose, bajó la cabeza hasta el suelo y adoró diciendo: Adón, si en verdad he hallado gracia en Tus Ojos que vaya ahora El Adón en medio de nosotros. Este es un Pueblo muy terco, pero Perdona nuestra maldad, nuestro pecado y acéptanos como Tu Heredad. Shemot 34:1,9

יהוה Le Escribe a Moshéh en las 2 piedras de nuevo Su Contrato Matrimonial y en su corazón y Pone en su mente Su TORAH, Renovando así Su Pacto de Matrimonio y Su Plan perfecto y Sus Propósitos para con Israel y su amigo y además para que el mundo entero lo sepa. Sepan que Yo, הוה, Renové Mi Pacto de Matrimonio, de Alianza sola y únicamente con Mi Pueblo de Israel, Mi Amada y Lo he perdonado y con Este Pacto Cumpliré Mi Plan perfecto de La Boda y El Reino, para disfrutar y gobernar toda la creación por toda la eternidad con ellos.

יהוה Le Dice a Moshéh que va a Hacer Este Pacto nuevo delante de todo Su Pueblo, que con ese motivo Hará maravillas que no han sido hechas en toda la tierra, ni con ninguna nación, porque serán cosas tremendas.

Le Dice que guarden lo que hoy Les Dice y EL Echará a sus enemigos de delante de ellos, que jamás hagan alianza con sus enemigos, que derriben sus altares y destruyan sus imágenes, que jamás hagan ninguna imagen, que celebren Sus Fiestas, que vivan y guarden Su Shabat, que le entreguen sus primicias y sus primogénitos, que suban a Israel, a la eretz, mínimo tres veces al año a peregrinar, celebrando Sus Fiestas, no deben consumir panes leudados con la ofrenda de su sangre en su sacrificio.

Ese fue un día luminoso, radiante, no como lo fue el día en el cual se entregaría por primera vez El Contrato y La TORAH, que había oscuridad, tinieblas, truenos, fuego y El Monte Sinaí se descuajó y la naturaleza se silenció, porque en aquella oportunidad יהוה Sabía que se cometería tremenda profanación y transgresión contra EL.

Hoy, en este día había quebranto, humildad, arrepentimiento, pero también un gran gozo por El Perdón y la rectificación, era el 10 de Tishrei, día de La Expiación, Iom Kipur.

#### LO OCURRIDO QUE MARCA LA DIFERENCIA

"A Moshéh, EL Le Dijo: "Asciende a El Creador, tu, Aarón, Nadav y Aviú y setenta ancianos de Israel, y os postraréis a distancia.

"Y solo tu se Me acercará, más ellos no se acercarán y El Pueblo no ascenderá con él.

"Moshéh vino y le dijo al Pueblo todas La Palabras de הוה' y todas las ordenanzas y todo El Pueblo respondió al unísono y dijo: "Todas Las Palabras que El Creador יהוה' Ha Pronunciado, Haremos.

"Moshéh escribió todas Las Palabras del Creador, se levantó a la mañana y construyó un altar al pié de la montaña, y doce pilares por las doce tribus de Israel.

"Envió a los jóvenes de los hijos de Israel y ellos elevaron ofrendas igneas y sacrificaron todos a יהוה, becerros como ofrendas de paz,

"Moshéh tomó la mitad de la sangre y la colocó en vasijas, y la otra mitad la arrojó sobre el altar.

"Tomó El Libro del Pacto y lo leyó a oídos del Pueblo y ellos dijeron: "Todo lo que Ha Dicho יהוה, ¡lo haremos y lo obedeceremos!"

"Moshéh tomó la sangre del Pacto y la arrojó sobre El Pueblo y dijo: "He aquí la sangre del Pacto que יהוה Ha Establecido con vosotros en relación a todas estas Palabras".

"Moshéh, Aarón, Nadav y Aviú, y setenta ancianos de Israel ascendieron.

"Tuvieron una visión del Elohim de Israel, y bajo sus piés había como un embaldosado de zafiro, y era como la esencia del cielo en pureza.

"Contra los grandes de los hijos de Israel, EL no Extendió Su Mano; ellos contemplaron a Elohim, comieron y bebieron.

"El Creador Le Dijo a Moshéh: "Sube hasta Mi a la montaña y permanece allí, y Yo Te Daré las tablas de piedra, La Enseñanza y El Precepto que He Escrito para enseñárselo.

"Moshéh se paró junto a Ioshuah, su siervo, y Moshéh ascendió a la montaña de Elohim.

"A los ancianos les dijo: "Aguardaos aquí hasta que retornemos con vosotros, todo el que tenga algún problema deberá acercarse a ellos.

"Moshéh subió a la montaña y la nube cubrió la montaña.

"La Gloria de יהוה Se Posó sobre el monte Sinaí, la nube lo cubrió durante seis días. EL Llamó a Moshéh al séptimo día de en medio de la nube.

"La aparición de La Gloria de יהוה ante los ojos de los hijos de Israel, era como un fuego consumidor sobre la cima de la montaña.

"Moshéh llegó en medio de la nube y ascendió a la montaña y estuvo en la montaña, durante cuarenta días y cuarenta noches. Shemot 24:1,18

Y aquí se selló para la eternidad la renovación del Pacto de Sangre del Matrimonio, La Boda y El Reino de יהוה Elohim con Su Amada Israel y solo con Israel.

Bendita Sea Su Misericordia y Amor por siempre.

#### BREVE EXPLICACIÓN DEL CALENDARIO ESCRITURAL

"Dijo Elohim: "Haya luminarias en el firmamento del cielo para separar el día de la noche y que sirvan como presagios y para Las Festividades, y los días y los años". Bereshit 1:14. Versión Torah Emet.

"D-os Dijo: "Haya luminarias en la expansión de los cielos para separar entre el día y la noche, y que sean para señales y para tiempos designados, y para días y años". Bereshit 1:14. Versión La Torah con Rashí.

"Y Dijo D-os: "Haya luceros en la expansión de los cielos para apartar el día de la noche y sean por señales y por plazos, por días y años". Bereshit 1:14. Versión Humash Ha Mercaz.

"Y Dijo D-os: "Que haya luminarias en la expansión de los cielos para separar el día de la noche, y que sirvan como señales para las estaciones, los días y los años". Bereshit 1:14

Versión Torah con Haftarot, versión castellana conforme a la tradición judía por Moisés Katznelson.

#### <u>ORIGEN Y APLICACIÓN</u>

En la creación total en los distintos períodos o acciones que Desarrolló El Creador, todo fue previsto. Es muy difícil creer que todo estuvo bajo su control y que nada de lo Hecho fue al azar y de pronto suponer que le toca al hombre establecer sus tiempos, sabiendo que estos tiempos demostrarían o lo guiarían a ver La Obra del Creador y Sus intenciones.

EL, que como vimos no tiene una métrica de tiempo para EL, porque siendo eterno, EL, Fue, Es y Será, como Su propio Nombre nos lo indica, y partiendo de que el tiempo "finito", EL Lo creó para el hombre y la creación que tendría como escenario para desarrollar Su programa de rectificación en la eretz, esta tierra donde Lo puso, para cumplirlo, luego de sacarlo de adamah, donde fue creado, dicho sea de paso, eterno también como EL, condición esta que le fue suspendida temporalmente mientras se cumple este programa de 6000 o 7000 años de rectificación.

Entonces, es fácil ver como era necesario que fuera La Voluntad del Mismo Creador al crear el tiempo del hombre, desarrollar un "calendario" que permitiera al hombre y muy especialmente a Su Pueblo, medir, contar y usar ese tiempo, ese recurso que colocaba su disposición.

Desde el principio nos mostró que sería EL Mismo Quien Lo diseñaría y lo pondría en funcionamiento para lo cual puso en la expansión las luminarias sobre la eretz, una mayor, el sol para iluminar el día y una menor para reflejando la luz de la mayor, iluminara la noche y también separaran las estaciones que inicialmente fueron cuatro, los días y los años.

Vemos en algunas versiones de La TORAH, que EL incluyó la determinación de los tiempos, de Sus Convocatorias o Citas al hombre que fueron llamadas, El Shabat semanal y Las Fiestas Escriturales o Fiestas de EL.

Entonces quedó completamente cubierto todo su calendario y su funcionamiento desde el principio de la creación:

- 1. Elemento regulador de ese calendario, el sol la luna y las estaciones que se producen en su desarrollo y que regulan las cosechas el alimento con el cual EL Suple a Su Amada, a Su Esposa.
- 2. Las divisiones de ese tiempo; el día, la semana, el mes, los años y las estaciones, además sujetó todo ese calendario a Su Voluntad y Su Soberanía Divina.
- 3. Colocó estos instrumentos para que dependiéramos cada día, cada semana, cada mes y cada año, cada descanso, de nuestro trabajo y del cansancio de la tierra, las generaciones y la vida o tiempo de vida según su comportamiento con relación a la rectitud del corazón o su obediencia y acatamiento a Su Plan de rectificación.
- 4. Sujetó a la profecía y el cumplimiento de Sus Planes y Propósitos a este calendario y sus mediciones.
- 5. Nos Muestra como Esposo que debemos esperar todo de EL, cuando miramos al cielo y buscamos el avistamiento de la luna, de su comienzo al crecer como Luna Nueva y del sustento que EL Ha comprometido suplir a Su Esposa, como Esposo y

Proveedor de su casa. Cuando miramos cada año a la madurez de las espigas de la cebada.

- 6. Nos hace sentir cuando nos sujetamos a Su Calendario con la absoluta seguridad de que EL todo lo tiene bajo Su Control y todo Lo hizo para nosotros, Su Pueblo, Su Amada.
- 7. Y nos muestra que Su Obra de la creación para Seducirnos fue y será siempre perfecta y que no olvidó ningún detalle para que la pudiéramos disfrutar y sacar todo el provecho para agradarLo y ser felices.

#### CÓMO FUNCIONA SU CALENDARIO

LOS DÍAS: Los días en escritura van de la luz a la luz, de tarde en tarde, cuando observamos que va a comenzar el ocaso del sol y antes de que salgan las estrellas y le sigue la mañana.

Las horas de luz en los días son más de 80% del tiempo, y en Israel por su posición con respecto al cono de luz del sol, la oscuridad absoluta lo es del -----%, veamos un cuadro de lectura de luz, que investigó nuestro hermano ------ y que adjuntamos para su conocimiento.

Como cosa curiosa el calendario de los gentiles paganos hecho a petición de Roma y que se observa en todo occidente y en la mayoría del mundo, los días van de las tinieblas a las tinieblas, de la oscuridad absoluta a la oscuridad absoluta y de la noche a la madrugada pasando por la por la tarde.

El Creador lo Instituyó como una medida del período más sencillo de la creación cuando la hizo día a día durante seis días tal y como lo indican Las Escrituras. Una de las señales de la obediencia a La Voluntad Divina, es el reconocimiento de la estructura de los días, su cuenta y su orden dentro del contexto de los acontecimientos proféticos y la historia de Sus Obras y la de Los Suyos.

Énfasis muy especial les da cuando se refiere a los días con sus noches, a los días aquellos, al día del Adón, al día de Su Ira, de Su Juicio, de Su Resurrección como Mashiah Sacrificado, el día de Su Regreso, el día de Su Coronación y Su Boda, etc.

Luego lo referencia con todo el tiempo para los hombres y su cumplimiento, cuando alude a que "Un día es como mil años, y mil años como un día", refiriéndose al total del tiempo de la rectificación o de la historia del hombre, de 6 días y el séptimo milenio.

Como los gentiles no tienen la revelación por carecer de La Chispa, de La Naturaleza Divina, porque la rechazaron e interpretan con la "sabiduría" humana, por ejemplo, leen que aquel día en que Vendrá El Mashiah, nadie lo sabe, ni los ángeles de los cielos y disciernen en a qué ángeles de los cielos se refieren Las Escrituras y por eso, ese día para ellos y para esos ángeles es el "día escondido."

Luego el día en que en La TORAH y en El Pueblo de Israel, establece una gran diferencia con los gentiles el resto de las naciones.

SEMANAS: Cuando El Creador Bendito Sea Su Nombre יהוה, Se tomó 6 días para Hacer, para Crear y el día séptimo Descansó, Reposó, Cesó de Crear, Montó de una vez, la semana. Gen. 2:1,3; Shemot 16:23,26.

La autonomía que El Creador Le Da al hombre para su propio desarrollo y crecimiento, para el mantenimiento de la creación cuando Le Dice que trabaje 6 días de la semana y que en ellos puede colocarse su sello personal a ese Regalo maravilloso que El Creador Le dio para Seducirlo y Bendecirlo por el mayor período de ese tiempo que también le concedió para rectificar.

6 días laborales y sólo un día para reposar, Encontrándose para compartir Sus Secretos, Su Palabra, Sus Deseos, repasar Su Plan perfecto, reposar, descansar y reponer fuerzas en Su Shabat.

Recordemos que así como al día séptimo Llamó Shabat, al primero Llamó Rishón; al segundo, Shení, al tercero Shlishi; al cuarto revií; al quinto, Shamishi, al sexto, Shishí.

Los nombres que el calendario romano usa para los días, son nombres de dioses falsos que a nosotros nos está prohibido mencionar y que la asimilación y el secuestro de los gentiles paganos han sometido al mundo y pretenden hacer con nuestro Pueblo, en forma aparentemente sutil e inofensiva.

La alegoría de la semana se usó también para nominar períodos profeticos como el caso de las profecías de Daniel por ejemplo. Por supuesto está estructura Divina fue tomada por los paganos para montar sus calendarios y sus tiempos.

MESES: Cada ciclo de la luna, no como un dios como la tomaron los paganos, sino como un instrumento que no tiene luz propia y que depende de otra luminaria, el sol, para reflejarla, para eso, precisamente para que "no se crea" un dios, ese ciclo de aproximadamente 29 1/2 días cada uno, entre luna nueva o novilunio y novilunio forman un mes el mes, esos meses ya contados en 29 ó 30 días para efectos prácticos y de manera intercalada.

Los meses empezando por aquel mes que El Creador Denominó como el primero de los meses, cuando El Pueblo fue sacado de Egipto, no tienen nombre, como sí se los pusieron a los meses en el calendario pagano denominándolos con los nombres de dioses falsos y héroes del paganismo. Luego cuando El Pueblo salió de Babilonia lleno de su influencia pagana, le puso nombres también paganos, inclusive se metió un "autogol" al poner un mes Tamuz, producto de la asimilación, que cuando nos descuidamos también nos hace tropezar.

A la salida de Babilonia, se borró de un plumazo la denominación original de los meses es decir, mes primero, segundo, tercero, etc. hasta el 12 y fue cambiado por nombres paganos y babilónicos que aún se conservan hasta el día de hoy, como lo vemos en el siguiente cuadro, que además muestra la extraña división entre los meses o mejor del orden civil (?) y el orden religioso o espiritual, colocado este por El Mismo Creador, lo que muestra a las claras, los estragos causados por "la sabiduría" de los hombres en contravía a lo dicho por La TORAH y La Autoridad del Espíritu.

Veamos el cuadro de la denominación de los meses y su orden según los hombres y La TORAH.

| DE LA TORAH; RELIGIOSO | DE LOS HOMBRES; CIVIL |  |
|------------------------|-----------------------|--|
| 1. Nisan (Aviú, Aviv)  | Tishri (Etanim)       |  |
| 2. Iyar (Ziv)          | Shesvan               |  |
| 3. Shivan              | Kislev                |  |
| 4.Tammuz               | Tevet                 |  |
| Ab (Av)                | Sebat                 |  |
| Elul                   | Adar                  |  |
| Tishri (Etanim)        | Nisan (Aviv, Aviv)    |  |
| Shesvan                | Iyar (Ziv)            |  |
| Kislev                 | Shivan                |  |
| Tebet (Tevet)          | Tammuz (Tamuz)        |  |
| Sebat                  | Ab (Av)               |  |
| Adar                   | Elul                  |  |

Todas Las Fiestas del Creador se rigen por el calendario de La TORAH, desde el principio hasta hoy y eso no ha variado.

Con una formación muy importante y es que a partir del año 4100 aproximadamente desde La Creación, Hillel II, creó un calendario perpetuo, matemático y astronómico, debido a la dificultad que representaba por los continuos exilios del Pueblo de la eretz Israel, lo que impedía los avistamientos en Jerusalém tanto de la luna como de las espigas, lo que lógicamente descontrolaba o impedía seguir

los tiempos, las estaciones, los días cabezas de mes y de año y por consiguiente de los años.

Se adujo también que este calendario perpetuo unificaba al Pueblo de Israel en cualquier lugar donde se encontrara y si bien no era la expresión de La Voluntad Divina, ofrecía una alternativa de "cumplimiento" de Las Fiestas, Citas o Convocaciones Apartas con alguna aproximación a esa Voluntad Escrita en La TORAH y en sus corazones.

No vamos a juzgar por no correspondernos las razones para los exilios; pero, lo cierto es que si hubiéramos obedecido v vivido con todo nuestro corazón Sus dócilmente Instrucciones, Su Ley, La **TORAH**  $\mathbf{V}$ Lohubiéramos Reconocido, Bendecido y Honrado Su Santo Nombre, se habría cumplido Su Palabra de que viviéramos en paz y con seguridad en nuestra tierra, la que EL Mismo nos Dio como Heredad, entonces quizás debimos clamar por perdón y rectificar nuestra conducta necia y corazón duro, para conseguir que pudiéramos regresar a nuestra tierra y/o no salir de ella siendo lo que EL Pidió que fuéramos y que nosotros nos comprometimos a hacer y así disponer en forma natural de Sus tiempos de agradarLo.

Pero preferimos "fabricar" un calendario perpetuo, que no Lo consulta, que no depende de EL, como nuestro Elohim, haciendo lo que criticamos a los paganos y aún continuamos en la mayoría del Pueblo, haciéndolo, a pesar de estar de nuevo en la eretz Israel.

Desde luego hay un pequeño remanente que conserva el calendario lunar/solar y agrícola y cada mes está pendiente del avistamiento de la astilla de la luna, para decretar el rosh jodesh o cabeza de mes.

#### CUADRO ANTIGUO DE LOS MESES Y SU SIGNIFICADO

| Nombre de los meses                                            | Significado                                       | Número días  |
|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|--------------|
| Nisan (acadio, sumerio) Aviv/Abib (hebreo)                     | Retoño, primero brote, primavera, cebada, espigas | 30 días      |
| Iyar (acadio) Ziv (fenicio/hebreo)<br>shení (hebreo)           | Luz, luminosidad, resplandor.<br>Segundo          | 20 días      |
| Siván (acadio)<br>Shlishi                                      | Calor, ardor solar.<br>Tercero                    | 30 días      |
| Tammuz/Tamuz (acadio)<br>Revií (hebreo)                        | Deidad babilónica solar, primaveral.<br>Cuarto    | 29 días      |
| Ab/Av (acadio)<br>Menajem Av (hebreo) Shamishi<br>(hebreo)     | Cañas, juncos, el que consuela.<br>Quinto         | 30 días      |
| Elul (acadio)<br>Shishi                                        | Cosecha, purificación.<br>Sexto                   | 29 días      |
| Tishri (acadio)<br>Etanim (fenicio/hebreo)<br>Shebihí (hebreo) | Comienzo, poderoso.<br>Séptimo                    | 30 días      |
| Shesvan (Jeshvan)<br>Sherini (hebreo)                          | Octava luna.<br>Octavo                            | 29 o 30 días |
| Kislev (acadio)<br>Teshihi (hebreo)                            | Pleno, gordo, abundante.<br>Noveno                | 29 o 30 días |
| Tevet (acadio)<br>Asiri (hebreo)                               | En lo que uno se hunde.<br>Décimo                 | 29 días      |
| Sebat/Shevat (acadio)<br>Ashtei (hebreo)                       | La lluvia.<br>Undécimo                            | 30 días      |
| Adar (acadio)<br>Shettayim (hebreo)                            | Granero, nublado.<br>Duodécimo                    | 24 días      |

FUENTE: Calendario Hebreo y Su Significado. Rav Idan Polashky IMC, Enciclopedia del acontecer judío. Editorial Sefarad/México. DE. Edición Centenario. Primera edición 1949, Pág. 301

Cada 3 años se añade un mes más llamado Adar II o ve adar y ese año se llama bisiesto o embolismal.

<u>AÑO</u>: Como vimos el año se constituye de 12 meses, unos de 29 y otros de 30 días y cada tres años se agrega un mes más, es decir, que el año bisiesto tiene 2 meses de Adar, o sea, 13 meses.

Los años se usan para el conteo del shemitá o año sabático, que consiste en un Mandamiento que permite el descanso de la tierra en la eretz Israel, por cada 6 años de trabajo, de sembrar y cosechar, hay un año el séptimo, en que no se siembra.

Cada siete shemitás (7x7) más un año, se vuelve a dejar descansar la tierra y se llama Yovel o Yubel en el año 50 se condonan las deudas, se libera a los presos, se devuelve la tierra a sus dueños, se liberan los esclavos.

Con la medida de los años, El Creador Le otorgó la vida al hombre, luego de que el hombre transgrediera Su Voluntad en adamáh, en El Gan Eden, El Creador Le quitó la inmortalidad temporalmente y lo envió a la eretz a rectificar por mil años como límite promedio de vida, pero el hombre continuó transgrediendo Su Voluntad y se mezcló con los ángeles caídos y El Creador Lo borró de la faz de la tierra, sólo Dejó a Noé, su familia y unos animales y Bajó la edad promedio de vida a 120 años después del diluvio con el cual limpió la tierra y como el hombre se endureció de

corazón y continuó dándole la espalda al Creador, éste le redujo su vida sobre la tierra a 70 u 80 años tal y como estamos en la actualidad, como ya lo vimos hasta completar 6000 años.

Todos los meses tenían una denominación agrícola en Las Escrituras, además de la numeración ordinal de 1º, 2º, 3º, etc. se llamaban porque generaba la tierra y se decía muy especialmente en tiempos del Segundo Templo:

- El mes de la cosecha.
- El mes de la siembra.
- El mes de la recolección.
- El mes de la cosecha del lino.
- El mes de la cosecha de la cebada.
- El mes de la vendimia.
- El mes del verano.
- El mes del invierno.
- El mes de traer los frutos al templo.

Cuando se destruyó el segundo templo, y luego de la salida de Babilonia con las traducciones al griego y a otros idiomas, cuando se perdió este sentido y se le dieron nombres arcadios o babilónicos y eso hizo que se pasará por alto también un poco la vinculación o la importancia de la agricultura para identificarlos.

Toda vez que el calendario está vinculado a las estaciones y estas a la agricultura, producción de los alimentos o el sustento del Pueblo, esto es sumamente delicado y denota que El Pueblo fue perdiendo el valor o aprecio por el calendario del Creador y su sentido profético, lo cual lo alejó del estricto cumplimiento de Las Citas o Convocaciones y su significado espiritual.

Fue el comienzo del reemplazo de lo dicho con claridad en La TORAH, que juramos obedecer, por lo que opinaron los sabios y los grandes rabinos y se desplazó la revelación para todo El Pueblo, por la interpretación de unos cuantos y sus takanot o halajot.

El sentido de las estaciones planteado desde el principio de la creación y su relación por ejemplo con las lluvias tiene que ver exactamente con la responsabilidad del Esposo de suplir el alimento y el sustento a Su Esposa en la época de estas lluvias y el efecto en los campos le recordaba al Pueblo que Su Jatán, estaba pendiente de ellos, como veremos en el siguiente cuadro que muestra este gran sentido espiritual en un hecho agrícola y climático.

## CUADRO DE RELACIÓN CLIMÁTICA Y ESTACIONAL CON LAS COSECHAS

| MES LUNAR                                 | LUNA NUEVA     | DÍA, MES | FIESTA, CITA                                                                    | ESTACIÓN,<br>CLIMA                      |
|-------------------------------------------|----------------|----------|---------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| 1 Abib o Nisan<br>Primero<br>Shemot 23:15 | Marzo<br>Abril | 1        | Luna Nueva                                                                      | Lluvias tardías.<br>Joel 2:23           |
|                                           |                | 10       | Se elige el cordero<br>pascual. Shemot<br>12:3                                  |                                         |
|                                           |                | 14       | Se sacrifica el cordero y se consume el 15. Shemot 12:6,8                       |                                         |
|                                           |                | 15       | Comienza Panes<br>sin levadura.<br>Lev. 23:6,7                                  |                                         |
|                                           |                | 16       | Comienza la<br>ofrenda del omer.<br>Lev. 23:10,14                               | Cosecha de la<br>cebada                 |
|                                           |                | 21       | Último día de<br>panes sin levadura.<br>Lev. 23:8                               | Comienza la estación seca               |
| 2 Zif<br>Iyar<br>Ir:6:1                   | Abril<br>Mayo  | 1        | Luna Nueva                                                                      |                                         |
|                                           |                | 14       | Pascua Shení, para<br>los que estaban<br>impuros el primer<br>mes. Núm. 9:10,11 | El trigo madura en<br>los lugares bajos |
| 3 Sivan<br>Ester 8:9                      | Mayo<br>Junio  | 1        | Luna Nueva                                                                      | Cosecha higos                           |

|                                         |                       | 6     | Fiesta de Las<br>Semanas (Shavuot)<br>se ofrecen panes el<br>día 50, desde el 16<br>de Aviv. Entrega<br>TORAH y Ketuváh | Estación calurosa,<br>cosecha de trigo.                        |
|-----------------------------------------|-----------------------|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
| 4 Tamuz                                 | Junio<br>Julio        | 1     | Luna Nueva                                                                                                              | Cosecha de trigo en<br>las montañas.<br>Primeras uvas.         |
| 5 Av                                    | Julio<br>Agosto       | 1     | Luna Nueva                                                                                                              | Aceitunas en el llano.                                         |
| 6 Tishrei<br>Primer libro Reyes<br>8:2  | Septiembre<br>Octubre | 1     | Luna Nueva Fiesta de las trompetas (10 Fiestas). Año civil. Lev. 23:27,32 Lev. 16                                       |                                                                |
|                                         |                       | 10    | Día de la expiación<br>(Yom Kipur)<br>Entrega Tablas y<br>TORAH.<br>Lev. 23:27,32<br>Lev. 16                            |                                                                |
|                                         |                       | 15-21 | Fiesta de la cosecha<br>o Sukkot.<br>Lev. 23:34,43                                                                      | Fin de la cosecha de los frutos.                               |
|                                         |                       | 22    | Santa Convocación.<br>Lev. 23:36,39<br>Núm. 29:12,35                                                                    | Comienzan las<br>lluvias tempranas y<br>el arado de la tierra. |
| 8 Heshvan<br>Primer Libro<br>Reyes 6:38 | Octubre<br>Noviembre  | 1     | Luna Nueva                                                                                                              | Siembra de cebada<br>y trigo.                                  |

Fuentes varias: Texto Bíblico, Enciclopedia Hebrea Los Judíos y Los Tiempos. R. Goldsman. Argentina. Edit. Alef.

| 9 Kislev<br>Neh.1:1                   | Noviembre<br>Diciembre | 1       | Luna Nueva<br>Fiesta de las luces<br>Hanuka | Lluvias de invierno.                             |
|---------------------------------------|------------------------|---------|---------------------------------------------|--------------------------------------------------|
| 10 Tevet<br>Ester 2:16                | Diciembre<br>Enero     | 1       | Luna Nueva                                  | Se pone verde la<br>vegetación en los<br>llanos. |
| 11 Sebat<br>Zac. 1:7                  | Enero<br>Febrero       | 1       | Luna Nueva                                  |                                                  |
| 12 Adar<br>Ester 3:7                  | Febrero<br>Marzo       | 1 14-15 | Luna Nueva<br>Purim.<br>Ester 9:21          | Las naranjas<br>maduran en los<br>llanos.        |
| 13 Segundo Adar<br>7 veces en 19 años | Marzo                  | 14-15   | "Purim"                                     | Maduración en<br>Jericó                          |

Como vemos en La TORAH y en El Tanak, todo lo referente al calendario hebreo de Elohim para Su Plan perfecto y Propósitos, se basa en unos principios espirituales que se manifiestan en cosas físicas y que no hay que olvidar para no perder la comunión íntima con EL, pues obedecen todos Su Voluntad Divina que no puede por ningún motivo ser sustituida en ningún caso por la voluntad del hombre.

Esos principios básicos son:

- 1.ÉL, Puso el calendario al hombre para mantener Su orden perfecto y recordarle que Es Soberano y Adón del universo, que nuestras vidas fueron escogidas para EL y que nos comprometimos a obedecerLo en todo.
- 2. Que EL Es el tiempo, porque EL, Es, Fue y Será.

- 3. Que le dio el tiempo al hombre, a Su Pueblo para que rectificara sus transgresiones y le dio un mecanismo para medir el tiempo, que EL controla.
- 4. Que Su calendario muestra precisamente las estaciones, el clima, la producción de alimentos, Sus Citas o Convocaciones precisas.
- 5. Que Usó la luna, el sol y la agricultura para regular Su calendario.
- 6. Que al hombre no le es dado variar por ningún motivo sus tiempos.
- 7. Si algunas veces por efectos climáticos, la luna no se observa, cambian las lluvias o el clima impide las cosechas, el hombre tiene que revisar Su obediencia y el cumplimiento de su compromiso para con El Creador y poner los remedios o rectificaciones necesarias para que El Creador Le devuelva la normalidad y el hombre cuente con Sus Instrumentos.

El hombre que desconoce los tiempos del Creador desecha Su máxima Autoridad y es rebelde, necio y duro de corazón.

"Este mes os será primero de los meses para vosotros, este será el primero de los meses del año". Le dijo יהוה a Moshéh que le dijera a Su Pueblo.

Así como la semana fue regulada por el Shabat, así también el año lo regulan Las Fiestas, la luna y las cosechas.

El Shabat no depende de ningún calendario ni de conteos, de registros, es completamente independiente y funciona de corrido de forma continua, por eso es tan solemne y apartado para EL.

Quienes en forma equivocada sujetan el día séptimo de la semana a cualquier calendario, sólo manifiestan su ignorancia y desconocimiento de Su origen y propósito. muestra de sumisión y acatamiento

No basta con decir que Le obedecemos o que nuestra vida Le pertenece, es necesario darle claras señales de obediencia, sumisión, acatamiento y una de ellas es dejarse guiar, vivir Sus tiempos y usar solo Sus instrumentos para que sean Sus tiempos los que conduzcan nuestras vidas que son Suyas y nos podamos encontrar de verdad con EL, el día y la hora señalada como señal de reconocimiento, respeto y amor.

Los años son usados por EL como una referencia a Sus premios o castigos. Vemos el ejemplo cuando dice en La Ketuváh o 10 Palabras "que honrar al Padre y La Madre le traerán largura de años en la tierra que le dio a nuestros padres".

Pero hay un tipo de sumisión o acatamiento que no es grato como el que menciona la enciclopedia Wikipedia cuando hablando del origen del calendario de Hillel II, dice:

"Se cree que la razón por la cual Hillel II, público el calendario hebreo tal como se utiliza desde sus tiempos hasta nuestros días, proviene de las decisiones tomadas por el cristianismo en el Primer Concilio de Nicea celebrado en el año 325 a instancias del emperador Constantino I El Grande, según la tradición cristiana, Jesús de Nazaret fue crucificado en el viernes santo, coincidente con el viernes de la Pascua judía.

El Concilio decidió desvincularse del judaísmo también en ese aspecto y prescindir de la necesidad de averiguar año tras año, la fecha exacta de La Pascua judía, a tal efecto, se estipuló que el primer día de La Pascua cristiana, el domingo de Pascua o de Resurrección.

Se celebra el primer domingo después de la luna llena, inmediatamente luego del equinoccio de primavera. Cabe destacar que al independizar el calendario el calendario litúrgico cristiano del hebreo, perdió el primero la flexibilidad y el calendario que caracteriza a este último lo que terminó causando con el correr de los siglos, el corrimiento de la Pascua cristiana hacia el invierno, desfase que hubo de ser corregido al cabo de un milenio por el Papa Gregorio XIII por medio del calendario gregoriano, de todos modos la decisión de Nicea despertó temor entre los judíos de la época, que los cristianos les prohibiesen anunciar los comienzos del mes y los embolismos de cada año indispensables para el normal discurrir de la vida judía; de ahí la necesidad de un calendario preestablecido de antemano y aceptado por las por las diásporas del Pueblo judío".

Tomado de Wikipedia. El año Bisiesto, Embolismo o "pre-nado". Los subrayados son nuestros.

Como dijimos en varios lugares de este documento, no entraremos en juicio, no es nuestro oficio, pero que una enciclopedia tan connotada como Wikipedia diga que fue el temor a que el cristianismo le prohibiese al judaísmo algo, fuera el motivo de tener un calendario preestablecido o perpetuo, contraviniendo La Voluntad y Soberanía del Creador y lo estipulado en La TORAH, eso, ya es lo máximo es un sometimiento inaceptable, pero supongamos que las circunstancias de entonces lo justificaran, entonces ¿Qué ha pasado en nuestros tiempos? ¿Qué cristianismo ahora nos puede amedrentar, que se nos pueda prohibir? ¿Por qué El Pueblo hebreo no regresa a sus fundamentos, a sus orígenes y raíces?

Cuando estoy escribiendo sus pasajes, se está produciendo en Israel la visita del Papa Francisco y veo en televisión que lo reciben con gran pompa tanto el primer ministro, como el presidente y peor aún los más importantes rabinos de nuestro Pueblo, además de los prelados de las Iglesias ortodoxas incrustados en esta tierra, pero vi con gran asombro que desocupan El Kotel, El Muro de los Lamentos para que Su "Santidad", lo pueda visitar sacando a nuestros hermanos que permanecen orando y rezando, por el último vestigio de nuestro templo. ¿Qué es eso, por favor?

Lo llevan más tarde al Museo de la Shoá, le presentan a algunos sobrevivientes y le besan las manos y él a ellos y "hace" una oración para que no se repita ese horror del holocausto. ¿Acaso se perdió la memoria? Bueno es perdonar y olvidar, pero ¿En qué edifican estas demostraciones de populismo y ecumenismo con Edom, con Roma?

Un rabino a quien amo por su testimonio y entereza, me responde con gran sabiduría que los judíos laicos que gobiernan hoy a Israel, no están sujetos a La TORAH, les interesa más el reconocimiento de "los jefes de Estado de todas las naciones", que lo dicho por 'Ios jefes de Estado de todas las naciones", que lo dicho por Ios en Las Escrituras y que ese es el sentido de tal encuentro. Yo lo creo ahora así, cómo El Sionismo reemplazó a La TORAH, por La Constitución Política, El Canto del Moshéh por el himno; El Sanedrín, por El Parlamento, al sumo sacerdote por el presidente o el primer ministro y lo que es peor, la teocracia por la democracia que abomina El Creador.

Es tan difícil ser judío hoy porque es tanto lo que se debe conocer y que está escrito en una innumerable lista libros y esoterismos, que el judío promedio se desanima y prefiere no ser "religioso" u "observante" y por eso los cristianos, por ejemplo, siguen pisando nuestro suelo y dando la sensación de ser autoridad espiritual sobre o paralelamente a nuestro pueblo ???

No quiero pensar que este visitante (?) sea el personaje que nos anuncia Las Escrituras, que protagonizará la abominación desoladora y ya algunos de nosotros lo estamos aceptando, porque ya estamos en los postreros días.

De todas maneras es mejor estar apercibidos, velando y orando con celo por todo lo grande y maravilloso que nos han dado y nos pertenece por herencia.

Ahora y luego de su visita, este personaje está ofreciendo sus buenos oficios como mediador en el conflicto que sostienen los terroristas de Hamas, AlQaeda y el gobierno de Gaza, con nuestro Pueblo, olvidando, el que dice ser religioso, la cabeza de Roma, lo escrito y estipulado en La TORAH al respecto. Veremos y quizá nuestros gobernantes no caigan en esa trampa del maligno.

De esa enciclopedia se sacan los siguientes datos:

| LONGITUD DEL AÑO | BISIESTO | NO BISIESTO |
|------------------|----------|-------------|
| DEFICIENTE       | 383      | 353         |
| REGULAR          | 384      | 354         |
| COMPLETO         | 385      | 355         |

El aplazamiento de un año se compensa con la adición de un día al segundo mes o la sustracción de un día al tercer mes, un año común judío, sólo puede tener 353, 354 o 355 días, un año bisiesto es siempre 30 días más largo y por lo tanto puede tener 383, 384 o 385 días.

### LOS SHEMITOT

Los períodos como vimos anteriormente de descanso de la tierra, que debe ser trabajada 6 años seguidos, son al séptimo año, que se deja de sembrar, abonar o regar y en el que sólo se debe cosechar y se denomina "shemitá", año sabático o de reposo.

Estos períodos sólo se deben observar y fueron hechos para reponer la tierra de Israel, pero se pueden aplicar si se desea en el resto del planeta lo cual no se hace, que sepamos.

Es una valiosa forma de darle reposo a la tierra para que genere de nuevo sus valores nutrientes y seguir produciendo normalmente, pero también lo son para probar la obediencia y la sumisión a Lo dicho por El Creador y así demostrar su fidelidad y obediencia.

En cuanto al descanso de la tierra, El Creador hace que luego la tierra produzca con mayor frescura y fertilidad cada vez, dando más y mejores frutos.

Pero en cuanto a la obediencia, la recompensa es mucho más grande y sobrenatural. Veamos por qué:

| SEIS AÑOS SE SIEMBRA Y SE COSECHA.                             | SE COME O SE ALIMENTA DE LOS<br>FRUTOS LOS 6 AÑOS CADA AÑO,<br>TRAS AÑO. |
|----------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|
| SÉPTIMO AÑO NO SE SIEMBRA,<br>SOLO SE COSECHA.                 | SE RECOGEN LOS FRUTOS Y EL PUEBLO SE ALIMENTA.                           |
| EL OCTAVO AÑO.<br>EL PRIMERO DE LOS OTROS SEIS, SE<br>SIEMBRA. | SOLO SE RECOGEN LOS FRUTOS Y<br>EL PUEBLO SE ALIMENTA.                   |
| SE COSECHA LO SEMBRADO Y SE SIEMBRA DE NUEVO.                  | SE TOMAN LOS FRUTOS Y SE<br>ALIMENTA EL PUEBLO.                          |

Sólo se siembra los 6 años de cada período y el séptimo año no se trabaja la tierra, sólo se vive de lo que los campos produzcan. Cada persona tiene derecho a tomar los frutos que necesita para su sostenimiento sin pagar por ello, pero no se puede comercializar, ni vender, ni comprar.

Algunos dicen que por cada shemitá que desobedeció, El Pueblo, El Creador Le dio un año de exilio.

#### **EL YOBEL**

Basados en el shemitá y luego de siete de éstos y un año más, es decir siete por siete más uno cada 49 años el año 50, no se trabaja tampoco la tierra y se recibe doble beneficio, el del último shemitá y el del año 50 y también las bendiciones son numerosas además de los alimentos que sobreabundan, como dicen Las Escrituras:

Se cancelan las deudas; se devuelven las propiedades; se regresan las prendas dadas en garantía y se liberan los presos, y los esclavos, entre otras.

Están medidos o divididos en período de 50 años jubileos o en 120 períodos iguales desde Adán y Eva hasta hoy, cada período un jubileo o yobel.

Si el hombre lo celebró o no, es independiente, pero esa es la medida 120 jubileos que terminan en el año 6000 de la creación sin desconocer las 70 semanas (una semana de esta profecía es igual a un jubileo), estas semanas están incluidas en los 120 jubileos totales, lo que significa que su cumplimiento profético está también incluido en este plazo total.

Vemos como todos Sus tiempos se ajustan a Sus necesidades y a Sus Propósitos, por eso cuando EL Dijo que "Cambiarán Mis tiempos y Mi Nombre" estaba previendo que el hombre haría caso omiso a Su Voluntad, es más, la contrariaría adrede y con intención.

También Dijo: "Los que Me aman, son los que obedecen Mis Mandamientos y <u>los cumplen</u>" este subrayado y agregado de los cumplen es nuestro.

### LA FIESTA DE SUKKOT

"Habla a los hijos de Israel y diles: a los 15 días de este séptimo mes, será La Fiesta de las cabañas, por 7 días, para El Eterno.

"En el día primero habrá Santa Convocación; ningún trabajo servil habéis de hacer.

"Siete días presentaréis ofrendas de fuego a יהוה; y el día octavo tendréis Santa Convocación para vosotros y presentaréis ofrendas de fuego al Elohim יהוה; asamblea solemne es, ningún trabajo servil habéis de hacer. Levítico 23: 34, 36

Y Agrega Elohim יהוה, Elohim Bendito Sea:

"Estas son Las Festividades fijas consagradas a יהוה, las cuales proclamaréis por Santas Convocaciones, para presentar a יהוה; ofrendas de fuego, holocaustos y ofrendas vegetales, sacrificios y libaciones; cada cosa en su propio día". Levítico 33:37

Fiesta de las cabañas, de las tiendas, de los Tabernáculos, de las naciones, de la cosecha de los frutos.

La celebración de esta Fiesta es la misma del inicio de la construcción del Mishkán en el desierto Su Suká para poder habitar entre los de Su Pueblo, porque allí es donde EL Mora.

"Me harán un Santuario y Yo Habitaré en medio de ellos". Shemot 25:8

Una morada similar, ensayo de Su Morada eterna que está en Adamáh y que mostró a Moshéh en toda su magnificencia, dónde iremos a morar como Su Esposa cuando EL Celebre nuestra Boda.

"Conforme a todo lo que Yo te muestro, o sea semejante al Tabernáculo y a semejanza de todos los objetos así lo haréis. Shemot 25:9 en adelante.

Ya vimos que fue el día de la expiación o Yom Kipur, cuando El Creador y Hizo subir otra vez a Moshéh y viendo el arrepentimiento, la expiación y la rectificación que había hecho El Pueblo, La Amada por la transgresión cometida y haber roto El Pacto Matrimonial el mismo día que se Lo habían Entregado y que de nuevo este día especial EL Fiel a Su Palabra y a Su Compromiso y viendo la actitud de Su Amada, el dolor en su corazón, Renovó Ese Pacto y Le Dio plena vigencia eterna esta vez.

Sólo los judíos, El Pueblo hebreo, sabe y práctica que luego de firmar la ketubah por las partes con la firma de los testigos y la aprobación de sus padres, el esposo la deja en la casa de ellos y se va a la casa de su padre donde tendrá heredad y allí construirá la que será la morada que recibirá a su pareja y será su hogar para siempre.

Así Hizo Este Jatán Amoroso y Cumplidor de Las Leyes y costumbres de Su Pueblo.

Llevó a Moshéh y Le mostró La Morada que Tenía en Adamáh, y que sería compartida con Su Esposa, Su Mishkan celestial con la grandeza y majestad que EL y ella por Su gracia merecen como Reyes de la creación y Le dijo que mientras llegaba el tiempo de La Boda construyeran un Mishkan terrenal y Le entregó los planos y Dio Las Instrucciones.

Pero como Moshéh vio que era una gran tarea, le dijo a יהוה, que él era impotente para hacerlo, por cual יהוה Escogió a dos jóvenes, uno de la tribu de Judá, Betzalel en quien Puso un espíritu especializado para hacerlo y un ayudante de la tribu de Dan, el joven Aholiav, también fue dotado de plena sabiduría y un espíritu lleno de habilidades, artes y destrezas inclusive como a su compañero para poder enseñar a todos aquellos que con su dirección construirían La Suká, El Mishkan terrenal donde EL Se Reuniría con ellos y donde Moraría.

Además del Mishkán todos sus muebles y Objetos Sagrados como Su Trono, donde pondrían las copias del Contrato Matrimonial, El Testimonio de que EL como Esposo había Sustentado a Su Esposa en el desierto y la vara de Aarón, que mostraba su autoridad como sumo sacerdote del orden de Malki Tzedek y los demás que contienen un gran e inmenso significado espiritual para EL y Su Esposa y para el resto del mundo.

# BREVE RECUENTO HISTÓRICO, COMO MARCO REFERENCIAL

Tanto los tiempos como los modos fueron críticos en todo este proceso desde la salida de Egipto, inclusive desde antes cuando fueron formadas las doce tribus de Israel, en la casa de Jacob y la forma como providencialmente El Creador que tenía todo bajo Su control permite, que por celos, José fuera vendido como esclavo para luego tener un desarrollo sobrenatural y lograr que siendo ya un visir o vice paró, logrará unirlos y consolidarlos otra vez como la base fundamental de las genealogías y papeles de Su Pueblo.

Luego del desarrollo, florecimiento y prosperidad de Su Pueblo y la muerte de Jacob, sus hermanos, paró y José con la llegada de un nuevo faraón fue despojado, hecho siervo y asimilado hasta que EL como estaba con ellos, acompañó a Jacob en su descenso a Egipto y Fiel al poder o Promesa de Matrimonio y Reino que está desde el principio en La Escritura y en cumplimiento también de Los Mandamientos 43, 44 y 45.

Levantó a Moshéh de entre Su Pueblo y Lo hizo príncipe de Egipto, Lo casó con una hija de Yitró, sacerdote y príncipe midianita y Lo llama a ser el instrumento en Sus Manos con su hermano Aarón para liberar y libertar a Su Sierva, Su Amada Israel.

Lo empodera, Lo hace elohim sobre el faraón, Egipto y la naturaleza y a su hermano, Lo hace sumo sacerdote y luego de rogar cortésmente al faraón como autoridad que dejase salir a Su Amada y este negarse, Le Envía 10 plagas, Les mata a los primogénitos, sacrifican cordero y hacen panes sin levadura, recuperan sus fortunas y salen de Egipto.

Tras una persecución y habiéndose llegado a la playa del mar de Juncos o Cañas, este se abre y les da paso en una tevilá colectiva que les quitó las impurezas rituales y allí mismo vieron la grandeza de La Justicia de Su Amado cuando Cerró las aguas y acabó con paró y sus ejércitos, todo su enemigo. Luego, prosiguió con la rectificación y el arrepentimiento, llegaron al pie del Monte Sinaí.

El creyó que había una Promesa por Cumplir para que Su Plan perfecto y Sus Propósitos fueran materializándose y el universo entero viera con sus propios ojos, que a pesar de la caída de los padres, todo seguía normal porque, EL Es Fiel y jamás varia de opinión y que Su Nombre Es sólido y Su testimonio firme en Su Amor y Misericordia, Amaba a esa Sierva y había jurado que sería Su Pareja, Su Esposa y que con ella Reinaría en toda la creación y por toda la eternidad. Le había Dado Su propia Naturaleza para que fuera de Su

mismo Linaje Real, puro, limpio y libre de cualquier contaminación, con Su figura y Ser semejante a EL y ahora después de probarla por 430 años para que ella supiera lo que significa no tener su misma naturaleza, lo que el mundo había perdido por rechazarlo y sufrirlo en carne propia, inclusive sometiéndola a su servidumbre y opresión, ahora forjada en sufrimiento luego de tenerlo todo y haberlo "perdido", EL Conmovido y Compasivo con un Amor inconmensurable, sublime, puro, Decide luego de Liberarla Llevarla de regreso a Su heredad, a su tierra que fluve leche y miel, pero primero Hablarle de Amor en un lugar que sólo le pertenecía a EL, el desierto y Darle como era lo propio, Un Contrato Matrimonial, que como Un Pacto perpetuo, la pusiera por encima de todas las naciones de la tierra y la distinguiera como Su más precioso Tesoro, como la niña de Sus Ojos así de dedicada y la asegurarse como La Reina con EL sobre todo lo creado.

Por eso la llevó al Sinaí, e Hizo subir a Su amigo e instrumento de la liberación y rectificación, a Moshéh, para Darle, para Entregarle escrita en piedra una Constancia eterna de Su Palabra empeñada como Esposo Fiel y Misericordioso y además un Manual de Instrucciones, Enseñanzas para que pudiera cumplir Su Ketuváh, mientras EL Hacía todos los preparativos para llevársela de vuelta a Morar en Su Mishkán celestial, Reinar, compartir y disfrutar de Su creación por siempre.

En este relato abreviado y secuencial se fueron dando todo los pasos que EL Soberanamente y con gran Poder fue Dando para cumplir Su Plan perfecto y Sus Propósitos, unos ya consumados y otros planteados como ensayo espiritual para que los celebremos y estemos preparados y listos para el momento en que Sus tiempos lleguen, tal y como Lo planeó y predijo.

Ya vimos cómo esos tiempos desde la caída de nuestros padres, todos absolutamente todos, se han cumplido con precisión Divina y pese a los altibajos que el hombre en su necedad y dureza ha sufrido.

Lo más importante y donde se manifiesta con más poder y gracia nuestro Creador y Esposo, es precisamente en la firmeza de Su Voluntad para que se cumpla Su Plan perfecto, haciendo que estos seis mil años de rectificación y arrepentimiento, de teshuváh de Su Pueblo sean vistos como un pestañeo, como un abrir o cerrar de Sus ojos, y viéndonos siempre limpios e irreprensibles.

Rectificar, rectificar, luego de arrepentirse y expiar, dolerse en su corazón con profunda sinceridad, una vez y otra vez, cada que la carne tropieza, para mostrarle a EL que Lo amamos y que Es nuestra pasión y nuestra Esencia y que todo nuestro ser Le pertenece y que es nuestro propósito agradarLo, obedeciéndoLo y viviendo Sus Instrucciones, Sus enseñanzas, Su TORAH y haciendo viva en nosotros esa ketuváh que ahora son nuestro ADN espiritual nuestra propia Naturaleza y Linaje Divinos.

Esta Fiesta de Sucot no es otra fiesta puntual e independiente de las otras dos de peregrinaje, es la continuación, forma parte de ese hilo conductor compacto y único de Su Plan perfecto y Sus Propósitos eternos, es una pieza que encaja perfectamente en ese hermoso cuadro que como rompecabezas se va armando en el cumplimiento de sus ensayos y sombras, como que es el momento en el cual EL Muestra Su Morada eterna, en La Heredad del Padre Eterno y Creador de todo cuanto existe y le pide a Moshéh que le construya una réplica en la eretz Israel, un Mishkan terrenal, una tienda de Encuentro, un lugar idéntico, una maqueta de lo que tiene Preparado para Morar eternamente con Su Amada y Dota a dos jóvenes para que Lo construyan.

Es una forma hermosa para que esta Sierva Suya ahora Su Esposa, mediante Su Pacto eterno, pueda visualizar su futura Morada.

La suká, no sólo la cabaña que debemos levantar en nuestros hogares para vivir y compartir durante estos días de celebración es muy significativa, es la conmemoración de este Mishkan celestial que ya viene para nosotros y dónde ministraremos como sacerdotes del Orden de Malki-Tzedek y bajo Su dirección como Sumo Sacerdote eterno y Puro.

Pero también se refiere a que tenemos que organizar, construir, edificar la Suká de nuestro corazón dónde EL Ha Depositado una porción Suya, de Su propia Naturaleza y además Depósito cuando Escribió con Su Puño y letra La Ketuvah y La TORAH, cumpliendo así aquello que "A quien Llama, Dota" y nosotros fuimos llamados a ser Su Esposa, Su Ayuda idónea, Su Pareja y era necesario que nos Dotará para que pudiéramos cumplir con Su propia condición de ser de Su linaje único porque no puede recibir mezclas o impurezas.

Este sólo hecho, ya es una forma Suya de hacer que seamos puros y sin mancha en nuestro espíritu, en nuestro ser espiritual para que Su Plan se cumpla, no se suspendió, no se retrasó, sigue igual, porque lo que está rectificando es nuestra carne que cayó, puesto que nuestro espíritu no lo puede hacer, pues como es Su propio espíritu, una pequeña, pero suficiente porción, no puede pecar, no puede caer.

"Y Me harán un Santuario y Yo Habitaré entre ellos". Shemot 25:8

Era la garantía concreta de Su Presencia permanente ya como Esposo celoso, pero también Inspirador, Proveedor, Guardador, Sanador, Misericordioso, Amoroso, Protector de cualquiera que como en el pasado la pudiera agredir o atentar contra ella, Maestro, Guía, Consolador, Consejero, Juez Justo, que se alegre con sus éxitos y se maraville de Sus logros y proezas, que infunda temor y respeto, solidaridad y colaboración, que sepan de Su Poder y de todo grande y Majestuoso que Es, que trae la lluvia a tiempo, calienta en el invierno y en las noches protege del sol y refresca cuando hace calor, que evita las enfermedades y dolores y llena la naturaleza de bienes y belleza para ella.

Trae lo sagrado y lo elevado, aleja la iniquidad y las tentaciones y sobre todo muestra que EL Es El Único y no hay otro.

Cada que posaba Su nube sobre El Mishkan, Su Presencia hacia sentir a esa Sierva, Su Pueblo, que podía habitar tranquilo y con seguridad y que Su Consejo y Justicia, la proveeduría de Sus deseos era atendida, Era Su Creador sí, pero Era Su Esposo también y ellos lo sabían.

Si esto lo hacían desde la salida de Egipto, ahora con más fuerza y más claramente quedó definido puesto que ya no sólo era un Guía y Protector, no, ahora EL había asumido la obligación de Morar entre ellos.

Estos dos pasajes de La TORAH, demuestran estas dos circunstancias especiales:

"Y יהוה El Eterno, iba al frente de ellos, de día una columna de nube para guiarlos en el camino, y de noche en una columna de fuego para alumbrarles, a fin de que anduviesen de día y de noche.

"No se apartaba la columna de nube de día y la columna de fuego de noche, de delante del Pueblo. Shemot 13:21.

Y por otra parte y luego Entregarles El Contrato Matrimonial:

"Harán ellos, en Mi Nombre, un Santuario y Yo Habitaré entre ellos". Shemot 25:8

Si bien es verdad que al principio y mientras llegaban a su tierra prometida a la eretz Israel, ese Mishkan era ambulante, era portátil, lo debían trasladar de un lugar a otro según Su Voluntad en ese tránsito por el desierto que además estaba previsto que fuera corto, que durara pocos días, se prolongó por 40 años debido a varios factores que lo obligaron a usar de Su Disciplina y Justicia para Enseñarles modales y fidelidad, para erradicar de entre El Pueblo las ataduras y vicios que afectaban la relación entre Esposos. Veamos algunos de ellos:

- ©Fueron contestatarios y murmuradores, hacían lashón hará, constantemente y eso Lo disgusta y estaba prohibido, además socavaba la unidad y la obediencia, minaba la disciplina necesaria para proseguir el camino sin problemas.
- Discutían constantemente la autoridad de Moshéh y Aarón Puesta por Elohim que los había sacado y guiado pacientemente hasta esos momentos.
- Dudaron en materia grave de la bondad de la tierra prometida, cuando nombraron a sus príncipes para ver si lo dicho y prometido era lo que a ellos les convenía y/o les servía.
  - Estos y otros problemas más.

Entonces El Esposo tomó la decisión de retrasar por 40 años lo que pudo hacer en pocos días, quizás una semana más y durante ese tiempo fueron cortados, murieron todos los gentiles que salieron con ellos de Egipto y los seiscientos mil hombres listos para la batalla de los cuales sólo entraron dos únicamente a la tierra prometida, Caleb y Josué y los hijos nacidos en la libertad, en el desierto.

Fue una limpieza muy dura, pero una enseñanza tremenda que no debemos olvidar jamás y digo esto, porque tal parece que aunque aprendimos y continuamos haciendo lo mismo:

- Somos murmuradores y hacemos lashón hará continuamente.
- No obedecemos La TORAH, la discutimos y preferimos lo dicho por los hombres, sus takanot y sus halajot.
- Dudamos de que la tierra que nos dieron que fluye leche y miel, sea nuestra y queremos negociar parte de ella para ganar la paz con nuestros enemigos.
- Permitimos que la idolatría de los gentiles nos intimide y llene de sus profanaciones, templos, imágenes y doctrinas nuestro suelo.
- No aceptamos el regreso de las diez tribus que El Creador está llamando y le ponemos condiciones que no están en La TORAH y fuera de eso les cobramos su supuesta "conversión".

- La desobediencia a La Verdadera TORAH de Moshé, la que escribió El Creador en cada corazón y puso en cada mente y el invento de "La TORAH oral" puesta en algunos cuántos hombres, que son muy santos y sabios, pero que no obedecen al principio Escritural del Creador de poner Su Palabra y Su Voluntad en TODOS sus hijos y en cada corazón y en cada mente, sino tan sólo en algunos de ellos, cuando EL Mismo Dice que nadie enseñará más a su prójimo, ni nadie dirá a su hermano, conoce a יהוה, porque Yo Mismo se las enseñaré y borraré de ellos la iniquidad y no Me acordaré más de su maldad, ha hecho que por más de cientos de años, desde el año 70 EC, no tengamos Su Morada con nosotros, un templo un Mishkan, una suká y entonces EL More entre nosotros.

Grave cosa, muy grave que El Esposo Esté ausente porque no hay Morada, porque no hay Morada espiritual y Su Esposa gime y llora Su ausencia en El Kotel, pero no toma correctivos, sigue haciendo lo que no es Su Voluntad, no rectifica, no se arrepiente y no toma en serio que somos eso,

Su Esposa, Su Amada, Su Pueblo Escogido y Apartado para EL.

### ¿QUÉ HACER ENTONCES?

Por eso, todos los hijos de Israel y Judá que están en la eretz Israel y los hijos de las diez tribus dispersas, que ahora estamos siendo llamados por Su Shofar celestial, por Su Voz de Padre Amoroso y de Esposo, con deseos de culminar Su Proyecto y Su Plan perfecto, de La Boda y El Reino eterno, todos debemos hacer teshuvá y tikum y a una voz proclamar Su Santo Nombre en nuestras vidas y obedecer La ketuvah y La TORAH de forma sencilla y poderosa como EL puso que debería ser, en nuestros corazones y nuestras mentes, directamente sin interpretaciones humanas con toda la revelación de Su Espíritu que es nuestro espíritu, nuestra naturaleza y nuestro linaje y ADN espiritual.

Bien Dice El Creador a través del profeta Hageo lo siguiente:

"Entonces vino Palabra de יהוה por medio del profeta Hageo diciendo:

"Es para vosotros tiempo de habitar en vuestras casas artesonadas y esta Casa está desierta

"Pues así ha dicho יהוה Tsebaot; meditad bien sobre vuestro camino.

"Sembráis mucho y recogéis poco, coméis y no os saciáis, bebéis y no quedáis satisfechos, os vestís y no os calentáis y el que trabaja, recibe su jornal en saco roto.

"Así ha dicho יהוה Tsebaot: Meditad sobre vuestros caminos.

"Subid al monte y traed madera y reedificad la casa y Pondré en ella Mi Voluntad y Seré Glorificado. Ha Dicho יהוה Elohim.

"Buscáis mucho y halláis poco y encerráis en casa y Yo Lo disparé en un soplo ¿Por qué? Dice יהוה Tsebaot. Por cuanto Mi Casa está desolada y cada uno de vosotros corre a vuestra casa.

"Por eso se detuvo de los cielos sobre vosotros la lluvia y la tierra detuvo sus frutos.

Hageo 1:3,11

De nuevo aquello que ocurrió en ese tiempo parece que es lo que ocurre hoy, cuando hay demasiadas sinagogas, ieshivot y lugares de estudio, pero no hay quebranto verdadero en El Pueblo de Israel y sólo un pequeño remanente guarda La Voluntad del Creador, Su TORAH, Sus Mandamientos y días de Reposo.

El país está gobernado por laicos que no reconocen La TORAH en autoridad espiritual, ni Su Elohim, ni de Su Voluntad.

Tenemos mucha confianza en el poderío militar, la tecnología, inclusive confiamos en la protección de los Estados Unidos, una nación que ha recibido a los de nuestro Pueblo y donde han prosperado, controlan la economía, las artes, buena parte de la industria, el comercio, pero pese a que fue formado con base en Las Escrituras, en La Palabra de Elohim, han maltratado a los extranjeros y los persiguen, han sacado La Biblia de las escuelas, han dejado entrar los condones a las mismas, han permitido los matrimonios homosexuales y fuera de eso, de este país ha salido la más grande cantidad de pastores evangélicos predicando el evangelio de la prosperidad.

Los Estados Unidos con su doble moral, protege a Israel y compra petróleo a sus enemigos y les vende armas, pero el problema es espiritual según nuestro concepto.

Estados Unidos se otorga el título reconocido por el gobierno de Israel de ser su defensor. La TORAH, dice, que EL Amo, Quien Defiende a Israel, Es El Creador y nadie más lo puede suplantar en esa función porque EL, Es Quien Lo formó, Lo escogió y Es Su Esposo, además de Su Elohim יהוה Tsebaot.

Es nuestra opinión, El Creador poco a poco, pero con seguridad, Ha venido quitándole a los Estados Unidos la primacía de imperio, de guardián, de potencia económica y militar en el mundo, para que en breve ya no pueda poner su mano protectora sobre Israel, porque EL no permite que la gloria de guardar y proteger a Su Amada, la tenga nadie distinto de EL y menos, una potencia externa le juega a la doble moral no sólo a Israel, sino al resto de las naciones.

Es pues necesario que el imperio y poderío económico y militar de los Estados Unidos decrezca considerablemente para que ya Israel se quede solo en su defensa y dependa sola y únicamente del que no duerme y vela por su seguridad, El Elohim Único y Poderoso Su Jatán y Amante Celoso יהוה Tsebaot Es Su Nombre, Bendito Sea por siempre.

Recordemos y esto es muy importante que Shavuot, fue 50 días después de la salida de Egipto, 50 días de sacrificio del omer, de elevación diaria, de rectificación constante para salir de lo profundo de la degradación que experimentamos hasta descender 49 grados espirituales y que luego de recibir La TORAH y La Ketuvah, caímos en materia grave con el becerro, pues luego de esa caída fue necesario intensificar aún más la rectificación para que El Creador con Su Misericordia y Amor perdonara y el Día de Expiación o Yom Kipur, nos volvió a renovar Su Pacto y al mismo tiempo Ordenó hacer Su Morada como testimonio de Su firmeza y convicción de realizar Su Plan perfecto.

Y como en los tiempos que estaba narrando el profeta Hageo, a Zorobabel y a Josué hijo de Josadac:

"Pues ahora Zorobabel, esfuérzate también Josué hijo de Josadac, sumo sacerdote y cobrad ánimo, pueblo todo de la tierra dice יהוה y trabajad; porque Yo estoy con vosotros, Dice יהוה Tsebaot.

"Según El Pacto que Hice con vosotros cuando saliste de Egipto, así Mi Espíritu estará en medio de vosotros, no temáis, "Porque así Dice יהוה de Los ejércitos, de aquí a poco Yo Haré temblar los cielos y la tierra, el mar y la tierra seca,

"Y Haré temblar a todas las naciones y Vendrá el Deseado de las naciones y Llenaré de Gloria esta casa ha Dicho יהוה Tsebaot.

"Mía es la plata, y Mío es el oro, Dice יהוה Tsebaot.

"La Gloria postrera de esta Casa será mayor que la primera, Ha Dicho יהוה de Los ejércitos: y Daré paz en este lugar, Dice הוה Tsebaot.

Hageo 2:2,9.

Si ya pasó en aquellos tiempos y tenemos semejante testimonio y advertencia del Mismo Creador por boca de su profeta Hageo ¿Qué esperamos para, volver a tener Su Casa, Su Mishkan terrenal y así tenerlo Morando entre nosotros? Si lo único que debemos hacer es obedecer La TORAH, La Ketuváh, arrepentirnos, rectificar y reparar por la iniquidades que hemos cometido, limpiarnos y rociar el agua de la purificación, sacrificar y ofrecer para EL, como desagravio, todo lo malo que hemos hecho; como la idolatría a nuestro propio criterio de interpretación de La Palabra, la desobediencia a buscar esa madera que tenemos apilada en nuestro corazón que escribió EL y que Ha Dicho que la puede explicar sin intermediario alguno de entre los hombres, madera que servirá con gran poder para construir

Su Mishkan en La Eretz Israel y lo más maravilloso, tendríamos paz, pues EL Lo Ha prometido como Esposo, Se Encargaría de los enemigos.

Pero hacen falta muchas cosas que El Mismo Creador Describe con extrema sencillez y pureza, nada complicado, todo según Lo propuesto en Su Proyecto o Plan perfecto y solo era posible que sucedieran estas cosas con un corazón dispuesto y abandonado a Su Voluntad, con amor y confianza absoluta en Su especial Escogencia y en que en nosotros Puso Su Chispa, Su propia Naturaleza Divina, y solo hay que reconocerla y vivirla, disfrutarla con todas sus consecuencias.

La Fiesta de Sukot, de Las Cabañas, de Los Tabernáculos o del Mishkan tanto celestial como terrenal, es Una Fiesta que hace de las tres Fiestas de peregrinación una unidad, una intención de cumplimiento espiritual del Plan perfecto y Sus Propósitos, una pieza clave de la profecía sobre lo que es el arrepentimiento, rectificación y reparación como instrumentos poderosos de La Voluntad de Nuestro Creador, pero, Qué pasa cuando no tenemos esa visión de conjunto y de la integralidad de Su proyecto o Plan perfecto y Sus Propósitos; que el ánimo de obediencia y rectificación decaerá día a día y será sustituido por las doctrinas de hombres y que a Israel lo gobierne un movimiento laico que desconozca que somos La Sierva Amada del Padre y Su Esposa y que EL es Su Jatán y Adon, y que el destino espiritual se definió ya desde antes de la creación y que esa figura democrática y esa laxitud en no hacer de La Ketuváh y La TORAH Los instrumentos más grandes y necesarios para garantizar su cumplimiento.

No tener templo en Jerusalén es una abierta transgresion a la realización de Su Voluntad y a Su Mandamiento, pero también representa la profunda diferencia y división que soporta El Pueblo más grande y privilegiado entre los que obedecen La TORAH y Ketuváh sin interpretaciones, ni manipulaciones de hombres, una minoría honrosa, un pequeño remanente: los que dicen que la obedecen, pero, por seguir a los hombres y a sus leyes o doctrinas, han olvidado la revelación personal, la edificación y relación íntima con El Creador y Esposo; y los hijos que dicen ser laicos o no religiosos y que no se conocen ni al Creador, Libertador y Esposo; menos Su Ketuváh y El Plan perfecto Suyo y en absoluto La TORAH, Su Manual de Instrucciones y Enseñanzas para ser testimonio de ser Su Pueblo y Su especial Tesoro.

Estas divisiones que ante los ojos desprevenidos, no causan daño alguno a la esencia y destino histórico del Pueblo de Israel.

Estos grupos bien definidos como: ultraortodoxos, ortodoxos y laicos entre los cuales de estos últimos la mayoría pertenecen al Sionismo; lo que están haciendo ante la mirada de los que estamos en teshuváh, de regreso a La Casa del Padre por las sendas antiguas de La TORAH, los que estábamos asimilados entre las naciones, luego de la dispersión por nuestro mal comportamiento y transgresión, que ahora algo parecido está ocurriendo con nuestros hermanos que no fueron dispersos, la casa de Israel y la casa de Judá, que permanecieron en la eretz Israel.

Reiteramos que no tener templo, que no exista La Casa del Padre en cumplimiento de Su Plan perfecto, de Su Boda con Su Amada Israel y que luego de recibir Su Contrato Matrimonial, EL Ordeno que le construyeran un lugar para reunirse con Su Esposa que fuera una replica, un ensayo de lo que es Su Morada celestial, pero que eso depende de El Pueblo, Su Amada, esté siendo obediente y observe o viva lo especificado en Su Código de comportamiento espiritual

que garantice que ese Matrimonio funcionará, especialmente antes de Su consumación, como es lo dicho en La Ketuváhah y La TORAH, pero conforme a "Su Voluntad" y por eso Escribió ese código en el propio corazón de cada uno de sus miembros y los puso en su mente, pero además garantiza que EL Mismo enseñará su reconocimiento y aplicación, su modo de vivirlos.

Cuando vemos entonces que no respeta esta Ley y su funcionamiento y la mayoría no la obedece y algunos incluso la rechazan. Esa actitud ha retrasado más de 3300 años la reconstrucción de Su casa, del tercer templo, esto nos preocupa mucho, porque este tiempo de ausencia es un poco más de la mitad del total concedido al hombre para rectificar, lo cual permitió que en una "ausencia" por la desobediencia, los gentiles se apropiaran oprobiosamente del lugar escogido y que fue sede de los dos primeros templos, la explanada del templo en el monte Moriah y pusieran dos "templos" paganos intimidando gravemente al Pueblo de Israel con ello, inclusive aduciendo un derecho que no tienen y una posible guerra o confrontación con el mundo del Islam si fueran desalojados de lo que ilegalmente se apoderaron y usan.

Esta intimidación política y bélica, es intolerable cuando se trata del Pueblo de Elohim יהוה Tsebaot, segundo, se trata de La Casa, del lugar oficial Escogido por EL Mismo y ¿Cómo es posible que Su Amada Israel, La Esposa no solo tolere que se la quiten y le expropien el lugar, la intimiden si lo reclama, que tampoco obedece y se unifica El Pueblo en torno a Su Voluntad única, simple y verdadera para recuperar Su Casa y EL pueda Morar entre nosotros otra vez? y tercera, de ¿De dónde sale que El Pueblo que antes oraba y era respaldado por Su Elohim contra naciones y ejércitos más poderosos que él, por darle gusto al mundo

de no originar una guerra para reclamar sus derechos consagrados en Las Escrituras milenarias, que todo ese mundo conoce, no tenga otra vez a Su Esposo y Libertador Morando entre nosotros?

A algunos les molesta el antropomorfismo de que el Mishkán sea llamado La Casa de Dios, de Elohim, porque en verdad "un edificio" por sagrado que sea no Lo puede contener, porque EL Es tan grande que ni siquiera toda la creación lo puede hacer, pero aquí recordamos que EL Dijo: "Para Morar entre ellos", no "dentro de ÉL" y eso último tampoco Lo contendría de no ser porque:

- 1. EL Lo Dijo y si lo Dijo, así es.
- 2. Lo puede hacer porque en el rúach de cada uno de Sus hijos de Israel Puso una Porción, de EL, una Chispa, Su propia Naturaleza que Se Manifiesta tan sólo cuando Lo obedecen y Le somos fieles, cosa que no pasa con el resto de las naciones y menos los llamados gentiles que lo cambiaron todo y por supuesto obedecen lo que no es, lo que no da vida Ezequiel 20
- Porque la condición es Construyan un tabernáculo o Mishkan, un templo para que Yo pueda "Morar entre ellos." No hay manera de que nos podamos confundir, todo está muy claro; no hay manera de que nuestro Esposo More entre nosotros, en nuestro Mishkan, uno físico y el otro espiritual, puesto que por desobedientes a EL y por necios y duros, por creer que nuestras fuerzas son humanas, ejércitos, dinero, poder tecnológico, nuestros nuestros aliados políticos y militares, por estar interpretando lo que es claro y sencillo y fue puesto en nosotros con Maestro incluido, El Ruach HaKodesh, por estar ocultando y cambiando Su

Santo Nombre, יהוה; por estar negando al Mashiah, por dejarnos intimidar por las naciones, para no reclamar lo que es nuestro y por no apropiarnos de que EL Es nuestro Esposo y Juró defendernos, proveer, Darnos Su Shalom, y hacer de nuestro Pueblo, Su Amor, Su especial Tesoro, La Niña de Sus Ojos y Compartir y Reinar con EL en toda la creación por toda la eternidad.

Sukot es todo eso, no solo la celebración y remembranza de que durante la travesía por el desierto, durante 40 años, vivimos en cabañas, en una suká y que esto no se nos pueda olvidar.

Nuestro ser yahudí es una suká, un mishkan sagrado que contiene una porción de La Naturaleza Divina de nuestro Creador, Salvador, Sanador, Proveedor, Consolador, Defensor, Guía, Amoroso Elohim y Esposo, El Rey de toda la creación, הוה 'Es Su Nombre, que jamás Ha dejado de Cumplir una sola de Sus Promesas, Pactos o Bendiciones para con nosotros y que nos Ha Dado infinitas e innumerables muestras de Su Misericordia y Devoto Amor Divino.

Lo mejor que podemos hacer es corresponder con todo esto o a todo esto que sale de EL para nosotros, tal y como lo indica con tanta claridad y precisión:

- 1.Reconociéndolo como El Creador y Amo absoluto y Único porque no ha habido, no hay y no habrá otro como EL, sobre todas las cosas.
- 2. Que no podemos bajo ninguna circunstancia, <u>fabricar</u> otro Elohim o D-os, porque serán eso, prefabricados, falsos y mucho menos concederles ninguna importancia, porque no la tienen por ser falsos y tampoco adorarlos, porque

- adoración solo a EL, que Es Único y Verdadero, nos Amó y tiene un gran Propósito para nuestras vidas.
- 3. Porque debemos conocer y proclamar Su Santo Nombre הוהי, porque en EL Hay Poder, y lo que describe en toda Su Gloria y Majestad, Su Naturaleza Divina y Única y también esta encerrado nuestro futuro espiritual según Su Voluntad Divina y eterna.
- 4. Obedecerlo a EL en todo y por todo, para agradarLo y mostrarle nuestro reconocimiento, fidelidad, amor, agradecimiento, sujeción y sumisión dócil porque es nuestro amor y objetivo en nuestras vidas.
- 5. HonrarLo como Padre y a Su Voluntad como nuestra Madre confiando en Su Justicia, Bondad, Amor, Misericordia, Grandeza, Protección, Proveeduría y dependiendo siempre de del Testimonio de Su Nombre, Sus Bendiciones, Promesas y Sus Pactos que se cumplen y cumplirán todos en nuestras vidas siempre.
- 6. Rectificando y arrepintiéndonos con todos nuestros actos, de nuestras transgresiones, necedades y durezas de corazón, con dolor y sinceridad y firme propósito de no volverlas a cometer, porque eso Lo desagrada y no está en nuestra Naturaleza Divina y así además de cumplir Su objetivo al Darnos los tiempos de los hombres para luego cumplir Su Redención y Purificación final y regresarnos a Sí Mismo como Lo planeó desde siempre.
- 7. Preparanos para volver a EL y Ser Uno Solo con EL, Un Solo Espíritu, Una Sola Naturaleza, Un Solo Amor y Un Solo destino espiritual y eterno, Ser

Su Sierva y Esposa y Reinar y Disfrutar con EL, toda la creación y por toda la eternidad.

Mishkan tiene la misma raíz hebrea que shejináh y es shajón el principal objetivo del Mishkan es "Morar entre ellos", no en EL, pero esto es como cuando la luz del sol o de la luna iluminan y penetran nuestros cuartos o habitaciones y las llenan de su luminosidad, pero están llenando la tierra al mismo tiempo, así mismo, EL Desciende en los corazones fieles y obedientes, que Lo aman y reconocen la sencillez, El Poder de Sus Mandamientos y Su Voluntad y llenan también la de la tierra que es Su tierra y que Lo ve como Su Elohim Humilde y Majestuoso, Sencillo, Poderoso, Generoso, Misericordioso, Firme, Compasivo, Duro y Tierno, Paciente y Justo, Fuego consumidor, Quien todo Lo puede y todo Lo ve, Quien Perdona al que se humilla y se arrepiente y EL que siempre Cumple y jamás Ha fallado en Su Palabra, יהוה Es Su Nombre y YAHSHUAH Su Manifestación de La Gloria.

EL no Comparte Su Gloria, sino con los que Escogió Compartirla, con los que Lo aceptaron y viven Su Voluntad tal y como es, sin que <u>el hombre le agregue</u>, <u>ni le quite</u>, y EL Se Saldrá con La Suya, EL Reconstruirá Su Suká, Su Mishkan, Su Templo, tanto físico como espiritual y en el momento en que EL Quiera y en las personas de Su Pueblo que EL Quiere y en El Lugar que Le pertenece.

Esto está más cerca de lo que la mayoría cree, ya llegó Su tiempo, estamos en él, no cabe la menor duda, estos son los postreros tiempos antes de Su Venida, pero como dice Su Palabra, "como en los tiempos de Noé, las gentes no creyeron".

Todas las señales se están dando y solo las ven los que salieron del espíritu, los que son de Naturaleza Divina y La reconocen y La dejan actuar, porque los que son nacidos y viven en la carne, para ellos todavía falta mucho y Sus señales aun no se cumplen y nadie sabe según la lectura que ellos hacen, cuando será, ni "los ángeles de los cielos"

Por ejemplo: hemos oído que cuando se lee Revelaciones 11:1,2 se dice que el lugar de la explanada del templo donde están oprobiosamente, ilegalmente, desafortunadamente ubicadas dos mezquitas musulmanas, lugar que invadieron en una de las ausencias del Pueblo de Israel, por las razones que ya vimos, ese lugar y esas construcciones, no se deben tocar y construir cuando "llegue el momento", al lado, que convivan juntos.

Interpretando literalmente, con la carne, ese verso dice:

"Pero el patio que está afuera del templo déjalo aparte, y no lo midas, porque ha sido entregado a los gentiles; y ellos hollarán La Ciudad Santa, cuarenta y dos meses". Revelaciones 11:2

Cuando en verdad, lo que se está definiendo es la tremenda división entre aquellos que tienen La Shejináh, La Naturaleza Divina, entre las cuales Mora EL, en sus templos personales, en cada uno de ellos, los de Su Pueblo Santo = Apartado de Israel, el día en que sean medidos, contados, cuando EL Venga a Tomarlos como Esposa y los gentiles paganos que hollaron el patio de esos templos, el mundo, el resto del mundo donde ellos habitan, déjenlos allí, no midan su patio, eso es de ellos, ese fue y es su destino espiritual. Suena duro, pero así es y así será.

# <u>UNA VISIÓN DEL MISHKAN, LA SUKÁ Y LA CREACIÓN</u>

Si El Mishkan es Una Morada, Una Suká que permite o facilita que nuestro Creador, Elohim y Esposo More entre nosotros Su Pueblo Escogido y Separado para EL, también es por decirlo así una especie de modelo con el cual podemos ver que fue diseñada la creación y que nos ayuda a entenderla de manera fácil y muy didáctica.

En las parashiot Vayakel y Pekudei (22 y 23) muy especialmente, no solamente se describe la construcción del Mishkan y del templo y de su contenido, de cómo después de entregarnos La Ketuváh y La TORAH en el monte Sinaí, El Creador יהוה, Es Su Nombre, Bendito Sea, Le Ordena a Moshéh construir Un Mishkan o Tienda de Reunión, Un Arca del Testimonio y varios elementos necesarios para Elevar y Santificar La Relación Esposo y Esposa, Morar entre La Esposa y Estar a la vista en una constante Manifestación de Su Presencia hasta cuando llegue el momento culminante de La Boda y El Reino.

Curiosamente antes de describir Su Mishkan y el procedimiento para construirlo, EL vuelve y Reitera sobre la importancia del Shabat y sobre Las Leyes que lo constituyen, de su importancia y significado en las relaciones entre ambos, Elohim y Jatán y El Pueblo de Israel y Kalah y es supremamente enfático en lo que implica su quebranto o violación y Dice que aquel que lo haga: "Todo aquel que hiciere en él obra alguna <u>será muerto</u>". Éxodo 35:2.

Está clara la relación entre Morar entre nosotros y observar El Shabat, es de vida, es de obediencia, de reconocimiento como todo, como nuestra esencia y objetivo primordial y supremo en nuestras vidas de Siervas y Esposas.

Shabat pues que parece Una Cita inconexa con El Mishkan, se constituye en una pieza fundamental como Cita semanal del Esposo con El Lugar de Las Citas, El Mishkan y Su Pueblo obediente que debe vivir en función de EL y atento a Sus menores Deseos con amor y fidelidad absolutos.

Shabat es una profesión de emuná y de lealtad hacia EL, es la forma constante de mantenernos en Su Presencia y Adorarlo como el todo de nuestro ser.

Recordemos que El Shabat, como La TORAH y La Ketuváh, están escritos en nuestro corazón por El Mismo, son nuestro ADN como lo es Su Naturaleza Divina, observarlos y vivirlos para Los Suyos, para los que Lo tenemos, para Su Pueblo de Israel, debería ser tan natural y hermoso como respirar, como dejar que nuestro ADN sea en nosotros, para que nosotros seamos lo que somos, Su propio ADN Divino.

Shabat es La Reina, fue creado para los reyes, EL, El Rey de la creación y Esposo Amoroso y Ella, La Sierva, Israel, La Esposa que Reinará con EL y para EL por toda la eternidad sobre toda la creación, Su Reino.

Luego del Shabat, El Creador Le indica a Moshéh que convoque al Pueblo, hombres y mujeres que tengan su corazón generoso y sabio, que estén convencidos de su papel de Esposa y que reconozcan a Su Creador como Esposo para que provean, para que donen o aporten lo mejor que tengan para la construcción de Su Casa y a los hombres Les pide oro, plata y piedras preciosas, lo mejor que tengan. Aquí se midió el desprendimiento y la capacidad de reconocer que todo lo que tenían o tenemos sola y únicamente procede de EL y a EL, le pertenece, todo se Lo debemos a EL y de EL son el oro y la plata.

Fue tan grande la respuesta y copiosa que rápidamente sobrepasó las necesidades y fue necesario parar las contribuciones, se excedieron por amor los hombres en darle al Creador lo que pensaban que era necesario, fue un acto sublime y hermoso que gratificó El Corazón del Creador y de Moshéh.

Lo mismo sucedió con las mujeres a quienes les solicitaron los tejidos de lana de oveja y pelo de cabra, lino fino y telas azules y carmesí. También ellas aportaron con generosidad y sobreabundancia y se dieron con todo su ser y también gratificaron El Corazón de Su Esposo y de Moshéh.

Esto habla de que es necesario comprometerse con la edificación de nuestro mishkan personal y con la construcción del templo con lo mejor que tengamos de nosotros mismos, con todo lo que El Creador nos Ha Dado de los bienes espirituales y materiales, nuestros dones y dotación de espíritus, así como de las riquezas materiales necesarias.

Todo debe colocarse a disposición de EL con sobreabundancia, sin mezquindad, sin siquiera fijarse en que todo lo que tenemos si EL Lo necesita, es de EL y si EL Lo quiere reponer bien y sino, por algo no Lo hará, El y solo EL Tiene Sus Razones.

Sumarse al Novio o Esposo para construir y dotar La Suká, El Mishkan, La Morada en la que compartirán su vida d hogar, el devenir de su matrimonio, no solo es una costumbre humana, sino Un Mandamiento Divino y aquí está escrito con singular detalle y delicadeza y de igual manera la forma generosa, desprendida y sobreabundante de hacerlo.

Nuestro destino de Esposa es el de estar llenando, nuestra propia vida como un templo maravilloso como nuestra suká de todo lo mejor que tengamos a nuestra disposición para hacerlo majestuoso y digno de admiración por las naciones, ese será un gran testimonio que hará resplandecer y ensalzar el preciado Nombre de nuestro Jatán y Creador.

## ESTRUCTURA DEL MISHKAN

Esta estructura Sagrada contaba con tres cámaras o partes esenciales en su constitución y que como en todo Lo Suyo, tiene múltiples significados espirituales y nos muestra una y otra vez Sus Propósitos y Su Plan perfecto, esas divisiones como todos sabemos son:

- El Lugar Santísimo
- © El Lugar Santo
- El Atrio

# Lugar Lugar Atrio Santísimo Santo

Conocemos porque La TORAH nos enseña, Los Elementos Sagrados que El Creador Dispuso que debían ocupar estos espacios, su significado, uso en la vida espiritual y la relación con él.

## EL LUGAR SANTÍSIMO

Representa La Santidad, La Shejináh, La Presencia Divina de EL en toda Su Plenitud y Majestad, Es El Lugar más íntimo del Mishkan y de La Suká, es donde EL Mora, donde está Su Trono y equivale a la alcoba matrimonial donde EL Desciende y Se Hace Uno con Su Esposa, allí se confunden en Una Sola Naturaleza y Un Solo Espíritu, Se Consuma La Boda y Se Consolida El Reino.

Es allí donde El Creador Ordenó Colocar El Arca del Testimonio, de La Alianza, donde Ordenó que Colocaran el original y la copia de Su Contrato Matrimonial entre EL y Su Esposa, El Pueblo de Israel.

Ningún pueblo de la tierra fuera de Israel, Su Pueblo Separado y Bendito tiene Contrato Matrimonial, porque EL Lo Decidió y El Pueblo Lo aceptó y porque EL Es Monógamo y Endógamo, Se Casó con una sola Sierva o Esposa y Endógamo, porque no Se Casó, sino con una Sola de Su Pueblo, no Lo puede hacer con ninguna otra mujer o sierva, porque solo Israel tiene Su propia Naturaleza Divina, Su Mismo Linaje espiritual, pues EL no admite mezclas, es una de Las Leyes de La TORAH, que EL Respeta y que no violará por ningún concepto.

También Ordenó que colocaran un recipiente que contenía una porción de maná, con el que Sustentó a Su Sierva, a Su Amada durante todo el tiempo que estuvo en el desierto, desde la salida de Egipto, hasta su entrada a la tierra que Le dio por Heredad y que fluía leche y miel la eretz Israel. Esto como testimonio de Su Compromiso y Pacto como Esposo de Sustentar a Su Esposa, sin que nada le falte.

Tal y como es el deber de un esposo judío o del Pueblo hebreo y EL Lo cumple, para que nadie se llame a engaño, sobre los papeles que cada uno de los cónyuges debe cumplir y observar con sus obligaciones según La TORAH y La Voluntad Divina.

Y también Ordenó Colocar la vara de Aarón que representa la autoridad como sumo sacerdote del Orden de Malki-Tsedek, Sacerdocio eterno del cual nuestro Esposo, El Mashiah Es El Sumo Sacerdote por siempre, por toda la eternidad.

Este es el contenido físico del Arca del Testimonio, hay que tener en cuenta por ser muy importante, único e irrepetible que <u>La Ketuváh</u>, o Aseret HaDivrot escritas en un original para El Novio o Jatán y una copia original para La Novia o Kalah, Son el único documento físico que El Ordenó guardar en toda la creación, ya que los originales de La TORAH, EL Mismo Los Escribió con Su Dedo en el corazón de cada uno de los miembros de Su Pueblo, de cada uno que contenía Su Naturaleza Divina, Su Chispa, una porción suficiente de Su propio Espíritu (Jeremías 31).

Este contenido es tan importante que EL Mismo Ordena colocar una tapa de oro puro que soportara un par de querubim que inclinados se miran hacia el centro de la misma y esa tapa o <u>Kaporet</u>, La Constituyó como <u>Su Trono</u>, El Lugar donde Se Posaba y Se Posará Su Shejináh como Rey y Sacerdote y donde se encontraba con el sumo sacerdote y con Moshéh en representación del Pueblo, hasta que Se Reúna con Su Amada a Compartir y Disfrutar toda la creación y a Gobernar con ella.

Es maravilloso y muy diciente que EL, que Puede Hacer lo que Quiera y como Quiera, Escogiera Colocar Su Trono de Gloria y Majestad, precisamente sobre Su Contrato Matrimonial, sobre Su Ketuváh. Eso eleva a Ese Contrato y a Su Esposa a los niveles más altos de la espiritualidad posibles, hasta Su propio Altar y Su propia Naturaleza Divina y eterna.

Desafortunadamente algunos de nuestros hermanos mayores que desconocen al Esposo, al Mashiah, tampoco reconocen este hecho Único y espectacular que los mal llamados "diez Mandamientos" son Su Contrato Matrimonial y que fueron Entregados con exclusividad al Pueblo de Israel y a nadie más y que son El Único Documento físico que El Creador Ordenó guardar y que además sobre El Arca donde los guardaron, Puso Su Trono sobre la tierra.

Cuando el sumo sacerdote entraba al Lugar Santísimo a expiar y pedir perdón por los pecados suyos y los del Pueblo y portaba la sangre del sacrificio, la asperjaba con sus dedos sobre el lado derecho del Arca, con relación a su propia posición, preservando siempre el lado izquierdo para que se cumpla la profecía de que solo La Sangre del Sacrificio del Cordero de Elohim que Purificó a Su Pueblo al tercer día, pudiera ser puesta en ese lado por una sola vez.

También en muy diciente y significativo que la expiación y perdón de las transgresiones fuera condicionada a la aspersión de la sangre de los corderos o de los becerros sobre El Contenedor del Contrato Matrimonial y los demás testimonios al respecto.

# <u>LUGAR SANTÍSIMO DEL MISHKAN ESPIRITUAL</u> PERSONAL

Así es como en un ser constituido por tres partes como El Templo o Mishkan, así mismo Su Lugar Santísimo es Su Espíritu donde Elohim Puso Su propio Espíritu, Una Porción de Su Ruach HaKodesh, de Su Naturaleza Divina, es el espíritu del hombre, el lugar santísimo de su ser.

Esto es crítico y hace en verdad la diferencia entre un ser Iahudí y uno que no lo es, diferencia que se acrecienta porque si a esto le sumamos que El Creador Escribió en el corazón del judío o hebreo, Su TORAH y La Puso en su mente, y más aun cuando solo a este Pueblo y a Sus hijos Les Entregó Su Ketuváh, eso no deja dudas, sobre que EL, los, nos apartó del resto de los hombres y nos hizo diferentes para EL.

El hombre se enaltece, gana nivel y se eleva espiritualmente cuando sabe que ya no es de naturaleza pecaminosa como le dijeron toda la vida en el mundo, en el caso de las diez tribus dispersas y asimiladas entre las naciones o doctrinas de hombres y ahora de regreso en teshuváh a La Casa del Padre por las sendas antiguas,

# El Ser (Del Pueblo de Israel)



percibe, encuentra semejante sorpresa espiritual que es de Naturaleza Divina y que en Su Ruach Quien Mora Es El Creador.

Y que por eso mismo contiene todos Los Secretos y fue testigo y protagonista de todos los sucesos de la creación.

La dotación de Su Lugar Santísimo, el amoblamiento de Su Suká Personal es la misma sustancia de Su Creador, Su Chispa, Su Aliento de vida eterna y eso hace que ese Lugar Santísimo sea ministrado en Persona, por EL Mismo, cosa que nadie fuera de Su Pueblo puede contar como cierto y verdadero en su vida. Pero si alguien se pregunta qué pasó con El Contrato Matrimonial que Está en El Arca y con Su Presencia en El Lugar Santísimo del judío, de su ser, podemos contestar sin ninguna duda, que como en nuestro corazón está escrita La TORAH y en ella está todo el texto y en varias partes del Contrato o Ketuváh, pues por lógica, entonces también lo tenemos en nuestro espíritu y nosotros somos los únicos que podemos decir entre todos los hombres de la creación, que está tal y como El Creador Lo entregó a Moshéh, escrito de puño y letra de nuestro Creador y Esposo, es tan original como aquel que escribió en ese par de piedras que están en El Arca.

#### **PLAN PERFECTO**

Pero también en el modelo del templo está el desarrollo de Su Plan perfecto y Sus Propósitos.

# Plan Perfecto



El Creador Quiso confrontar a Su Pueblo, Su Sierva, Su Amada con la realidad que viven las naciones, los gentiles paganos, que no cuentan con la especial Escogencia que tenemos con todas las consecuencias que eso implica. Le Mostró La Gloria de Su respaldo y Lo prosperó en medio del mundo, cuando estuvo sujeto a Su Voluntad y a Sus Mandamientos, pero tan pronto se acomodó y se relajó, Los despojó y permitió que fueran hechos esclavos, estar en servidumbre para los gentiles, que los trataron de envilecer procurando asimilarlos a sus costumbres y sometiéndolos a sus dioses falsos y antes de que sucumbieran al menor clamor, EL los sacó, los restituyó lo que era suyo, los Purificó, los Llevó al desierto para seguir purificándolos y rectificando hasta que fueron dignos de Recibir La Ketuváh y La TORAH.

Fue después de la salida de Egipto, de sacarlos de entre las naciones, de en medio de las doctrinas de hombres y del error, que LOS PASÓ POR LA TEVILAH DEL MAR DE CAÑAS y por los sacrificios del omer y por el paso del desierto hasta el monte Sinaí, fue allí donde EL Quiso hacer Pacto con nosotros y le volvimos a fallar con el becerro de oro, luego de ver Su Justicia, Su Ira, Justo Enojo y volvernos a arrepentir y rectificar, preciso el día de Yom Kipur o de la expiación, EL en Un Acto Supremo de Amor y Misericordia y Fiel a Su Palabra Ratificó Ese Pacto de Amor, que se volvió de Sangre y Renovó Su Contrato con un nuevo par de tablas con el mismo texto que el primero y luego de Ordenar construir El Mishkan y alargar a 40 años el tiempo en el desierto, nos Llevó a al Tierra Prometida, no sin antes depurar a Su Pueblo y Cambiar a sus líderes.

## Conclusión de lo ocurrido



Fuimos Escogidos porque desde el principio quisimos ser fieles y obedientes a EL, en esos momentos EL Resolvió que éramos Su Esposa, Su Pueblo Apartado y Bendecido.

Nos Hizo pasar por Su Trato en Egipto y luego nos Liberó.

Nos Purificó, nos Hizo rectificar, nos Probó la obediencia y fallamos, rectificamos con dolor por haber caído de nuevo y nos Perdona y nos Da Su Ketuváh y Su TORAH.

Depura a Su Pueblo, Lo Toma y Lo lleva a Su Heredad y nos Toma como Tomándose a Sí Mismo, y con EL Reinaremos por siempre.

No hay plan B, solo es la perfección de Su Plan perfecto que no ha culminado y no se ha detenido, que prosigue delante de Sus Ojos, para nosotros Hizo unos tiempos, 6000 años para rectificar y arrepentirnos y hacer una purificación tal que cuando EL Venga al cabo de los mismos, Pueda según Lo expresa en La Tanak, en boca del profeta Ezequiel 36, hacer los cambios de nuestros corazones y Redimirnos por completo, Limpiarnos con agua pura y luego Celebrar nuestra Boda con El Mashiah, en EL Mismo Hecho Carne.

# Quien Es El MASHIAH, La Puerta



El Mashiah, nuestro Esposo Dice que EL Es La Puerta y que nadie Va al Padre sino por EL, porque EL Es El Camino, quien entre por Esa Puerta, seguro que está en una búsqueda, o está tratando de sacrificar para pedir perdón, rectificar, arrepentido de su vida de transgresiones o para agradecer los favores recibidos, está en busca de agradar a Su Elohim y Adón.

El que pasa por la segunda Puerta, encontró La Verdad, ahora se ha apropiado de que es del Pueblo sacerdotal y como tal ya puede pasar al Lugar Santo, donde solo aquellos que tienen el llamado de ministrar en El Templo pueden estar, encontró La Verdad, Su destino espiritual y eterno.

Luego del Sacrificio del Mashiah y la separación entre El Lugar Santo y El Lugar Santísimo desapareció, ahora estamos en La Presencia de nuestro Creador y no necesitamos intermediarios, hemos encontrado la vida eterna, La Fuente de esa vida y Reino eterno que Es nuestro Esposo y Rey, YAHSHUAH HaMashiah, La Encarnación Viva de יהוה nuestro Elohim.

Esta separación que existía antes del Sacrificio para purificación del Pueblo de Israel y del mundo, cuando se rasgó el velo, desapareció prácticamente y la razón es muy sencilla, EL con Su propio Sacrificio propiciatorio, estaba Purificando, con la purificación del tercer día, que significa que Su Esposa tiene que cumplir todas las condiciones previas para que pueda llegar a Celebrar La Boda y Consumarla.

Las más grandes transgresiones cometidas por El Pueblo de Israel, las podríamos enunciar aquí como:

> ©La desobediencia que se cometió en El Gan Eden, en Adamáh y que dio como resultado la expulsión de Su Presencia y el envío a la eretz por 6000 años.

> Aquí se afrentó La Voluntad perfecta del Creador que había Manifestado que debía obedecer Su Ley y someterse dócilmente a Su Plan y Propósitos, que consistían en hacer de Israel Su Esposa, Su Sierva, Su Compañera y Disfrutar con EL Hecho Carne por toda la eternidad.

Esa transgresión fue entonces una desobediencia y una mala decisión tomada con el alma, con la razón, no con el espíritu, sobre Ser La Esposa y Compartir Su Gloria, Reino, y Amor eternos o ser iguales, transformarse en elohim, como se lo prometió el ser sapiente, el ángel caído, el adversario si le hacían caso y no obedecían a יהוה Su Creador. Al hacerlo era una ofensa directa también al Esposo, al Jatán, a יהוה Hecho Carne en Su Plenitud Divina, sin ser otra persona, siendo La Misma Ejad como YAHSHUAH HaMashiah y Previendo esta transgresión, EL como Ofendido, como Esposo despreciado, Era El Único que la podía Lavar; sumergiendo a Su Amada en la mikve de Su propia Sangre.

⊚La otra transgresión infamante y proferida directamente contra El Esposo y Jatán del Pueblo de Israel, es la que se produjo cuando el mismo día en el que YAH – SHUAH Le Entregó Su Contrato, El Pueblo que estaba siendo constituido como Esposa, Kalah, comete un adulterio con un dios falso, el becerro de oro.

Esta es una cachetada directa contra Quien Se Estaba Haciendo "Marido" para Su Pueblo Escogido, separado de los demás pueblos de la tierra.

Esta otra ofensa proferida en forma directa contra El Esposo, El Jatán, contra YAHSHUAH HaMashiah, solo la podía Limpiar El Ofendido; no había un sacrificio lo suficientemente poderoso que pudiera hacer el hombre o El Pueblo que lo hiciera, fueron tan grandes estas ofensas que solo y únicamente La Misericordia Divina Manifestada con el propio Sacrificio de EL Hecho Hombre, El Cordero de Elohim יהוה, Su Majestad, EL Mismo Lo podía hacer Sumergiendo en La Mikve de Su propia Sangre, Cordero que ya se había Manifestado Sacando a Su Sierva de la casa de servidumbre de Egipto, cuando

con Su Sangre, la del cordero que se sacrificó y se consumió el día de la salida y que salvó la vida a los primogénitos, colocándola en los dinteles de las puertas.

Cordero que Se Sacrificaba en Yom Kipur, día en que curiosamente nos Entregaron ahora sí las tablas del Pacto Matrimonial; día en el cual el sumo sacerdote entraba en El Lugar Santísimo y rociaba la sangre de ese cordero al costado derecho del Arca del Pacto, del Testimonio, de La Alianza.

Esta ceremonia, para conseguir la expiación o el perdón del Pueblo se hacía cada año.

El Mismo Cordero de Elohim a Quien los sacerdotes Anás y Kaifás, uno de ellos sumo sacerdote del templo, no de la tribu de Leví, que con corrupción había comprado semejante posición y responsabilidad, siendo de la otra simiente, de la raza de los seres sapientes, de los ángeles caídos; estos dos personajes reconocieron en YAHSHUAH La Misma Persona Divina de 'Inila y pidieron su muerte, porque supusieron que dándole muerte en Su manifestación como Hombre, Le daban muerte o Le hacían fracasar en Sus Planes eternos y Divinos.

Pero lo que no sabían, era que Sacrificando a Este Cordero de יהוה, en vez de dañar La Causa del Creador, lo que firmaron fue su propia desgracia, ya que fue vencida su mala simiente, su especie, que fue por La Sangre derramada por Ese Cordero sentenciado al fuego eterno y terminación de su pretensión por El Poder y El Trono, que desde su rebelión sabía que era imposible.

## PROCESO DE OBRA DEL MASHIAH

**CUADRO PAG. 427** 

<u>SE RASGÓ EL VELO Y SE PRODUJO LA EJAD</u>

## Proceso de obra del MASHIAH

YAHWEH Elohim Sacrificio del Cordero y Su Trono YASHUAH HAMASHIAH Liberado de Egipto Eterno Ketuvah y TORAH y dispuesto a Rectificar

# Se rasgó el velo y se produjo la Ejad

YAHWEH Elohim hecho
Hombre en YASHUAH
HAMASHIAH, ahora Esposo y Rey,
Israel Esposa y Sierva
Un solo Espíritu, la Ejad Eterna
Disfrutando y Reinando Juntos
en Uno Solo, La Ejad

Atrio

Los del Pueblo que
no son Esposa,
que son Su Pueblo
y Gobernados

Pero que disfrutan
El Reino

Lugar Santísimo

YAHWEH = YASHUAH

+ Pueblo de Israel = Esposa
Boda = Reino Universal y Eterno

Atrio

Pueblo de Israel que serán Gobernados

Mashiah Es Sumo Sacerdote del Orden de Malki-Tsedek y actualmente Ministra o Ejerce en El Mishkan celestial y es allí donde Hace que La Gloria del Creador Se haga más y más grande y que Los Propósitos de la creación, incluyendo Su propio Papel se realicen con Pureza, Santidad y Precisión.

Allí, en Ese Lugar, El más elevado de toda la creación se está preparando ese Día solemne, el más grande y poderoso, la Máxima Manifestación de Su Amor y la del Creador, Uno Solo, La Ejad, con La Boda y La entronización y Consagración de Su Reino que no tendrá fin.

Mashiah Es El Gran Cultor del Amor y La Pureza, de La Santidad y ya vimos como no ha perdido el control de la creación, lo más importante para EL, es lo que Pensó y Quiso, sea.

En eso está Empeñado, Es El Ser más grande y Majestuoso, más Poderoso y Su Misericordia Está por encima de todo, incluso de Su Justicia.

Es Un Rey de Justicia, pero con Misericordia infinita que ve el corazón y su actitud y Eleva a los que Lo obedecen con sumisión.

Acompaña al hombre, muy especialmente y con prioridad, a los de Su Pueblo Escogido y Apartado, pero Mira la actitud de su corazón.

Sus Mandamientos y Sus Leyes dan libertad porque además de ser La Libertad, son simples y sencillos, producen paz y gozo al cumplirlos. EL Es El Amor y como tal, al Poner Su Chispa, Su propia Naturaleza Se manifiesta con toda Su Plenitud en Su Ser.

Recordemos que EL Mismo Define ese Amor, esa característica que Lo distingue y que Lo hace Único entre

todos los seres y Le da El Pleno Poder de Su Gloria, de la que debemos sentirnos parte y objetivos principales:

"Si yo hablase lenguas humanas y angélicas, y no tengo amor, vengo a ser como metal que resuena, o címbalo que retiñe.

"Y si tuviese profecía, y entendiese todos los misterios y toda ciencia, y si tuviese toda la fe, de tal manera que trasladase los montes, y no tengo amor, nada soy.

"Y si repartiese todos mis bienes para dar de comer a los pobres, y si entregase mi cuerpo para ser quemado, y no tengo amor, de nada me sirve.

"El amor es sufrido, es benigno; el amor no tiene envidia, el amor no es jactancioso, no se envanece;

"no hace nada indebido, no busca lo suyo, no se irrita, no guarda rencor;

"no se goza de la injusticia, mas se goza de la verdad.

"Todo lo sufre, todo lo cree, todo lo espera, todo lo soporta.

"El amor nunca deja de ser; pero las profecías se acabarán, y cesarán las lenguas, y la ciencia acabará.

"Porque en parte conocemos, y en parte profetizamos;

"mas cuando venga lo perfecto, entonces lo que es en parte se acabará.

"Cuando yo era niño, hablaba como niño, pensaba como niño, juzgaba como niño; mas cuando ya fui hombre, dejé lo que era de niño.

"Ahora vemos por espejo, oscuramente; mas entonces veremos cara a cara. Ahora conozco en parte; pero entonces conoceré como fui conocido.

"Y ahora permanecen la fe, la esperanza y el amor, estos tres; pero el mayor de ellos es el amor".

1ª Corintios 13:1,13

Su Amor, nuestro Amor, que debe ser el Suyo, puesto que EL Lo puso con Su Chispa, con Su propia Naturaleza en cada uno de nosotros, es lo que prima y que se manifiesta principalmente por Su Misericordia, ese Amor es el que hace y desarrolla todos los días que crezca y sea una proyección y una manifestación Suya en todo lo que hagamos en nuestro templo personal, en nuestro ser.

En este tiempo de rectificación, de arrepentimiento y de reparación como es de importante y definitivo El Amor de YAHSHUAH puesto en nosotros, sin Su propia Naturaleza sería imposible que Lo pudiéramos vivir y peor aun, Su Ley, Sus Enseñanzas y Sus Instrucciones serían imposibles de cumplir.

Esto no quiere decir que sea una licencia para hacer lo que nos venga en gana, lo que a nuestro juicio creamos, no, esto quiere decir que precisamente lo que debemos hacer es "abandonarnos" en Sus Manos, es la manera más segura de hacer Su Voluntad, con toda la humildad y la convicción de facilitar nuestras vidas como instrumentos frágiles y dóciles en Sus Manos, apartándonos del mundo para EL, sin temor, con plena confianza en que EL Es Justo y Misericordioso, nos ve con Amor, nos Guía y nos Ayuda, Es nuestra Fortaleza para que Lo podamos agradar.

La rectificación que trae el amor, la construcción del templo personal y la suká en La Fiesta y El Shabat que implica el comienzo de La Fiesta y el final además de si hubiere uno intermedio son un elemento de purificación y de elevación muy grandes. Recordemos que El Shabat es llamado El Hijo, es una representación de nuestro Mashiah, EL Es nuestro Reposo.

El Creador dejó de Crear en Shabat y "Reposó" o "Cesó" de Crear, porque El Shabat y más si está inmerso en Las Fiestas como estas de peregrinación. Shabat Es Una

Puerta que El Mashiah Abre hacia la verdadera Libertad del espíritu del hombre del Pueblo de Israel, puesto que en Shabat, EL Comparte Sus Secretos, Les abre los ojos a todos los que han venido rectificando y reparando durante toda la semana.

En El Shabat, abrimos bien los ojos y vemos como Su Presencia facilita el acto de fe, de emuná que nos eleva y nos hace perder el temor por fuerzas del mundo y del error la impureza, la arrogancia y la soberbia.

El efecto poderoso de La Santidad del Shabat en la construcción del Mishkan, La propia Morada de La Shejináh o Shekináh, Su Presencia Divina, La Plenitud de Su Poder y Gracia, La Llenura de Su Ruach HaKodesh.

## A MANERA DE CONCLUSIÓN DE SUKOT

La continuación en el acompañamiento del Creador luego de la caída y el envío del hombre de Israel para su cometido de los tiempos del hombre y la rectificación, es maravillosa, la obra de la construcción del Mishkan, tanto personal como del Templo en Jerusalem, es una constante espiritual necesaria y una exigencia de nuestro Creador y Esposo, Su Majestad יהוה, Bendito Sea Su Nombre.

Esta Fiesta en especial como hemos visto en la cual EL Ordena construir El Mishkan terrenal como un ensayo del Mishkan celestial para "Morar" entre nosotros, Su Pueblo, es un claro testimonio de ello, para Acompañarnos como Esposo en el proceso de rectificación y reparación, Estar, Morar entre nosotros, como Esposo Celoso y Amoroso, incluyendo el cumplimiento de todos los rituales necesarios para que recordáramos toda Su Misericordia y Amor, e hiciéramos todo lo que nos eleva y construye además como un gran propósito nuestro personal mishkan, nuestro ser

puro para que también como en El Mishkan EL Morará entre nosotros, con Su Chispa, con Su propia y Auténtica Naturaleza Divina. Eso es maravilloso, sobrenatural, irrepetible, exclusivo y apartado.

La rectificación en Sukot es también una pieza fundamental para que se den los pasos necesarios para el cumplimiento de Los Mandamientos 42,43,44,45,46 que dicen:

- Precepto de designar para el matrimonio a la sierva hebrea, que se ha liberado. Éxodo 21:8
- Precepto de redimir a la sierva hebrea, liberada en la batalla. Éxodo 21:8
- Prohibición de vender a una sierva hebrea, liberada en batalla. Éx. 21:8
- Prohibición de disminuir dar a la esposa lo que corresponde: alimento, ropa, relaciones íntimas. Éx. 21:9.

#### Y de Los Mandamientos:

88,95,266,267,272,318,321,323,325,532 (Deuteronomio 21:11), 539,549 (Deut. 24:5), 559 (Deut. 21:14), 560 (Deut. 28:64), 584 (Deut. 23:17,18), 591 (Deut. 24:5), 596.

- Precepto de celebrar Las Fiestas. Éx. 23:14
- Precepto de construir El Templo. Éx. 25:8
- Prohibición de un Kohen de casarse con una mujer prohibida. (Lev. 21:7)
- Precepto para El Kohen gadol de solo tomar como esposa a una mujer virgen. Levítico 21:13
- Precepto de descansar el día de Sukot. Lev.23:34,35

- Precepto de descansar el octavo día de Sukot. Lev. 23:36
- Prohibición de hacer labores el octavo día de Sukot. Lev. 23:36
- Precepto de residir en una suká los siete días de Sukot. Lev. 23:42
- Precepto de la mujer capturada en la guerra.
   Deuteronomio 21:11
- Precepto de casarse con una mujer según lo estipula La TORAH. Deut. 22:13
- Prohibición de vender a la mujer capturada en la guerra. Deut. 21:14
- Prohibición de hacer trabajar como esclava a la mujer en la guerra, después de haber tenido relaciones con ella. Deut. 21:23
- Prohibición para una mujer de tener relaciones conyugales fuera del matrimonio. Deut. 23:17,18
- Prohibición de alejar a un novio fuera de la casa por períodos largos el primer año de matrimonio. Deut. 24:5
- Prohibición de aceptar como testigo a un pariente. Deut. 24:16

En todos estos Mandamientos y muchos más, se ve La Voluntad del Creador y Jatán de mantener la pureza de Su Sierva, Israel, para Habitar entre ella por toda la eternidad Compartiendo, Disfrutando y Reinando con ella por toda la eternidad. Amén.

#### NOTA AL MARGEN, PERO MUY IMPORTANTE

El Mandamiento 584, dice: Está prohibido expresamente para una mujer tener relaciones conyugales fuera del matrimonio.

De manera que el ecumenismo, orar con sacerdotes gentiles, buscar el consejo, la intermediación, negociar con ellos o los enemigos su propio bienestar, la paz, la seguridad o cualquier otro bien material o espiritual, es una clase de coqueteo, flirteo, adulterio o relación pecaminosa que la contamina y que la hace desagradable a Los Ojos de Aquel Todopoderoso, Amoroso, Esposo y Señor. Si ella obedeciera con humildad y docilidad a EL y a Su Ley, EL Ha prometido y es El Único que Los puede conceder y proteger.

Es una verdadera vergüenza para Israel, la muy amada, La Esposa, La Separada, en cuyo corazón, EL Ha Puesto Sus Ojos y Le Ha Entregado Su Contrato Matrimonial, que ande recibiendo y buscando su paz y su seguridad en pactos con incircuncisos paganos y enemigos de יהוה Elohim, de corazones entenebrecidos, duros y necios.

Todo porque Israel, Su Esposa, con excepción de un pequeño remanente, ha olvidado el temor Divino, la sencillez y dulzura de La TORAH, y no ha rectificado lo suficiente y lo peor ha rechazado al Mashiah YAHSHUAH, por eso vendrá la disciplina Amorosa, pero reparadora de Su Ira.

Que EL nos Guarde y que nuestros corazones no se envanezcan y que humildemente Lo podamos seguir más a EL que a los hombres y a sus duros y necios corazones.

#### ALGO A TENER EN CUENTA HOY

Que estamos a pocos años de Su Venida, estamos en los postreros tiempos y de esto existen muchos testigos en La TORAH que dan fe y lo confirman.

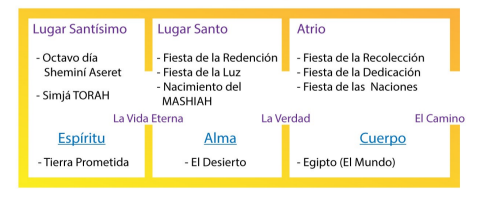
El que tenga ojos que lo vea y el que tenga oídos que lo oiga.

Bendita Sea Su Santa Voluntad, Bendito su Llamado a rectificar, a arrepentirse, a obedecerLo con docilidad, humildad y amor. Bendito Sea por Llamarnos a regresar a Su Casa por las sendas antiguas de La TORAH.

Bendito Sea por habernos Escogido y Separado de entre todas las naciones y Hacernos Su Amada Esposa y Compartir con nosotros Su Poder, Su Trono y Gracia, Su infinito Amor y Sabiduría.

Bendito Sea por siempre, por Haberse Encarnado en Su Mashiah YAHSHUAH y traerLo a nosotros como Su Plenitud y Su Shejinah, nuestro Rey y Esposo, EL Mismo, La Ejad eterna y Divina.

# El Mishkán, La Suká Sagrada y Su Plan Perfecto



#### LAS OTRAS VISIONES DE LA FIESTA DE SUKOT

- Fiesta de la recolección
- Fiesta de la dedicación
- Fiesta de las naciones
- Fiesta de La Gran Redención
- Fiestas de las luces
- Nacimiento del Mashiah
- El octavo día de Sukot
- Simjat TORAH

## FIESTA DE LA RECOLECCIÓN

Cuando conocemos que Sukot es Una Fiesta de otoño, inmediatamente se asocia con la cosecha de los frutos, una Fiesta agrícola, la última cosecha antes de la llegada del invierno. Aquí se debe cumplir con la obligación de reconocer Quien hace brotar los frutos, sustento de alimento y de dulzura, como es la de cumplir con el período de entregar las primicias de todo lo que se siegue y se recolecte de los cultivos.

El producido de los árboles frutales, los viñedos, la miel y la dulzura que producen los frutos que da la tierra dedicadamente trabajada por El Pueblo durante valioso tiempo y esfuerzo, con El Respaldo del Creador y Esposo debe presentarse en sus primicias como una demostración concreta de aceptación y reconocimiento de La Soberanía y de La Función Divina para con Su Pueblo, Su Amada de que EL Es Su Proveedor que Vela por el sustento de ella y que Cuida de que jamás falte el sostenimiento en Su Templo, en Su Suká, en Su Casa.

En este período de rectificación, arrepentimiento y reparación, de construcción y edificación de Su Morada, EL, con infinita Generosidad y Misericordia, sobreabunda en bienes que permitan ver que Su especial Escogencia y Bendición, Su Compromiso y Pacto de Amor con los que Lo reconocen, obedecen y Aman, no tiene límites, por el contrario, será y es de tal manera abundante que las naciones se maravillarán y Su Nombre y Justicia, Su muy especial Cuidado para con Los Suyos, serán alabados y codiciados en todas las formas, porque así Lo prometió y en eso Se Empeñó.

Depender de EL y de Su Poder y Soberanía sobre toda la naturaleza son cosas que alientan la emuná, la constancia y perseverancia en el testimonio de amor de Su Pueblo.

Las primicias, son una alusión y ensayo del Mashiah, que Es nuestro Esposo, pero también Es La Primicia del Reino eterno y de nuestro destino y Pacto espiritual de La Boda y El Gobierno celestial.

De tal manera que este hermoso sentido y simbolismo espiritual son una de las muchas recompensas por la rectificación y el acatamiento de La Voluntad Divina y de Su manera Generosa de Tratarnos a pesar de nuestra dureza y necedad recurrente. Éxodo 23:16.

# FIESTA DE LA DEDICACIÓN

Cuando se termina la obra de construcción de un templo, se hace una ceremonia muy especial de dedicación, en el caso del Beit HaMikdash que construyó para El Creador, Su Majestad 'In Bendito Sea por siempre, el rey Salomón, su dedicación fue precisamente en La Fiesta de Sukot, 1 Reyes 8, allí se entregó La Morada y Lugar de Reunión al Rey de Israel y de toda la creación, fue

consagrado ese solemne Espacio que EL Mismo Reclamó para poder "Morar entre nosotros", Su Pueblo, la muy Amada Sierva y así ese Lugar, bendecido y lleno de Su Presencia, fue establecido como un ensayo de Su Morada celestial, en cumplimiento de Su Real Deseo y Voluntad.

Consagrarlo y dedicarlo a EL y a la relación con EL, no solo fue un Acto de Fidelidad y Amor, sino de Respeto y de acompañamiento en esta Única, Irrepetible y Exclusiva Relación que El Pacto de La Ketuváh Selló entre los dos, en un Rito de Amor y mutua Entrega sin antecedentes en la creación entre Elohim יהוה y Su especial Tesoro, El Pueblo de Israel, Su Kalah eterna y hermosa.

Un matrimonio necesita una casa, una suká y este mucho más, pues El Esposo no solo lo que debía Hacer como todo hebreo que Entregó Ketuváh, sino que EL Mismo así Lo quiso y Mostró Su especial Gusto porque esta Morada temporal en la eretz Israel, fuera una réplica o maqueta de lo que era La Morada celestial que Tenía preparada para Su Esposa y Su Trono eterno.

La purificación, el enlucimiento, el amoblamiento, la riqueza de las telas, las columnas, los capiteles, el piso, el artesonado de las maderas, las luces, los aromas, la solemnidad, la reverencia, el amor y la delicadeza de los detalles constructivos y ornamentales, el fuerte deseo y actitud por agradarLo a EL y que sintiera que todo, absolutamente todo fue hecho para honrarLo y bendecirLo y a Su Santa y Pura Presencia, todo fue y debe seguir siendo, única y exclusivamente para EL, porque solo para EL, deben ser La Honra y La Gloria y porque EL, todo se Lo merece, solo EL Es Santo y Único, no hay otro como EL, solo a EL se podía dedicar este Lugar hermoso y puro, así debe ser y quedar nuestro ser como una gran y única Morada para EL, luego de que EL la purifique y la engrandezca con La

Majestad, de Su Redención final, al aceptar nuestra rectificación y El misericordiosamente, Haga lo que dijo en Ezequiel 36 y en todas las profecías que nos transforman por fin en Su Verdadera Esposa eterna y pura para EL.

Por eso Salomón el día de la dedicación o consagración del "Beit HaMikdash", Templo o Morada para יהוה, no quiso decir que ese edificio por grande y solemne Lo contuviera, porque si no cabe en toda la creación, no Lo puede contener mucho menos una edificación en la eretz, pero si Su Shejináh, Su Manifestación Poderosa y grande, una parte de Su Gloria celestial, bastaría con que EL pusiera Sus Ojos en ese lugar para que fuera lo más grande de todo lo que el hombre pudiera imaginar.

Y Salomón dijo:

"יהוה Ha Dicho que Habitaría en la intimidad;

"Pero yo he edificado Esta Casa por Morada,

"un sitio en que Tu Habites para siempre".

1 Reyes 8:12,13

Y el mismo Salomón, como descendiente del rey David y en cumplimiento de La Voluntad de su padre y obediente al deseo de Su Amo y Adón, gracias a Su Respaldo y Amor, Puso Sus más grandes Deseos, Súplicas y Promesas que tocan el alma y el espíritu del Pueblo de Israel en aquella Casa o Morada Sagrada para Su Creador Todopoderoso y Misericordioso Esposo:

"Y volviendo el rey su rostro, bendijo a toda la congregación de Israel; y toda la congregación de Israel estaba en pie.

"Y dijo: Bendito Sea יהוה, Elohim de Israel, que Prometió a David mi padre, y con Su Mano Lo ha cumplido, diciendo: "Desde el día que Saqué a Mi Pueblo Israel de Egipto, no He Escogido ciudad de todas las tribus de Israel para edificar casa en la cual estuviese Mi Nombre, aunque Escogí a David para que presidiese en Mi Pueblo Israel.

"Y David mi padre tuvo en su corazón edificar casa al Nombre de יהוה, Elohim de Israel.

"Mas יהוה Dijo a David mi padre: En cuanto al haber tenido en tu corazón edificar casa a Mi Nombre, bien has hecho en tener esto en tu corazón.

"Pero tú no edificarás la casa, sino tu hijo que saldrá de tus lomos, él edificará casa a Mi Nombre.

"Y יהוה 'Ha cumplido Su Palabra que había Dicho; porque yo me he levantado en lugar de David mi padre, y me he sentado en el trono de Israel, como יהוה, había Dicho, y he edificado la casa al Nombre de יהוה, Elohim de Israel.

"Y he puesto en ella lugar para El Arca, en la cual está El Pacto de יהוה, Hizo con nuestros padres cuando los sacó de la tierra de Egipto".

#### 1 Reyes 8:14,22.

Salomón como rey y descendiente de David cumplió y honró los deseos de su padre el rey David y por Encargo del Creador en Persona construyó El Templo y Morada del Creador y le recordó al Pueblo qué fue lo que ocurrió y los bendijo.

Así mismo nosotros como Sus hijos y para honrar Sus Deseos, debemos edificar y dedicar nuestras vidas y nuestros seres como verdaderos templos Suyos en los cuales incluso están puestas o escritas Sus Palabras, Su Ketuváh, Sus Instrucciones, Su TORAH.

Donde debemos sacrificar y ofrendar todos los días y todo el tiempo de cada día en Su Presencia para rectificar y agradecer Sus Favores.

Somos Sus Templos donde está puesto Su Santo Nombre y desde donde subirán todas nuestras oraciones para ser oídas por EL y donde sentimos que Su Corazón Se Inclina hacia nosotros siempre.

#### FIESTA DE LAS NACIONES

Basta ver lo que pasa en Jerusalem durante el acontecer de esta Fiesta para conocer que La Voluntad del Creador, cuando Dice que esta es La Fiesta de las naciones, es una gran realidad y un súper encuentro mundial sin distingo de credos, razas o condición económica.

Condición que se cumple durante los cientos de años que transcurrirán en la llamada era Mesiánica, es decir en los últimos dos mil años o en los últimos milenios, hecho que coincide con los dos días que van desde La Entrega de La Ketuváh, hasta La Venida del Mashiah a Reclamar a Su Amada para Su Boda y Consumación.

Aunque nadie ha relacionado esta Fiesta y la era Mesiánica con el conocimiento precisamente por las naciones gentiles del Mashiah al "secuestrarlo" y tomar como propia Su Vida y Hechos, produciendo por supuesto unos cambios sustanciales en Su Imagen, Dichos, de obediencia a La Ley, dicho sea de paso a la que atribuyen haber "cumplido" totalmente con el sentido equivocado de haberla consumado y dejado por eso mismo sin vigencia muy a pesar de que EL Mismo Dijo que no podía y que no había Venido para derogarla, sino para Acogerse a ella y observarla, Dando ejemplo de lo que todos deberían hacer por todas las generaciones.

Todos los cambios que le imprimieron a La Personalidad del Mashiah YAHSHUAH y que Lo desfiguraron en gran manera, desde el propio cambio del Nombre hebreo y colocándole uno de origen y simbología griega, como "Jesús" o "Jesús el untado" y desvinculándolo de Su Misión directa al Pueblo de Israel, aprovechando que EL Fue rechazado por Su Pueblo, tal y como la profecía lo indica y haciéndolo un mesías gentil, miembro de una trinidad idolátrica de dioses y forzándolo inclusive a irse contra Su propio Pueblo, porque en "su nombre" y por "su causa", convocaron las cruzadas, la inquisición y el holocausto, además de todas las expulsiones y antisemitismo romano y gentil que conocemos.

Pero lo que parece más paradójico ante los ojos de la ortodoxia pura, es que pese a todos estos defectos y errores tan graves, las naciones pusieron en vigencia y mantuvieron La Imagen y La Persona del Mashiah de Israel desde el siglo tercero, y aun más fuertemente en la llamada era Mesiánica.

Es curioso que las naciones lo asocien con La Fiesta de Sukot, puesto que fue en una suká en la celebración de esta Fiesta en donde Nació y Se Hizo Hombre en la ciudad de Belén o Beit Lejem, cuarenta semanas después de haber sido Fecundada Miriam en La Fiesta de Hanuka o de las luces y la recuperación y restablecimiento del Templo por parte de los macabeos.

Así como José puso en la boca de las naciones El Nombre del Elohim de Israel, por lo que hizo salvándolas del hambre desde su trono en Egipto, así YAHSHUAH, Lo hizo al Dejarse desconocer y rechazar por Los Suyos y permitir que fuera tomado como propio por las naciones gentiles a donde fueron a parar las 10 tribus dispersas para que en medio de la asimilación, Lo conocieran, Lo amaran y Lo reconocieran como "mesías" y cuando estos dispersos regresamos a La Casa de Israel, corrigiéramos los factores negativos que le atribuyeron y fuera Recuperado como El Mashiah Hebreo que en realidad Es.

Podríamos decir entonces que nuestro Creador Permitió que Su Mashiah Estuviera oculto entre las naciones, bajo la figura del "mesías Jesús", rechazado por la idolatría y un extraordinario "velo" y la dureza de corazón de Su Pueblo y solo al final de los tiempos será "Recuperado" y "Reconocido", cuando EL Mismo Se Manifieste como tal y Produzca los acontecimientos de los tiempos postreros y todo Israel Lo aclamará como dicen Las Escrituras.

Benditos son Sus Secretos y Su Voluntad, Amor y Misericordia para con Su Pueblo.

## FIESTA DE LA GRAN REDENCIÓN

Esta simbología se refiere casi exclusivamente al séptimo día de La Fiesta de Sukot, en el cual se ordenó un especial regocijo, porque en aquel día se determinó que del Templo y de la suká brotara una fuente de agua viva de La Redención o Salvación, esto porque Es La Morada del Esposo y Este Es Mashiah y Mashiah YAHSHUAH Es 'India Quien Salva, Es La Fuente que Lava, que Redime, que Purifica, hay un inmenso gozo porque está llena Su Morada de Su Purificación, de esos ríos de agua que quitan la impureza ritual y espiritual, si así no fuera; Su Santa Presencia en Su Morada entre Los Suyos sería solamente retórica y sin efecto vivificante y Divino

Ese día La Fiesta es llamada "Simjat Beit Hashoevah" El Regocijo en La Casa de La Fuente de Agua.

Esta connotación nos muestra con mucha claridad que el verdadero propósito de Las Fiestas en los tiempos que nos Dio El Creador y que se celebran conforme a Su Voluntad, son para lavar, purificar, arrepentirse, rectificar y reparar y que EL Es Un Actor indispensable, imprescindible, obligado y amorosamente Presente en todo el proceso para garantizar

así que Su Amada Israel, Su Esposa llegue limpia y sin mancha al momento del Matrimonio y La Consumación del Mismo

#### FIESTA DE LAS LUCES

Muchos significados tiene esta Fiesta maravillosa de las luces, muy poderosos y desentrañarlos es una obligación imperiosa de todos los de Su Pueblo Amado y Apartado para disfrutarla a plenitud y recibir de ella toda la carga espiritual y el soporte para cumplirla y agradar a Su Amado Esposo, Generoso y Pródigo en otorgarse y acompañar Sus propios Deseos y Voluntad Suprema.

En esta Fiesta se producía una ceremonia de encendido de unas luces especiales en el atrio de las mujeres en el templo por parte de los sacerdotes y de los levitas, cuando hombres observantes, miembros del Sanedrín, sabios y estudiosos, líderes religiosos y civiles se reunían y evocaban que La Shejináh descendía para iluminar a Su Pueblo en El Mishkán o Templo y llenaba todos sus espíritus. En aquella época era tan fuerte que era considerado El Templo como "La luz del mundo".

Recordemos que YAHSHUAH HaMashiah Dice de EL MIsmo que Es "La Luz del mundo", luego si La Shekinah en El Templo Es La Luz del mundo y YAHSHUAH HaMashiah, Es La luz del mundo, luego La Shejinah y Mashiah, son lo mismo, ambas Figuras son una sola, La Ejad.

Ahora recordemos también que Israel Su Amada, Su Sierva, fue escogida por El Creador para Guiar y Gobernar las naciones siendo "La Luz del mundo". Devarim 7:6,8

Recordemos además que La Shejinah, El Mashiah y El Pueblo de Israel por virtud de la naturaleza espiritual común y por La Ketuváh que Los Hará Marido y Mujer serán o son Uno Solo o ¿Acaso los esposos no lo son, no son uno solo, una misma naturaleza, un solo espíritu, una sola persona?

¿Qué destino de grandeza y Majestad más grandes le pertenecen al Pueblo de Israel como Esposa como sierva y con su plena Naturaleza Divina, ¿Podrá existir algo más hermoso y más poderoso que ese Propósito Divino para con Su Pueblo?

Otra cosa es que hasta hoy, Israel no ha cumplido plenamente con esa Voluntad de Su Creador y Esposo, la razón es su desobediencia y falta de sujeción a Su Plan general y Propósitos, a Sus Instrucciones y Su Ley, y se dedica a seguir leyes y doctrinas de sus sabios y eruditos que dicen que por el contrario, son ellos y sus leyes las que "protegen" y "rodean" La TORAH, para permitir obedecerla con más pureza y rectitud.

El Pueblo se ha ido endureciendo con la práctica y vivencia simple y sencilla de La TORAH, tal y como La Escribió El Mismo Creador y La Revela EL Mismo al corazón de cada hebreo o miembro de Su Pueblo. Jeremías 31:31 en adelante, opacando así "Luz del mundo" que debería ser El Pueblo de Israel.

La convicción de Elohim no está equivocada y todo se cumplirá según Su Voluntad, entonces aprovechar esta celebración para volver a encender La Luz del mundo sobre todo en Su Mishkan personal en sus propios seres obedeciendo la revelación personal, de Su TORAH y Voluntad Divina tal y como EL Lo dice y Lo facilita más y por encima de lo dicho por los hombres que agravan y dificultan su cumplimiento, esta actitud facilitará que Israel vuelva a ser o a cumplir El Deseo del Creador de ser la luz del mundo y así agradarLo y unirse con EL en este proceso.

Israel ha de cumplir con ser la guía y autoridad sobre las naciones siendo su instrumento de luz.

# <u>FIESTA DE NACIMIENTO DE YAHSHUAH</u> HAMASHIAH

Ahora solo una parte de Su Pueblo que reconoce que YAHSHUAH Es El Mashiah de Israel, puede reconocer también que fue en esta Fiesta el primer día de ella y en una suká donde nació EL, Se Hizo Hombre para bendecir a Su Pueblo y Darle conforme a Su Plan perfecto y Sus Propósitos, todo lo que necesitaba para que pudiera cumplirlos a cabalidad. EL Mashiah YAHSHUAH, Fue puesto en medio del Pueblo que fue escogido desde el principio de la creación, El Pueblo de Israel, para que fuera Su Redentor, Su Libertador, Su Sanador, Su Proveedor, Su Rey y Su Esposo por toda la eternidad.

Mashiah Hebreo de nacimiento, de vientre de una mujer hebrea, Practicante, Tsadik, de la tribu de Judá, Circuncidado, Presentado en el templo, Edificado en TORAH y Reconocido por Sus conocimientos y sabiduría.

Vivió Sujeto a la autoridad de sus padres hasta los 30 años, en los que aprendió el oficio de su padre, comenzó su vida pública al cumplir los 30 años hasta los 33 cuando fue acusado por los sacerdotes del templo y el sumo sacerdote injustamente, de blasfemar El Nombre Sagrado del Padre, al Pronunciarlo cómo ordena La TORAH y Las Escrituras todas y Sacrificado en un madero en los días anteriores y en La Fiesta de Pesaj, Murió y Resucitó al tercer día como Ofrenda por la expiación y purificación por las transgresiones de Su Pueblo y por las gentes de entre los gentiles que Lo reconozcan como El Mashiah y obedezcan La Ley, la vivan y celebren Sus días de Reposo.

Fue concebido por El Ruach HaKodesh en el vientre de una Hebrea joven llamada Miriam en la fiesta de Hanuka en el invierno y nació en el primer día de La Fiesta de Sukot, en una Suká hecha para celebrarla en la casa del pan Beit Lejem, ciudad donde criaban los corderos para los sacrificios del Templo.

Fue Circuncidado el día octavo de esta Fiesta, el día de Simjat TORAH, porque EL Es La TORAH Viviente.

Entre los gentiles se desconoce que en esta Fiesta hubiera Nacido El Mashiah, ellos lo celebran en el mes 12 del calendario romano. Entre los judíos o en El Pueblo ortodoxo judío tampoco se conoce esta circunstancia, porque no creen en el hecho de que YAHSHUAH Es El Mashiah Hebreo, que ya Vino una vez y Volverá en estos tiempos de nuevo para cumplir con las profecías, Su Plan perfecto y Sus Propósitos.

Sólo unos pocos en Israel actual lo saben y lo celebran y también una buena porción de las diez tribus que estaban dispersas y que están regresando a Israel por las sendas antiguas.

Por eso esta Fiesta también es La Fiesta del Nacimiento del Mashiah Hecho Hombre, de YAHSHUAH, es La Fiesta de la iniciación de La Redención o de la rectificación porque también en ella Se Manifestó El más grande Instrumento de La Purificación y La Redención del Pueblo de Israel, El Mashiah.

# FIESTA DEL OCTAVO DÍA (SHEMINI ATSERET) Y SIMJAT TORAH (ALEGRÍA DE LA TORAH)

En el séptimo milenio EL Reinará con Su Esposa y Estará con nosotros aquí, es el año de la liberación, El Creador atará el mal y Vivirá un tiempo hermoso de La Plenitud de su presencia entre Los Suyos, Compartiendo Su Gloria y Su Poder, pues Su Presencia en vivo será lo máximo, será como vivir otra vez en El Gan Edén antes de la caída de

nuestros padres con nuestros cuerpos espirituales tal y como fue en aquella oportunidad.

Este séptimo milenio será el tiempo de la consolidación del Reino, su período más crítico pues veremos como El Rey de la creación con todo Su Esplendor y Majestad "Empate" o "Una" esos dos períodos como la antesala al día octavo u Olam habá.

Hay una coincidencia entre el día de la Brit Milá de YAHSHUAH y el octavo día de la creación o sea la continuación del Plan perfecto y Los Propósitos del Creador con respecto al Pueblo de Israel y su creación, Su Reino universal y eterno.

La Brit Milá, es La Señal de Su Pacto eterno con Su Pueblo, es El Pacto por medio del cual EL, El Elohim de toda la creación, Amo y Adón, Creador de todo lo creado Su Redentor y Salvador, permite o Llama más bien a renunciar y cortar para siempre la levadura de la vida y del ser de los que le pertenecen para ingresar a Su propia, Pura y Apartada Naturaleza y así poder Fundirse con ellos mediante Su Boda en Un Solo Espíritu en Una Sola Persona y Reinar y Compartir con ella por toda la eternidad lo cual se realiza práctica y realmente en su octavo día, Su, nuestra eternidad y realmente un Shabat Shabaton, un día de Reposo que jamás terminará y que no tuvo inicio siquiera, pues estuvo en la mente de nuestro Creador y Mashiah, siempre, desde la eternidad pasada (¿) Olam Haze, hasta la eternidad venidera o futura (¿) Olam habá.

Recordemos de nuevo y todas las veces que haga falta, que si pudiéramos sacar la proporción del tanto por ciento que representa el tiempo que EL Dio al hombre para que rectificara con respecto a la eternidad, el resultado sería como un pestañar como un parpadear una nano fracción de millonésima de segundo o menos, si yo fuese capaz de

describirla lo que demuestra que Su Plan perfecto y Sus Propósitos no se interrumpieron, tampoco se retrasaron por la caída del hombre, sólo lo fue para el hombre y en su métrica, pero no para EL, en su condición eterna sin duda y sin retraso en Su tiempo.

Todas estas celebraciones y simbologías son los más bellos y grandes argumentos para reconocer que El empeño y La Voluntad de nuestro Amado Creador ha sido siempre la misma, inquebrantable, invariable y siempre Fiel a Sí Mismo, con la más absoluta Generosidad y Amor por Su más grande Obra, Su Amada Esposa, Su Sierva, El Pueblo de Israel y por la creación que Hizo para seducirlo.

No para despreciar al resto de los hombres, las Naciones, si no como en la parábola del sembrador, su semilla cayó en tierra fértil y dio flores y fruto y eso le agradó mucho y lo llenó de alegría, se complació con sus resultados, en cambio lo otro que tuvo su oportunidad, cumplió con su cometido y fue, pero, ni sus flores, ni su fruto Lo agradaron. Es duro, pero es así, con el dolor que eso causó al Sembrador por Su Misericordia y Amor.

#### OTRA REFLEXIÓN

Es cada persona con todas las facilidades es el Creador y Salvador, El Santo de Israel, Le ha dado con su propia libertad de elección, con su manifestación natural de la verdad y viendo el testimonio de la historia y de la naturaleza, quién debe discernir y sabiamente definir su futuro eterno, su fidelidad y su obediencia, debe ver con sus ojos espirituales a quien amar y seguir y por qué camino tomar y obrar en consecuencia, sabiendo que cada acción, cada pensamiento, cada deseo, tiene para él un significado muy especial y EL Los esta viendo y pesando y unos le

agradan y otros no, por estar acordes con Sus Planes y Sus Propósitos y por eso mismo producen unos efectos espirituales eternos que definirán nuestros destinos para toda la vida y por siempre.

No se trata de lo que piensa nuestra mente y razón finitas, se trata de Su Propuesta de Amor eterno, de gozo y paz sin limite, se trata de renunciar a lo poco nuestro para encontrar el todo Suyo y vivirlo, compartido, disfrutarlo y agradarlo a EL, porque Es EL Quien Se Lo merece.

El hombre que quiere trascender al plano superior espiritual, que quiere elevarse y vivir La Plenitud del Deseo de Su Creador para con él, es aquel que Lo reconoce y se abandona en Sus Brazos y hace dócilmente y amorosamente Su Voluntad sin cuestionamientos, ni razones humanas, sino dejando que La Naturaleza Divina, crezca y tome control absoluto de su ser y la enaltezca según Su Voluntad Divina y Soberana. Sólo EL Sabe lo que es bueno y nos conviene. Amén.

### **SEGUNDA PARTE**

#### PREÁMBULO NECESARIO

No menos importantes Las Fiestas que continúan a Las Fiestas de peregrinación, tienen un valor muy clave en el accionar espiritual del Pueblo que la active, celebra y especialmente en el proceso de rectificación y desarrollo de los tiempos que El Creador Le otorgó al hombre para que con Su compañía, de Su Mano, hiciera un crecimiento, una elevación espiritual de tal manera que al final de esos, tiempos, el espíritu esté en condiciones tales que EL, pueda Sentirse Reconocido, Acatado, Agradado y Correspondido en Su infinito Amor de Creador, Redentor y Esposo como debió ser desde siempre en la creación.

¿Cómo puede ser posible que alguien que dice amar y obedecer para agradar al Amo del universo, viva o trate de vivir la relación íntima con EL, "interprete" o se "imagine" Su Voluntad perfecta, sacándola de la facilidad excepcional para cumplirla o hacerla propia de otorgarle el carácter de ADN o de su propia Naturaleza, ya que fue El Autor de la misma Quién para lograr el múltiple propósito de que nadie la pudiera alterar sumándole o restándole a su sustancia con el prurito de que ellos están autorizados por su supuesta sabiduría que validan entre ellos, pero sin soporte alguno en Las Escrituras con lo cual ha ido reemplazando esa Voluntad Divina poco a poco por la voluntad de los hombres, su soberbia y su desobediencia sutil y destructiva por una parte y sobretodo causando un daño tremendamente demoledor aparentemente a la metodología y propósitos de la creación que implica que La Voluntad perfecta del Creador?

No nos cansaremos de decir, pese a la opinión de muchos que se escandalizan con estas revelaciones que no son fáciles de ver sino con los ojos del espíritu, luego de cortarse y sacrificar la cabeza tal y como expresan con toda claridad Las Escrituras, especialmente La TORAH, de la cual ellos dicen les pertenece en forma exclusiva para poderla interpretar y especular, no para vivirla con docilidad y humildad simples.

Esto es definitivo para poder vivir intensamente La Voluntad perfecta del Creador, con Sus propias Instrucciones, sin intermediarios tal y cómo lo dice Jeremías 31, porque de lo contrario lo invalidamos, al desconfiar de Su capacidad para que sea EL Mismo Quién de forma Personal y sin riesgos ni de alteraciones, ni manipulaciones, ni agregados o supresiones quizás de buena voluntad nos Enseñe a obedecerLo y vivirlo con gozo y seguridad.

Ya vimos Las Fiestas de la primavera y ahora veremos las del otoño, que son las cosechas de las uvas, higos, dátiles, aceitunas y de los frutos.

Estas Fiestas son:

Yom Teruáh

- Yom Kipur
- Sukot

Estas Fiestas las incluimos en la relación de Las Fiestas de peregrinación.

Existe una Fiesta de "invierno", Hanuka, que es bueno contemplar como una bendición adicional o dependiendo del sentido profético Mesiánico con un gran contenido simbólico y profético.

#### YOM TERUÁH

"El Eterno Habló a Moshéh, Diciendo:

"Habla a los hijos de Israel y diles: En el mes séptimo, al primero del mes tendréis día de Reposo, una Conmemoración al son de trompetas, y una Santa Convocación.

"Ningún trabajo de siervos haréis; y ofreceréis ofrenda encendida al Eterno.

Levítico 23:23-25.

Además de esta Orden, En Las Escrituras figuran muchas alusiones al uso y atención al shofar y su significado espiritual como La Voz del Creador.

Veamos algunos versos que así lo muestran:

"Feliz del Pueblo que conoce La Teruah; OH יהוה, a La Luz de Tu Presencia andarán. Salmo 89:15

"En el séptimo mes, el primero del mes, habrá una Santa Convocación para vosotros; no haréis ninguna labor, será un día de toque de shofar para vosotros

"Haréis una ofrenda ígnea para un aroma agradable para El Eterno..." Números 29:1,2

"Los hijos de Aarón tocarán los shofarot y serán para vosotros un Decreto eterno para vuestras generaciones." Bamidbar 10:8

"Cuando salgas a la librar guerra en vuestra tierra contra el enemigo que os oprime, tocaréis los shofarot con sonidos cortos y seréis recordados ante El Eterno, vuestro Elohim y seréis salvos de vuestros enemigos. Bamidbar 10:9

Con esta Fiesta El Creador nos invita a reconocer y vivir <u>el sonido del shofar</u> y estar alerta para que no nos tome por sorpresa Su accionar, porque todo Lo anuncia a Su Pueblo con suficiente antelación y fuerza para que nadie esté

desprevenido o sin preparación. Teruáh significa un sonido de shofar que retumba y se hace sentir, es Su Voz de trueno, Su Llamado para varias actividades, pero principalmente para Las Fiestas, llamar al arrepentimiento, para la guerra o para Sus Visitas, anunciar Su Presencia o Sus Acontecimientos más importantes.

Esta Fiesta comienza el día primero del mes séptimo religioso o del primer mes civil llamado Tishrei y depende del que escojamos, los sentidos son distintos y los propósitos espirituales en algunos casos coincidentes y en otros no, pero lo importante es que para nosotros que queremos agradar al Creador, es Su versión la que vamos a tener como principal y muy acorde con la obediencia a EL y a Su Santísima Voluntad.

Si para nosotros este es el séptimo mes del año, quiere decir que nuestro año comenzó con el mes de Av, o sea a la salida de Egipto tal y como EL Lo Dijo y así creemos que es.

Si el toque del shofar es una llamada de alerta para que prestemos atención o bien porque quiere que hagamos algo, o porque va a Entregar Instrucciones, o porque un acontecimiento profético Suyo está a punto de ocurrir y nosotros estamos preparados para distinguir ese sonido y obrar en consecuencia, en verdad estamos siendo dóciles a Su Voluntad, estamos conectados en comunión con EL y Su Autoridad.

Ya vimos que Su Propósito principal es que rectifiquemos permanentemente y constantemente y que procuremos andar puros y apartados para EL, y en Su Presencia, entonces el sonido de Su shofar, es un instrumento que nos mantendrá alertas y despiertos espiritualmente en este sentido y esto es una gran y muy valiosa ayuda y respaldo.

Por ejemplo esta Fiesta que se celebra el día primero del mes primero civil o el mes séptimo espiritual o religioso anuncia con su celebración que el día 10 de ese mismo mes será Yom Kipur, o el Día de la Expiación, también fue el día en que nos entregaron por segunda vez y sólo al Pueblo Escogido y Separado de Israel.

Yom Teruah o "una trompeta que despierta" un día para despertar, despertar ¿Por qué? Pues porque a veces El Pueblo se duerme, se aletarga, se relaja en la rectificación el arrepentimiento, en la adoración y agradecimiento y muchas veces en la obediencia a Su Ley, a Su Voluntad Divina, es por esto que debe escuchar Su Voz de trueno, Su toque de shofar Su teruah, tal y como lo expresa en:

"Al son de trompetas y de La Voz del shofar, aclamad al Rey יהוה הוהי". Salmo 98:6

"Acontecerá también en aquel día, que se tocará con gran trompeta, (y) vendrán los que habían sido esparcidos en la tierra de Asiria y los que habían sido desterrados a Egipto, y adorarán a יהוה en el monte santo, en Jerusalem". Isaías 27:13

"Anunciadlo en Judá, proclamadlo en Jerusalem, diciendo: "Tocad trompeta en la tierra; gritad a voz en cuello y decid: "Reunios y entremos en las ciudades fortificadas, alzad bandera en Tzión, huid, no os detengáis, porque del norte hago Yo venir mal y quebrantamiento grande..." Jeremías 4:5,6

Pero también para proclamar noticias buenas:

"Feliz El Pueblo que conoce teruah; OH יהוה, a La Luz de Tu Presencia".

O como dijimos antes para sacudir y despertar al Pueblo de Israel.

"Despiértate tu que duermes, y levántate de entre los muertos, y Te Alumbrará El Mashiah".

Efesios 5:14

La conclusión es que EL Dio Instrucciones para que nos acostumbráramos a escuchar el sonido del shofar, de las trompetas, de Su Voz a través de Sus Instrumentos para que cuando EL Los Use como Su convocación, nuestros espíritus estén listos y se pongan en acción y en marcha.

Los espíritus de los hijos de nuestro Pueblo tienen en qué estar alertas, despiertos, avisados y preparados siempre para su actividad, de arrepentimiento constante, purificándose, rectificando, elevándose y acercándose más y más a Su Trono de grandeza, Majestad, de Amor y Misericordia, porque un descuido, un pestañear en ese sentido, siempre es aprovechado por el yetzer hará, para cobrar nuestro testimonio, nuestra voluntad y tratar de dañar la comunión íntima con El Creador.

Esta Fiesta se celebra también como Rosh Hashaná, el primer día del año civil y en ella, se celebran 10 sucesos muy importantes para la emuná hebrea. Veamos cuales:

- 1. Teshuváh o arrepentimiento.
- 2. Rosh Hashanah, cabeza del año civil, nacimiento del mundo.
- 3. Yom Teruáh, Fiesta de las trompetas, el despertar.
  - 4. Yom Hadín, Día del Juicio.
  - 5. HaMelech, La Coronación del Mashiah.
- 6. Yom Hazikaron, el día de La Rememoración o día del Memorial.

- 7. Tiempo de la angustia de Jacob o los dolores de parto del Mashiah.
  - 8. Apertura de Las Puertas.
  - 9. Kidushin / Nesu`in, Ceremonia de La Boda.
  - 10. La resurrección de los muertos.

Qué maravilloso contenido de símbolos y significados espirituales, toda una tarea de celebraciones con una inmensa carga de bendiciones si las entendemos, vivimos y disfrutamos con gozo.

Veamos cada una muy brevemente con relación al Propósito del Creador, para ver si casan con lo que este documento se ha propuesto desde el principio teniendo el cuidado de no forzar ninguna de ellas y sólo mencionando si son instrumentos o no del Plan perfecto y Sus Propósitos Divinos.

#### 1. TESHUVÁH O ARREPENTIMIENTO

¿Acaso debemos explicar que este título significa que esta Celebración es otra oportunidad más dentro del sin número de veces que El Creador da a Su Pueblo de Israel para cumplir Su Propósito y Plan perfecto de rectificar y arrepentirse de sus transgresiones y las de sus padres? No es necesario para aquellos que salieron del espíritu, pero será muy difícil o imposible que los que son de la carne lo hagan, tal y como lo dicen Las Escrituras.

# 2.<u>ROSH HASHANAH, CABEZA DE AÑO CIVIL, NACIMIENTO DEL MUNDO</u>

Es conocida y divulgada esta Celebración más por las otras espirituales o religiosas y no es una casualidad, es una costumbre impuesta por la mayoría de los rabinos y sabios y de los laicos no religiosos que han tenido influencia en el gobierno del devenir del Pueblo de Israel.

Se ha impuesto de cierta manera que el calendario civil (¿?) sea el calendario imperante y conocido con relación a la mayoría de los actos públicos en nuestro Pueblo, soslayando de cierta manera y muy sutilmente el calendario espiritual o religioso. Desde luego lo civil (¿?) nada tiene que ver con Los Propósitos de Elohim o La TORAH, como enuncian los postulados del Sionismo que gobierna actualmente el país hebreo.

Algunas personas que escuchan nuestras reflexiones nos dicen que tenemos mala voluntad contra los rabinos y sabios de Bendita Memoria y los actuales y eso no es verdad y aprovecho esta oportunidad para aclararlo.

Pienso es que sin los rabinos humildes y sencillos, dedicados a su labor de enseñanza y dirección de los rebaños del Creador, a estos rebaños no les habría quedado fácil existir.

Fueron ellos, son y serán los mejores instrumentos del acatamiento y crecimiento de la santidad de los hijos del Creador en su abnegada y sacrificada labor diaria sin descanso. Está bien fincada la obediencia de ese remanente que ama por encima de todo a Su Hacedor y Creador.

Disfruto de la amistad, qué digo, de la hermandad de unos pocos rabinos que son claros, nítidos, rectos de corazón de un gran testimonio con sus vidas, la de sus familias y la labor con sus comunidades.

De esos rabinos y de los muchos de los que muy seguramente no tengo conocimiento, pero que existen en El Pueblo, es la gracia de la elevación de ese remanente.

Que El Creador los continúe bendiciendo y Sus ovejas sean plenas de la intimidad de Su Gloria y Majestad y no reconozcan y obedezcan siempre como EL Lo pide y Lo merece como Único Amo de la creación y nuestro Salvador y Esposo.

También honro a los sabios que El Mismo Creador ha inspirado con vidas ejemplares, libres de intereses personales que no sea El Honor y La Gloria de Su Creador y de Su Voluntad escrita en sus corazones y puesta en sus mentes cómo es La TORAH.

Para ellos todo nuestro respeto, admiración y amor son sin lugar a dudas poderosos instrumentos dóciles en Las Manos del que no duerme por Amor a Su Pueblo y Lo sirven con todas sus energías y todos sus bienes.

El Pueblo Escogido y Amado por El Creador los llene de cariño, acatamiento y les sea siempre gratos y reverentes.

Pero a decir verdad, también nos hemos tropezado con otro tipo de personajes, tanto personalmente como con sus escritos que no dan la confianza suficiente de que sus intereses sean los de servir desinteresadamente a Su Creador y a La TORAH, más bien usan su supuesta influencia espiritual y su conocimiento para "regular" o "controlar" el ingreso o el retorno de los que están en teshuvah y creemos que somos de las diez tribus a La Casa del Padre Eterno. Para algunos de ellos parecería que este regreso y reconocimiento está en términos económicos de conocimientos de Kabalá y otros libros y de conversiones convencionales que ellos manejan y que no encontramos en ningún lado en Las Escrituras.

No entendemos Por qué si Las Escrituras fueron dadas al Pueblo hebreo, Las Escribió El Creador en nuestros corazones y las puso en nuestras mentes, ¿Hay que interpretarlas según lo que diga el idioma griego o sus filósofos? o ¿Por qué si La Escritura dice que al que Elohim Llama Dota, por qué hay que buscar las explicaciones en lo

que dicen los hombres? y peor aún si cuando estos las explican cuándo hay dos de ellos, hay 3 opiniones distintas sobre un mismo tema? ¿No es la palabra de EL, Una sola, clara y nítida, verdadera sin dobleces o variables?

No entendemos que sea necesaria la legislación de hombres para proteger La Palabra de Elohim ¿Acaso ella por sí sola no se guarda, no se defiende, no fue claro Elohim para aquellos que salieron de Su Espíritu?

Se hace parecer al Creador como un indefenso, incapaz, Ser que hay que rodear, porque no puede hacer valer Sus derechos. Vemos por ejemplo el caso de Su gran y Único Nombre, El mismo que dicen Las Escrituras que debemos proclamar y temer, por el cual debemos jurar y que es necesario que las naciones conozcan para que Le teman y Lo obedezcan, causa por la cual nos dispersaron entre las naciones, amén de la disciplina que nos merecíamos.

¿Qué pasó con El Nombre? Que fue ocultado y que algunas autoridades dicen que es impronunciable, inclusive que se olvidó cómo se hace esa pronunciación. Algunos dicen que no se hace para protegerlo de vanas pronunciaciones.

Pero lo que nos pasó, es que al ocultarlo por estas consideraciones y falsa reverencia, los pueblos paganos, las naciones lo han insultado y lo pisotean con falsos nombres como, Jehová, Jesús, Jesucristo, Mahoma, Zeus, etc, etc.

Tan grave es este asunto sustentado por algunos sabios y rabinos, que ya ni el propio Pueblo, sabe cómo Se Llama Su Elohim, Su Adón, Su Creador Su Salvador, Su Protector, Su Esposo y Lo llaman en forma impersonal con voces como: HaShem Adonai, le bendicen en el nombre de HaShem, Adonai, etc.

La bendición en el nombre de HaShem, en El Nombre del Nombre ¿Eso qué es?

Podría estar bien en conversaciones triviales ya que podría ser irrespetuoso, pero ¿Qué tal en las oraciones, rezos, bendiciones, ceremonias y celebraciones para EL?

"Sin embargo para esto te he dejado sobrevivir para demostrarte Mi Fuerza y para que Mi Nombre Sea declarado en toda la tierra". Éxodo 9:16

Le habla nuestro Elohim al faraón a través de Moshéh cuando Le anunció el envío de las plagas con las cuales los castigaría.

Luego en la oración sacerdotal es claro y concreto cuando dice: "Que pongan Mi Nombre sobre los hijos de Israel y Yo Los bendeciré". Números 6:27

¿Quienes hicieron estos cambios? ¿Fue el Pueblo? No, fueron sus líderes, los rabinos y los sabios los que creyeron que con ello contribuyen a salvaguardarLo a protegerLo, a guardarLo de la profanación y la blasfemia, pero ¿Lo consiguieron? o en efecto quizás fue ¿Que El Pueblo y el mundo entero lo olvidó y lo cambió, o lo sustituyó por otros nombres que no son?

Igual ha pasado con el calendario que El Creador Le dio a Su Pueblo de Israel en La TORAH, el calendario lunar / solar y agrícola que está en muchas partes de La Escritura desde libro de Bereshit y que es Su reloj, Su mecanismo de métrica cuando Creó las luminarias para los días, los años, Las Fiestas, las estaciones.

"Y Dijo luego Elohim: "Haya lumbreras en la expansión de los cielos para separar el día de la noche y sirvan para señales, para las estaciones, para días y para años...

Bereshit 1:14,17

"Los cielos cuentan La Gloria de Elohim, y el firmamento anuncia la obra de Sus Manos.

"Un día emite palabra a otro día y una noche a otra noche declara sabiduría.

"No hay lenguaje, ni palabras, ni es oída Su Voz.

"Por toda la tierra salió Su Voz, y hasta el extremo del mundo Sus Palabras.

En ellos puso tabernáculo para el sol;

"Y éste, como esposo que sale de su tálamo, se alegra cual gigante para correr el camino.

"De un extremo de los cielos es su salida, y su curso hasta el término de ellos;

y nada hay que se esconda de su calor.

"La Ley de יהוה es perfecta, que convierte el alma;

El testimonio de יהוה es fiel, que hace sabio al sencillo.

"Los Mandamientos de יהוה son rectos, que alegran el corazón;

El precepto de יהוה es puro, que alumbra los ojos.

"El temor de הוהי, יהוה es limpio, que permanece para siempre; Los Juicios de הוהי, יהוה son verdad, todos justos.

"Deseables son más que el oro, y más que mucho oro afinado; y dulces más que miel, y que la que destila del panal.

"Tu siervo es además amonestado con ellos; en guardarlos hay grande galardón.

"¿Quién podrá entender sus propios errores? líbrame de los que me son ocultos.

"Preserva también a tu siervo de las soberbias; que no se enseñoreen de mí; entonces seré integro, y estaré limpio de gran rebelión.

"Sean gratos los dichos de mi boca y la meditación de mi corazón delante de ti.

Oh יהוה, roca mía, y Redentor mío".

No quiero ahondar en ese desagradable tema, porque no soy enemigo de los rabinos y mucho menos de los sabios y no quiero generalizar porque eso sería faltar a la verdad, lo único que quiero decir para finalizar este punto, es que no hay peor situación que aquella que generan los que prevalidos de su autoridad, se vuelven autosuficientes y tratan de imponer sus criterios personales y su conocimiento intelectual para hacer interpretaciones a su gusto, imponerlas como leyes o reglas de La TORAH oral.

Esas personas sólo hacen gravoso el cumplimiento de La Voluntad Divina, alejan o pueden alejar del camino a los que de buena voluntad y de una manera inocente se acercan a EL, causando un gran perjuicio espiritual. Bien lo dice el profeta Jeremías en su Capítulo 89:11 cuando dice:

"Los sabios se avergonzaron, se espantaron y fueron consternados; he aquí que aborrecieron La Palabra de הוהי; ¿Y qué sabiduría tienen? Por tanto, Daré a otros sus mujeres, y sus campos a quienes los conquisten; porque desde el profeta hasta el sacerdote todos hacen engaño. Y curaron la herida de Mi Pueblo con liviandad, diciendo: paz, paz; y no hay paz".

El criterio civil es muy importante para nuestro Elohim y para Su TORAH y EL Mismo Dice que hay que dar al Cesar todo el respeto que se merece y también a Elohim y a Su Voluntad Divina.

Precisamente Rosh HaShanah suple esta necesidad.

#### 3. YOM TERUAH O EL DESPERTAR

Llamado del shofar, o de las trompetas. ¿Despertar de qué? ¿Para qué?

"Despiértate tú qué duermes y levántate de los muertos, y te alumbrará El Mashiah. Efesios 5:14

Es un gran y definitivo llamado a prepararse para la resurrección que está muy cerca pues el día de la total expiación o Yom Kipur, está tan próximo que el mundo entero ya se estremece de dolor y arrepentimiento o deberá ser así.

Recordemos que todo el tiempo que nos han concedido, es única y exclusivamente para eso, para arrepentirse, rectificar y reparar todas nuestras transgresiones.

Despertar para abrir los ojos a la verdadera Luz de La Verdad del Mashiah YAHSHUAH, despertar porque la mayoría del Pueblo tiene un velo de su sueño, de dureza y necedad, desconociendo a Su Mashiah, a Su Rey y Esposo, dejando que su razón sea más poderosa que su espíritu.

Despertar porque Grecia, Roma y Edom, secuestraron a nuestro Mashiah, que equivale a estar de espaldas a la más grande y poderosa realidad espiritual de toda la creación, que El Mashiah de Israel, es El Mismo Elohim y Creador, porque nadie sino El Mismo Amo del universo podría lavar y perdonar nuestras iniquidades y errores y olvidarlos en una muestra de Su infinita Generosidad y Misericordia. Que Vendrá por segunda vez a Instaurar Su Reino y a Tomar a Su Pueblo para Celebrar Su Boda, Consumarla y Mostrarla como El Objetivo de Su Plan perfecto y Sus Propósitos de compartir la creación, Gobernarla con ella, por toda la eternidad y Compartir Su Gloria y Su Trono.

Hay en este toque del shofar y de las trompetas de los cuatro extremos de la tierra, un clamor para que El Pueblo de Israel escuche y salga del letargo espiritual en el cual lo tiene sumido la excesiva religiosidad, las leyes de hombres, Takanot, Halajot de sus sabios, que han minado el espíritu de la revelación y que ha matado la relación íntima con EL, porque es ahora cuando tenemos más y más "oráculos" e intermediarios iluminados por su enorme capacidad de interpretación y discusión de La Palabra Divina bajo la premisa humana de tremendas y perversas consecuencias, como son: "Donde hay dos judíos, hay 3 opiniones," validamos todo lo que se dice sin importar el verdadero Sentido y verdadera Enseñanza o Instrucción escrita, revelada y colocada en el corazón de cada hijo de Israel, como es La TORAH, de la cual "se supone" todos, absolutamente todos, somos sus depositarios.

La TORAH y la revelación puesta por El Compromiso o Pacto Hecho por El Mismo Creador, se ha ido relegando, es sólo para la mayoría de nosotros, un hermoso Símbolo, pero sólo en un remanente espiritual al que de verdad la vive y es su ADN, su propósito, estilo de vida y su verdadera razón de ser, de agradar a Su Creador, Adon, Esposo y Mashiah.

Algunos se escandalizan por nuestras palabras y creen que combatimos, detestamos o despreciamos la abundancia de la producción de los sabios y rabinos y no quiero que exista ese "malentendido," no, lo que sólo queremos es que seamos conscientes de que si El Creador Mismo Escribió con Su Dedo La TORAH en el corazón de las casas Israel y de Judá ¿Por qué razones dejaría el resto de Sus Instrucciones en manos y al arbitrio de los hombres y además que les permitiera tener de ellas sus propias opiniones sobre LaÚnica Verdad que EL Representa?

Que Moshéh comenzó a compartir esas otras revelaciones oralmente y que solo dejó por escrito lo

expresado en los cinco libros llamados de Mosheh, eso es una verdad que no está sustentada sino en el decir de aquellos que la han escrito muchas décadas y cientos de años después y que se denomina con muchos nombres, según la forma en que se han presentado como, El Talmud, La Cábala y otros libros muy importantes de la llamada tradición oral.

Hay una inmensa proliferación de planteamientos de eminentes pensadores judíos de todas las épocas, que nadie discute como libros elevados y escritos con las mejores intenciones, pero que poco a poco van volviendo la obediencia y el compromiso con Las Instrucciones y el agrado, la sumisión obediente que halague al Creador y cumpla con Sus simples claros y sencillos Principios, muy difíciles de practicar y vivir intensamente y con pasión.

Hay una red tan intrincada de protecciones y de vallados a La TORAH y a lo en ella contenido y escrito en nuestros corazones y en nuestra mente, que más bien y lo digo con respeto, tal parece un intento sistemático para desanimar a Su Pueblo a cumplirla y vivirla naturalmente.

Recuerdo las enseñanzas de Yahshua HaMashiah cuando en Su primera visita y de frente les recalcaba a las autoridades religiosas que con sus leyes de hombres están alejando a Su Pueblo de La Verdad y la vivencia de Su TORAH y de su íntima relación con El Elohim de Israel.

Luego esta no es una situación actual, se trata de esa lucha del hombre intelectual o de conocimiento humano, los estudiosos llenos de ciencia, gran elocuencia y capacidad de manifestación de su pensamiento, con los hombres humildes, sencillos, pero de gran poder espiritual que siendo dóciles a la revelación renunciaron a la connotación, al reconocimiento humano y recibieron por Gracia El Respaldo Divino y de La Luz y claridad de La Única y

Verdadera Instrucción directamente del mismo Creador que La Respaldó con lo Escrito por EL Mismo como ya lo vimos en cada corazón y en cada mente de los que Lo necesitan y todo lo que necesitaban para cumplir Su Plan perfecto y Sus Propósitos eternos.

Pues bien cerca, muy cerca está el momento en el cual escucharemos el sonido del shofar y de las trompetas que llamen al despertar de Su Pueblo de Israel para hacer revivir esa Palabra de Instrucciones que fue Entregada y Depositada, donde nadie, ni nada la puede alterar, en El ADN de cada uno de Los Suyos para que arrepentidos de todo lo que Lo hemos ofendido, rectifiquemos nuestra conducta y alcancemos Su Misericordia y por amor a ÉL, y por convicción propia de los que se llenaron de Su Presencia, quisieron hasta la eternidad ser fieles a La Palabra otorgada de "Hacer y obedecer" todo lo que EL Quiera y Quiso, para con Agrado y un intenso Amor lo reconozca como Su Esposa y pueda Reinar por siempre con ellos toda la creación.

#### 4.EL DÍA DEL JUICIO, YOM HADÍN

Anuncia esta celebración el día en que El Elohim de Israel, Se Sentará en Su Tribunal celestial y Hará Juicio sobre la humanidad.

Cuando los que han de ser juzgados se presenten ante EL, y se lea a cada uno los cargos, se verá con dramática realidad que todo Lo Escrito y Dicho por El Creador era verdad.

El hombre que sea sometido a ese procedimiento, prácticamente ha definido ya su situación con la antelación suficiente, pero así y todo se sorprenderá, porque verá que su conducta fue contraria a Las Instrucciones escritas en La TORAH, o en la ley natural y que El Reconocimiento del Creador Le hubiera podido dictar.

La necedad y dureza de corazón hizo que los hombres se sujetarán a la razón, a la carne y rechazan el espíritu y eso trae como consecuencia, más endurecimiento y una conducta que los apartó de la obediencia y la santidad.

En ese Juicio, Su Pueblo, especialmente los que obedeciendo La Voz del Creador, lleguen a Este Tribunal, verán como este gran Juez Supremo Les dirá que ya sus faltas fueron juzgadas y que por su arrepentimiento, y rectificación, ya fueron olvidadas y no hay cuentas pendientes con ellos, que por el contrario, ellos son Sus benditos, Su especial Tesoro, Su Pueblo Escogido y Apartado y son ellos quienes juzgarán a las naciones y eso será una gran sorpresa para los que rechazaron o no reconocieron a Israel.

Aquí se verá lo importante de haber entendido el objetivo del tiempo que El Creador Le concedió al hombre para que se arrepintiera, rectificara y reparara y que sólo aprovechó el remanente de Israel.

Es duro, pero La TORAH y El Tanak, lo dicen expresamente en varias formas:

- "Que tu sí, sea sí, y que tu no, sea no".
- "El que no está Conmigo, contra Mi, está".
- "El que no siembra, desparrama".
- "Los que no son del Espíritu, entienden las cosas del Espíritu, pero a los que son de la carne, a esos, las cosas del espíritu, les parecen mentira".

Todo lo que EL Prometió a Su Pueblo, Lo cumplirá, y el resto de la humanidad lo verá con temor y espanto, el miedo se apoderará de sus seres y aquí verán lo equivocados que estaban e intuirán lo que a ellos les espera enseguida.

Israel en vez de ser avergonzada delante del mundo entero, verá que Su Elohim, Amo del universo y por Su Santo Nombre y por Su Gloria, por La Fidelidad de Su Palabra, Promesas y Pactos, los elevará, purificará y los separará para EL y así se lo hará conocer al mundo entero. Esto será culminante para Israel y por supuesto para el resto de los hombres y la creación.

El resto de la humanidad, los gentiles, serán severamente Juzgados y con Su Sentencia condenatoria, se verá La Justicia Divina.

Aclaremos que los gentiles, por manipulación en las traducciones del hebreo al griego, del griego al latín, del latín al español, es una palabra que se refiere a las diez tribus dispersas como gentiles y hace que el lector desprevenido se confunda.

En realidad, los que verdaderamente son gentiles son los que no son del Pueblo, son paganos, creen que es a ellos a los que se están refiriendo Las Escrituras. Tremenda confusión que hace que su corazón albergue falsas esperanzas.

Por ejemplo, los cristianos creen que ellos que son gentiles, son ese otro pueblo que no era Su Pueblo y del cual EL Hará uno solo al unirlo con Israel.

Para mí este engaño fue premeditado y su propósito no es otro que confundir a los gentiles paganos y hacerlos errar en su apreciación sobre lo que deben hacer y su independencia e interpretación sobre la obediencia a La TORAH, específicamente.

Si El Creador, Elohim de Israel, El Amo del universo, uniera a Israel que ha obedecido La Ley, observa y vive Las Fiestas, ha hecho Pacto de Palabra y sangre, se acuerda y observa El Shabat, el kashrut, La ketuvah, o 10 Palabras, cumple Sus Mandamientos, proclama que יהוה Es Uno Solo, cree y sigue a יהוה Hecho Hombre como YAHSHUAH HaMashiah, acepta Su purificación y Lo sabe como Esposa y bendice a Su Pueblo con todas sus fuerzas y hace en todo Las Instrucciones de Su Adon, con los gentiles paganos, que dicen que ya no obliga obedecer La TORAH, porque su Mesías griego Jesús, ya la cumplió por ellos y que sólo obliga al Pueblo de Israel que según ellos fue reemplazado, castigado por su infidelidad o transgresión.

Algunos más benévolos no reemplazan a Israel, pero sí lo igualan en derechos, a pesar de no obedecer Los Mandamientos, no practicar y celebrar Las Fiestas, no recordar y no celebrar El Shabat, no obedecer el kashrut, no presentarse al Pacto de la circuncisión que es La Señal entre Elohim יהוה y Los Suyos, no conocer como tal La Ketuváh, la llaman Los Diez Mandamientos y no obedecerlos ni siquiera así, pues ya vimos que no obedecen algunos de ellos.

Fuera de esto y por muchos cientos de años, persiguieron al Pueblo de Israel y le cambiaron El Nombre al Creador y Mashiah y Le pusieron nombres griegos, paganos infamantes y contrarios a Su Ley.

Algunos persisten en adorar ídolos, trinidades, en vez de La Ejad y colocan a Miriam la madre de YAHSHUAH Hecho Carne como la intercesora ante D-os. Secuestraron al Mashiah y Lo hicieron su Mesías, le cambiaron Su sentido espiritual, ya vimos cómo Le cambiaron Su Nombre y le pusieron un nombre griego, "Jesús" y hasta Lo pusieron en contra de Su Pueblo, cuando en Su nombre hicieron las Cruzadas, La Inquisición El Holocausto y las diásporas, todo esto sin contar que por siglos han falsificado Su Escritura, cambiando los asuntos fundamentales, agregándole y quitándole a gusto y según sus intereses políticos y religiosos.

¿Cómo es posible que alguien con un mínimo de sabiduría, discernimiento y temor Divino, pueda pensar o fundamentar su fe en que El Creador, Elohim de Israel unirá a Su Pueblo, con los gentiles para hacer de los dos uno solo y Entregarle Su Reino y Compartir con esta mezcla, Su Gloria por toda la eternidad?

En este juicio veremos que EL no cambia de opinión y que no Se arrepiente, que todo cuanto Hizo, Lo hizo para Su Pueblo, y no para los gentiles paganos.

¿Qué dicen las Escrituras sobre cuál será el castigo para los inicuos, para los que Lo obedecieron y por el contrario pensaron que no era un Ser Justo y Recto, que dio millones de oportunidades para el arrepentimiento y la rectificación?

La Sentencia es la muerte eterna, tal y como lo dice el profeta Ezequiel en el capítulo 20 de su libro.

Si un gentil lee estas líneas, le recomiendo que ore, ayune y le pregunté al Creador, que invoque a Su Ruach HaKodesh y le pregunté cuál es su situación y si tiene o no, oportunidad de agradarLo, obedecerLo y conseguir Su perdón y la inclusión en Su Pueblo y participar de Su Plan perfecto y Sus Propósitos.

#### 5.<u>HAMELEJ, LA CORONACIÓN COMO REY DEL</u> MASHIAH

Es la más fuerte de las convicciones en el corazón del Pueblo de Israel que Su Elohim יהוה 'Es no sólo El Creador de todo lo que existe en el universo, sino también que Es Su Amo y Adon, Su Rey Todopoderoso. Pero al final de los tiempos postreros, al terminar el año 6000, El Mashiah Vendrá y Será Coronado como Rey y Adon.

Un Mashiah que Traiga la paz, la prosperidad y que Venza como Poderoso Gigante a todos los enemigos del Pueblo de Israel.

Aquí hay una contradicción aparente para aquellos que no creen en El Mashiah y menos que Sea El Mismo Elohim, La Ejad, pero ya para ese tiempo, esa contradicción será aclarada por el mismo Ruach Hakodesh, Quien Revelará la verdad sobre Quién Es El Mashiah de Israel y cuál es Su papel y entonces toda la toda lengua proclamará al Rey de toda la creación y de Israel, al Mismo Elohim Hecho Carne, como Mashiah y como Su Único y Verdadero Meléj y Será Coronado.

Como lo dicen Las Escrituras, toda la creación Lo reconocerá como tal, los que creían y los que no y especialmente Su Pueblo Escogido y Apartado.

Pero este Reconocimiento y Coronación tiene un significado aún más profundo puesto que desde antes de la creación, EL Ha prometido compartir Su Trono con Su Esposa y es en este momento en el cual El Rey La reclama y Ésta le debe exhibir Su Contrato Matrimonial y entonces se La Llevará, Celebrará y Consumará Su Boda y La Establecerá como Reina y gobernarán Juntos como Una Ejad, por toda la eternidad y sobre toda la creación.

De manera que la Coronación del Mashiah como Rey Amo del universo, tiene un significado de unas proporciones espirituales que sólo se entiende con El Espíritu, en la relación íntima y personal con el mismo Protagonista y Hacedor de todo lo que existe El Creador, Su Majestad יהוח Encarnado y con toda La Plenitud de Su Poder en La Figura de YAHSHUAH HaMashiah, de manera que el hombre, El Pueblo de Israel, Lo pudiera ver de forma que no muriera, Lo pudiera disfrutar como Su Rey y Adon, y sobre todo como Su Esposo Amoroso y Generoso.

Viene esta Fiesta del Reconocimiento y La Coronación del Rey de reyes, El Mashiah YAHSHUAH, El Mismo Creador y Amo de toda la creación, in en Su Ejad, que algunos no reconocen y que tienen sólo opinión humana, interpretaciones, especulaciones de sabios y rabinos que en una inmensa mayoría, no todos, porque hay un pequeño remanente de corazón limpio, que espera el cumplimiento de la profecía, El Plan perfecto y Sus Propósitos y con esta Celebración se verá y se vivirá La Verdad.

#### 6.<u>YOM HAZIKARON, DÍA DEL RECUERDO O DEL</u> MEMORIAL

Preguntamos ¿Si El Creador necesita Ser Reconocido para Ser Coronado como Rey o es que EL Es Rey porque el hombre o El Pueblo de Israel, Le dan su aprobación? No, este día, esta Fiesta o esta multiplicidad de Propósitos, es sólo una manifestación de Su inmensa Generosidad y Desprendimiento y sólo así con Su infinito Amor y con una Palabra y testimonio que jamás ha faltado o no se ha cumplido a pesar de la ingratitud, necedad y dureza de corazón de su más grande creación.

Recordar, conmemorar no es un hecho repentino de la memoria humana, es el acto de reconocimiento positivo de que todo Lo dicho y profetizado, palabra por palabra y advertido en sus efectos sobre cada conducta desde que el hombre fue puesto en la creación.

Al hombre se le ha olvidado la ley de la causa y el efecto, por ejemplo y en aquel día verá en forma concreta y tangible que su desconocimiento, no excusa su efecto y sus consecuencias para bien o para mal de sus protagonistas.

En aquel día la humanidad entera según dicen Las Escrituras, verá en todo lo que lo que pasará, que no ha habido sino una sola Palabra, una sola Verdad, Un Sólo Creador y D-os, que fue terrible el engaño y la mentira, que la negación a la obediencia y sumisión a Las Instrucciones simples y sencillas del Amo del Universo, fue la más grande catástrofe de toda la creación.

El ingreso del yetzer hará y de la lashón hará, en la mente primero, el corazón y la conducta del hombre, obra del adversario, quien en su deseo equivocado e imposible de tomar el poder en El Trono celestial al cual había servido con todas sus potencialidades, dones y deseos y también de la necedad, vanidad y soberbia del hombre que creyó que entre otras cosas, podía ayudarle a D-os a ser D-os y legislar mejorando Sus Instrucciones porque supuestamente EL Se había quedado corto o no había previsto, por ejemplo, la modernidad y estos tiempos tan avanzados (¿?) tecnológicamente y de mentalidad tan distinta a los "primitivos" en que fueron entregadas Sus Leyes e Instrucciones.

El hombre que en vez de vivir naturalmente su condición de ser privilegiado y escogido para heredar la creación, obedeciendo como respirar, porque su ADN había sido dotado de esa Facultad Divina, quiso aventurarse a no hacerlo, sin que antes lo entendiera con su prodigiosa, pero en relación a él, limitada capacidad cognitiva. El hombre mal aconsejado por su razón, la misma que hizo caer a nuestros padres, se metió en la causal de la soberbia, discutió, teorizó, analizó y le puso lógica humana a los asuntos Divinos, sin pensar o confiar en su emuná, en Su Naturaleza y origen Divino, en Su Hechura a Imagen y Semejanza de Su Creador y "olvidó" Quien le había dado la vida y qué Propósito tenía ese don maravilloso y al "olvidar" semejante Hecho, pues también se desconectó de Su Hacedor y perdió la grandeza y la majestad de esa creación y se empequeñeció con su limitación humana.

Esa memoria es la que ese día reconoceremos, veremos en todo su esplendor y grandeza lo que la inmensa mayoría perdió por ser necio y fatuo.

Es tan simple, tan elemental, que hasta yo lo entiendo, pero tan de fácil acceso que a los sabios y a los intelectuales, exégetas, les queda muy difícil entender.

Ese día los de corazón humilde verán la recompensa de su fidelidad y su obediencia y los sabios y eruditos que han tratado de decirle a la humanidad lo que D-os Quiso decir, verán su enorme confusión y extravío, ese será el neto de la memoria y las acciones de la humildad y la soberbia.

"El que es bien nacido, es bien agradecido", dice no sólo un adagio popular, sino la realidad espiritual de la memoria genética de nuestro linaje y Naturaleza Divina como Pueblo que El Creador Escogió como Su Pareja, como Esposa como salido de Sus Entrañas espirituales y es por eso que sólo es y debe ser su memoria y agradecimiento en obediencia y sumisión, en grandeza y humildad que demuestran que La Verdad y la única Verdad ha sido producto de La Misma y Única Naturaleza Divina que hay sobre la tierra y en toda la creación.

#### 7.<u>TIEMPO DE LA ANGUSTIA DE JACOB, DE LOS</u> DOLORES DEL PARTO DEL MASHIAH

Puede ser posible que la humanidad entera, sea tan ciega para no ver lo que está ocurriendo en la actualidad en cada ciudad, en cada país, en cada religión, en cada individuo y familia, sobre los movimientos y acomodación de las sociedades y el comportamiento de la mentira, el engaño, el odio y antisemitismo y la persecución de los verdaderos valores y principios dados por El Amo y Creador del universo a Su Pueblo, al único Pueblo que Lo aceptó en toda Su Plenitud, Autoridad, y Majestad y que juró que su dócil y humilde obediencia y lealtad incondicional y a costa inclusive su propia existencia, cuestión ésta que no es retórica, sino que la historia y la evidencia de los hechos innegables y rotundos, además dolorosos y vergonzosos para la civilización (¿?) Digo que la humanidad casi sin excepciones estuvo y está ciega para no ver La Verdad Verdadera, pero esa ceguera con origen múltiple, pero amparada vergonzosamente en un mundo de altísimo desarrollo tecnológico y producción elevadísima de la inteligencia humana, de la ignorancia en el tema más importante y definitivo para su futuro eterno. Sí, la ignorancia crasa y rampante sobre La Voluntad del Plan perfecto y Propósitos del Único Adon, Amo y Creador, El Autor de la vida y Quien la sustenta y de Su Ley e Instrucciones para rectificar y ser felices.

Por eso es que ahora en cumplimiento de la profecía escrita como testimonio de quién Es EL y de Su capacidad de ver y permitir el futuro, el mundo y sus servidores, los hombres que presumen de libres y auténticos "oráculos" de La Verdad, todos quieren destruir lo que los evidencia y los hace resaltar como diferentes porque hay que borrar el fiel de la balanza, hay que borrar a los únicos que no tienen el germen del error y la mentira, de la oscuridad y las tinieblas del engaño y en el paisaje universal sólo aparece una sola nación, un solo Pueblo que cuenta con El Favor del Creador, despierta el odio y la envidia, que hace que su existencia sea motivo de o blanco de la violencia, de las persecuciones y los innegables deseos de exterminarlo, de hacerlo desaparecer de la faz de la tierra.

Los fundamentalistas y fanáticos de los gentiles que han creído tener la misión de "limpiar" de judíos o hebreos la tierra, le han declarado la guerra sin piedad a nuestro pueblo y es su consigna arrojarlos de ella con tanta agresividad, que el mundo civilizado no entiende semejante encono y alevosía. El Islam que viene de Amalec los terroristas y fundamentalistas de los grupos como Hamas, Al Qaeda, Isis, etc., que han formado sus movimientos con la consigna de que la muerte por su causa es la bendición de su dios y el paso necesario al paraíso (¿?), los grupos religiosos que se creen con derecho sobre los lugares Sagrados y la tierra de Israel, porque vieron en el pasado su origen en este Pueblo y Su TORAH, en Sus Escrituras y otros

al parecer extraños al pensamiento espiritual y la línea de los patriarcas y El Creador y Elohim de Israel Unos como ya lo expresamos y se ve a diario de frente y sin ningún pudor y otros soterradamente y aparentando amistad o hermandad, pero socavando con sus doctrinas equivocadas y contrarias al judaísmo, la moral y el concepto de pureza, la emuná verdadera de nuestro Pueblo. Todo esto por cientos de cientos de años que han cargado y prevenido el corazón de nuestro Pueblo y ahora aflora proféticamente con inusitada angustia y desazón.

Jacob está angustiado por su suerte y en parte confundido en forma indebida por su laicismo y sionismo, descansa en parte su seguridad (¿?) en el poderío económico, tecnológico y en la protección de su aliado principal, los Estados Unidos, una nación que nació de la fe en D-os, pero que la controlan los judíos en sus principales actividades como la economía, las finanzas la investigación, la industria, la hotelería, la recreación, la defensa y la justicia, pero que en ocasiones hace tratos con los enemigos de Israel, les compra petróleo, les vende armas, aviones y tecnología que usan contra ellos mismos.

Lo más grave de Los Estados Unidos, es que dicen ser los protectores, los que defienden a Israel y en esta expresión blasfema, los acompañan algunos judíos no religiosos, laicos que no conocen Quien en verdad Es El Único que Defiende a Israel.

La angustia de Jacob aumentará tremendamente y a los más altos niveles, irá consecuentemente con el transcurrir de los postreros días, porque es necesario que pasen los hechos por medio de los cuales todo El Pueblo reconozca que Su Cuidador, el que no descansa, no duerme, velando por Su Pueblo, El Único יהוה, Elohim y no una nación poderosa que crea que es.

Será necesario que el imperio y el poder de los Estados Unidos, se derrumbe ante nuestros ojos y los ojos del mundo y que sólo dependamos y reconozcamos La Protección del Elohim de los ejércitos, יהוה Tsebaot que Es además Su Esposo y con Quién Reinará eternamente.

Por otro lado esta situación de angustia será el ambiente propicio para La Venida del Creador y Mashiah YAHSHUAH, porque Su Venida se compara con un parto, es el parto de la paz, de La Verdad de La Santidad total y definitiva.

Todo Su Pueblo y el mundo entero verá el nacimiento de la esperanza y del futuro eterno.

Será un acontecimiento de tal magnitud que la creación completa será conmovida, los cielos y las tierras, todos los seres creados Lo esperan y Lo verán y con toda Su Majestad y tal como Las Escrituras lo anuncian, Llenará con Su Presencia, los corazones de los que Lo aman, Lo han honrado y obedecido y producirá sobrecogimiento y temor a los que Lo han negado y Lo desconocieron o renegaron de EL, Pero la antesala de Su Venida será un tiempo bastante agitado de guerras, la naturaleza se sacudirá y temblará, los extremos de los continentes y los puntos cardinales serán objeto de convulsiones y espasmos como de mujer parturienta en trabajo de alumbramiento.

Los montes erupcionarán como volcanes y los mares embravecidos levantarán olas gigantescas que cubrirán las islas y las playas.

Los hombres inicuos sentirán que se les acabó su tiempo de maldad, de iniquidad y se enfurecerán y

endurecerán más sus corazones enajenados, es el tiempo final de su rebeldía y encono contra El Trono celestial.

Israel será purificada, lavadas sus calles, colinas, plazas y sinagogas, El Espíritu del Mashiah y Su Lengua derribará Iglesias, templos, mezquitas, santuarios y lugares altos de idolatría mentira y engaño, serán borradas las falsas doctrinas y supuestos lugares sagrados de Roma y Edom, perecerán los falsos sacerdotes, líderes, profetas falsos y supuestos apóstoles, clérigos simonistas y engañadores, La Tierra Santa será libre de toda contaminación y dioses falsos, imágenes de confusión e ídolos de engaño y mentira, no quedará piedra ni palo, metal o dibujo de idolatría.

Todo será conforme a La Majestad y Poder del Mashiah y Amo Único de la creación y de Israel.

Se oirá llanto, se verán lágrimas, gritos de dolor y arrepentimiento y rectificación.

Esto ya comenzó, todo el mundo quiere definir la vida y existencia, o mejor dicho la desaparición y exterminio del Pueblo Apartado, Bendito de Israel y los que conocen y reconocen la profecía ya están temblando por un lado y con su corazón lleno de voz o porque ya llegó el tiempo, porque ya comenzaron esos dolores de parto y se siente la cercanía del Mashiah YAHSHUAH.

Si EL Lo permite, lo verán nuestros ojos.

#### 8.<u>APERTURA DE LAS PUERTAS DEL TRONO</u> CELESTIAL

En esa Fiesta múltiple de tantos poderosos significados, con tan distintas actividades proféticas de profundo valor espiritual, Las Puertas del cielo alrededor del Trono celestial, son abiertas para que El Pueblo de Israel

que las cumple y vive según La Voluntad y Deseo del Creador pueda presentar su arrepentimiento con toda su fuerza y humildad, presente como sacrificio agradable para EL, la entrega total e incondicional de sus vidas y bienes, su egoísmo, su razón, sus propias disquisiciones y explicaciones humanas e intelectuales, sus conocimientos y análisis y le den campo a La Revelación Divina, a la relación íntima con Su Hacedor Amo, Generoso y Amoroso Esposo eterno.

La única manera de aprovechar que hay entrada franca a La Sala del Trono, es la limpieza de corazón, la humildad y la obediencia total sin interpretaciones, justificaciones o especulaciones, solo los dóciles, los niños de corazón, los fuertes en la emuná, los limpios y puros que de verdad han vivido Su Naturaleza Divina tan fácilmente como respirar, dándole honra y especial escogencia, esos que conocen y salieron del Espíritu y viven en él, podrán entrar por Sus Puertas y disfrutar de Su Presencia eterna.

Las Puertas abiertas no son una figura literaria, son una realidad espiritual única e irrepetible que El Creador Le ofreció a los que Le creen y hacen conforme a sus más pequeños deseos, Los Benditos del Padre, esos verán, disfrutarán a Su Hijo, EL Mismo Hecho Carne, El Mashiah y Su Gloria eterna.

La visita a Su Trono, no es una visita social, es un hecho natural y glorioso de comunión entre Esposos, Un mismo Espíritu Una Ejad Divina y eterna, Bendito Sea El Creador y Mashiah.

Cada tribu entrará por Su Puerta tal y como lo dicen Las Escrituras, para preservar el orden y reafirmar una vez más la especial Escogencia que EL Ha Hecho de Su Apartado Pueblo de Israel, porque nuestro Elohim Es de Orden.

Los nacidos del Espíritu, de Matriz judía, paridos por La TORAH, que es nuestra Madre, los renacidos en obediencia, gozo y amor, de La Señal de La Brit Milá o circuncisión, esos son los que permitieron dócilmente que EL los incluyera en Su Pueblo, luego de marcarlos con Su propia Mano y cortarles toda posesión de la levadura del yetzer hará; los que Lo aman con todo su corazón, sin razonamientos ni lógica, con todas sus fuerzas y todo lo que poseían, incluso sus propias vidas y la de sus descendientes.

Podremos acceder en espíritu y en verdad como la esposa lo puede hacer a la que está destinada a ser Su morada nupcial, ella por su limpieza y purificación, podrá comprobar lo que será Su Morada eterna en compañía de Su Amante Tierno, Generoso y Fiel, Su Majestad, El Amo del universo, YAHSHUAH, es decir יהוה, Una Ejad Divina, Bendito Sea por toda la eternidad.

¿Quién más sobre la tierra, qué otro pueblo, podrá reunir los requisitos por La Gracia y El Favor de EL, por Su infinita Misericordia y Amor? Sólo Su especial Tesoro, La Niña de Sus Ojos, El Pueblo que vivió Su Ketuváh y Su TORAH, que Lo agrado y que fue dócil a Su Voz.

Entraremos pues por Sus Puertas con gozo como desposada y fiel compañera, Su ahora limpia y pura doncella, a buscar llena de amor y ansiosa de Su Plenitud y de Sus Amores la que se quebrantó y lloró por sus faltas y sufrió por sus transgresiones, la dueña de Sus Sueños y Pasión, la Israel eterna y siempre anhelada, sólo ella porque EL Es Justo y Esposo de una sola mujer y no Se equivocó y

por Su Santo Nombre la hizo EL Mismo mecedora de Su Amor.

## 9.<u>KIDUSHIN Y NESU'IN, CEREMONIA DE LA</u> <u>BODA</u>

Porque la mayoría del pueblo de Israel no ha hecho especial énfasis en lo más hermoso del Plan perfecto del Creador y Mashiah como es hacerlos Esposa y Reina.

Quizás hay un factor predominante desde antes de la creación y que motivó la rebelión, la caída del ministro más poderoso y hermoso y su expulsión del lado del Trono celestial y su juramento de entorpecer toda la realización del Plan perfecto Los Propósitos del Creador y Amo del universo, Bendito y Alabado Sea Su Santo Nombre יהוה Elohim.

Recordemos que El Creador en uso de Su Majestad y Soberanía, en La Plenitud de Su Poder, Deseo Crear o Transformarse EL Mismo en un ser tangible y corpóreo al alcance de Su máxima creación fuera de EL, con el que Compartiría Su Reino y Su Gloria, puesto que había visto que toda Su creación La Haría en pareja y funcionaba extraordinariamente bien, entonces EL Quiso también una Pareja de Su misma Especie, de Su Misma Naturaleza, salida de EL Mismo.

Pero como Es Un Espíritu incorpóreo y fuera de sus ministros, seres puros celestiales, nadie Lo podía ver sin dejar de existir, al querer Su Pareja, Le quería Dar una figura corporal a ella y que Lo pudiera ver sin destruir o perder su existencia y así poderse disfrutar mutuamente. EL Quiso adoptar una figura corporal sin perder Su Plenitud y

Majestad, debería seguir siendo Una Ejad, Único y Real. Debería lograr que al unirse también a una Pareja alcanzaran a realizar Su Deseo y también fueran esa Ejad, Ese Único Espíritu, Uno Solo, Unánimes, Un Solo Pensamiento y Una Sola Majestad y Poder, Una Sola Plenitud.

En consecuencia a Sus Deseos y Pensamientos, Expuso, Compartió con gozo todo Este Plan perfecto y Sus Propósitos a Sus cuatro ministros, a Su Corte celestial Uriel, Gabriel, Heliel y Rafael y el encargado de la alabanza y de La Adoración, un ser hermoso, y poderoso, excedió sus atribuciones y celoso por lo que escuchó, sugirió que en vez de transformarse en un Ser corpóreo para cumplir Su Plan perfecto y Sus Propósitos, eligiera a uno de Sus ministros y se ofreció él por su belleza para hacer su papel, El Creador que no había sometido en manera alguna su Plan a debate, Lo reprendió y Le dio la oportunidad de rectificar su posición y su atrevimiento, pero este desde el consejo de sus compañeros, no lo hizo y luego de convencer a una tercera parte de todos los seres celestiales de su posición, se endureció y por no echar pie atrás por orgullo, se afirmó en lo dicho, fue destituido de su posición y al hacerlo, juró atravesarse con todas sus fuerzas en la ejecución de ese Plan perfecto y al accionar de esas creaciones, tanto a la materialización corpórea de Elohim יהוה, como a la criatura que sería hecha a Su Imagen y Semejanza y que contuviera Su Naturaleza Divina para ser Su Pareja.

Fue aquí cuando se originó lo que llamamos "el velo" o desconocimiento del Mashiah y "El Plan perfecto de la Boda y El Reino" por parte del Pueblo de Israel y del mundo o del género humano.

Es la materialización corpórea del Incorpóreo, del Espíritu, del Creador y Amo absoluto y Único de todo lo creado, Es El Mashiah Su Figura Ungida, Su Plenitud total, EL Mismo, La Ejad.

Pero quién demostró o quien duda de que EL Tenga una limitación de Su Poder, si EL Mismo se Le Presenta por ejemplo a Moshéh en medio de la zarza ardiente y Le ratifica que es EL lo que quiera Ser o Hacer, Está en Su Esencia y si EL Es Espíritu, y Verdad, esta verdad, es lo tangible de EL, lo que EL Haga para cumplir Sus Deseos y Sus Propósitos ¿Quién es el hombre, los muchos hombres, para negarle Su Poder y Sus Deseos?

Sólo la labor de aquel que se rebeló y que juró obstaculizar, entorpecer Su labor, pudo con laborioso cuidado de uso de la "razón" humana, sembrar la duda del Poder Divino de Su Plan perfecto y Sus Propósitos, aun y eso está claro en Las Escrituras entre Los Suyos, El Pueblo de Israel.

No es mi ánimo convencer a nadie de ello, de esta verdad, solo la plasmo como la siento en mi espíritu y Lo dejo a EL que Lo haga, puesto que es sólo EL y a Su tiempo Quién Lo hará.

"Vino a Su Pueblo y Los Suyos no lo reconocerían"; "¿Tú eres El Rey de Israel? tú lo has dicho" y muchas expresiones más de las que nuestro velo nos permite ver, así lo dicen en La TORAH, en La Tanak y en El Brit HaDasháh, pero más en lo profundo del corazón que humilde sin ayuda de la sabiduría y la erudición humana lo permiten.

Hay que pedirle al Ruach Ha Kodesh, que despeje ese velo y que está Verdad sea conocida rápido, como en la actualidad está ocurriendo y es condición para Su segundo Regreso, lo estamos viendo.

El otro asunto de suma importancia es el cumplimiento de Su Plan perfecto y Sus Propósitos. Veamos cómo se ha desarrollado y cómo nos incumbe.

Una vez Materializado El Mashiah, con Su Imagen como Modelo se hizo al hombre, varón y hembra Los Creo, e Infundió hálito de vida en ellos, Vio que en uso de la libertad que dio a cada ser, la inmensa mayoría de los así creados, por la acción nefasta del ministro caído, Lo rechazarían y no aceptarían, ni ser su pareja, ni obedecer Su Contrato Matrimonial, ni Su Ley y en algunos casos lo cambiarían por el producto de su propia carne, dioses falsos fabricados a su propia conveniencia e intereses.

Al observar esto vio que solo Un Pueblo, el más humilde, el que sería El Pueblo de Israel Lo aceptaba como Su Único Elohim, Creador y Salvador, Redentor y Proveedor, Amoroso y Generoso Esposo y de una vez Los Escogió como Su Esposa e infundió en ellos con exclusividad Su propia Naturaleza Divina, Su Chispa para que en Su tiempo los pudiera Tomar y Formar con ellos Una Ejad, Un Solo Espíritu y Reinar y Compartir con ellos la creación por toda la eternidad.

Ahora Viene El Mashiah YAHSHUAH, Descenderá sobre el monte de Los Olivos, Será Coronado como Rey del universo y Reclamará a Su Esposa y solo aquel Pueblo que exhiba físicamente Su Ketuváh, Ese Pueblo que conserva Su Naturaleza Divina, que fue Escogido desde antes de la fundación del mundo, Será Tomado y Llevado por El Rey y Esposo a Adamáh, a Su Morada celestial y allí Celebrará Su Boda y La Consumará y con Israel Su Esposa Serán Una

Ejad, Uno Solo y Reinará con ella por siempre y disfrutarán la creación y La Gloria Divina.

No encuentro que El Creador y Amo del universo, Su Majestad El Rey de reyes y Señor de señores, יהוה Es Su Nombre Hecho Hombre por Su Poder y Majestad con toda Su Plenitud y Poder YAHSHUAH HaMashiah Tenga otro Plan perfecto para Su más preciosa y grande creación que Su Boda con Israel y Su Reino eterno de Amor, Justicia y Bondad por los siglos de los siglos, señal de estos tiempos postreros y de la segunda Venida es el de develar este Secreto tan hermoso y tan definitivo, primero lo conocerán los de Su Pueblo que hasta hoy estaban en la dispersión y que ahora están de regreso por las sendas antiguas de La TORAH, a La Casa del Padre, al seno de nuestro Pueblo.

Luego al mismo tiempo les será corrido el velo a los hermanos mayores, las dos tribus que permanecieron en Israel y son hoy ortodoxos y que no creen en El Mashiah YAHSHUAH y que por lo mismo no han abierto su corazón a La Boda y El Reino. Esto será un tremendo suceso y Los Llenará de Su Presencia y de Sus Espíritus.

Luego todas las naciones conocerán la realidad y La Verdad Verdadera de La Figura del Mashiah, Su origen, Propósitos y para qué fue Creado y se sorprenderán al saber que Fue Destinado en cumplimiento de Su Deseo y Pensamiento para Ser El Esposo y rey de todo El Pueblo de Israel y que solo con Su Esposa Disfrutará de toda la creación y por toda la eternidad.

Verán las naciones cómo secuestraron al Mashiah y cambiaron indebidamente todo Su Desempeño, Su Vida, Sus Dichos y Sus Hechos, Le cambiaron incluso Su Nombre hebreo para ocultar Su Esencia y Su Misión, por un ominoso nombre griego que Lo insulta y Lo envilece y hasta lo

pusieron a perseguir a Su propio Pueblo y a traicionar Su Naturaleza espiritual.

Al conocer a detalle esta situación se lamentarán y llorarán unos de rabia y desencanto por haberse facilitado para semejante engaño y despropósito y otros arrepentidos gemirán y clamarán por el perdón de su ignorancia y extravío, tal y como lo expresan Las Escrituras solo escucharán; "El llanto y el crujir de dientes".

Los detalles de La Boda, Sus invitados, Asistentes y toda La Organización hasta el más pequeño de sus detalles todo está escrito y no ha existido una Fiesta y una celebración con más gala y gozo en toda la historia de la creación. Este será El Acontecimiento culminante de Los Sueños del Creador y en ella participará todo lo creado y su memoria será por siempre.

El Gobierno del Rey, de Su Esposa será sobre todos los mundos, los reinos, los dominios, las potestades y las regiones celestiales, todo estará sujeto, en paz y pureza total.

Si El Creador nos Lo permite, al terminar este documento y es Su Voluntad y con Su Inspiración, trataremos de escribir uno sobre "El Plan perfecto y Sus Propósitos" para que lo disfrutemos.

#### 10.LA RESURRECCIÓN DE LOS MUERTOS

Creo que es importante aclarar quienes resucitarán o mejor quienes están o estarán muertos para que puedan resucitar.

Hay en Las Escrituras dos vocablos que se usan indistintamente, pero que tienen un diferente significado espiritual y son: muertos y dormidos.

<u>Dormidos</u>: Están aquellos que vivieron conforme a unas reglas de ética y moral elevadas, que su vida no fue disipada, creyeron en Un Ser Superior que siendo Único y Divino, Dio unas Reglas de comportamiento para con EL, con los semejantes, con la naturaleza y consigo mismo.

No mataron, no asesinaron, no fueron idólatras, algunos asimilados en las religiones paganas no conocieron a יהוה, ni La TORAH, Sus Mandamientos, Estatutos y Días de Reposo, pero estuvieron buscándoLo con todo su corazón y se arrepintieron de sus faltas o transgresiones.

Otros conociendo y cumpliendo La TORAH y todas Las Escrituras, no creyeron en algunas cosas fundamentales como la circuncisión, El Shabat, Las Fiestas Escriturales, el kashrut, o algún Mandamiento, pero trataron de vivir apartados del mundo.

Otros cumplieron todo lo que creían que era bueno y agradable a D-os, pero no conocieron que fueran del Pueblo de Israel y menos sus costumbres y Leyes.

Para esos hombres justos, que les faltó algo, habrá una segunda oportunidad y están actualmente dormidos, esperando ser despertados cuando suene el shofar y las trompetas el día de la resurrección y el despertar.

Cuando ellos despierten, los estarán esperando los 144.000 hombres santos, puros que no tuvieron cobertura de doctrina humana, 12.000 de cada tribu, quienes hablarán con cada uno de estos que despertaron y les compartirán La

Verdad y lo que les falta por cumplir, si ellos lo aceptan y se arrepienten y desean de corazón rectificar su conducta y quieren vivir esa nueva Verdad, entonces El Padre Los perdonará y subirán a Morar con EL y con sus antepasados fieles, sino aceptan esta segunda oportunidad, bajarán y perderán su vida eterna.

Esta segunda oportunidad está bien clara en El Pesaj Shení es exactamente la situación de los que vivieron espiritualmente, pero estaban contaminados por el incumplimiento de algo. Entonces EL que conoce sus corazones, Les da una segunda Oportunidad de ser Redimidos, de ser libres para EL.

<u>Muertos</u>: Hay dos clases de muertos, primero los que vivieron en santidad, obediencia, humildad y entrega total a Los Deseos y a Las Instrucciones del Creador, una persona íntegra, recta de corazón, que Lo agradó en todo, reconocía Su Dirección, Protección y Provisión total de todos los bienes tanto espirituales como materiales y lógicamente su situación y futuro eterno está definido al Lado de Su Creador y disfrutando de Su Premio eterno.

La segunda clase de muertos, son los que definieron abiertamente su posición en contra y abierta rebeldía contra La Autoría, Autoridad, Principios, Leyes, Mandamientos y todo lo que significa obediencia y reconocimiento de Elohim, no era posible que el yetzer hará, el criterio propio y la razón, la carne era lo importante en aras de la libertad y la capacidad de esos hombres de hacer su humana voluntad. La moral o la ética fue o es en su propia ley y ellos mismos son sus dioses o entronizaron sus dioses materiales como el dinero, el poder, el placer y los goces intelectuales, la vanidad y la soberbia.

Estos seres se murieron creyendo que la vida no trasciende a un mundo futuro y espiritual, sino que termina con la muerte física, entonces hay que hacer lo posible para que esta vida no se desperdicie con "embelecos" religiosos o espirituales y que D-os o Elohim es o fue un invento de los hombres para someter a los hombres.

Murieron y su situación quedó definida según lo dicen Las Escrituras, especialmente La TORAH y no tienen parte dentro de La Misericordia, El Perdón o La Redención por sus transgresiones y vida licenciosa, les corresponde recibir la condenación eterna.

Son las nacidos en la carne y vieron y murieron para y por la carne, con su "libre" decisión fueron cortados de La Gracia, La Gloria y Amor Divino y fueron dispuestos ya por decisión propia al fuego eterno.

Los Dormidos al escuchar el sonido del shofar y las despertarán para escuchar la segunda trompetas, oportunidad, con una gran ventaja para ellos, es que su "cuerpo" espiritual será el mismo que tenían cuando fuimos creados libres de la influencia nociva de su alma, razón o carne y esto les garantizará escuchar y definir con su espíritu que a pesar de no estar completos y puros, La Misericordia es tan grande que les permitirá rectificar, arrepentirse y reparar sus faltantes para alcanzar por su decisión espiritual, el total perdón y La Redención eterna, el goce y disfrute del Plan perfecto y Los Propósitos de Su Creador y Amo y por eso mismo partícipes del Glorioso futuro eterno según La Voluntad Divina.

<u>Los muertos</u> en el espíritu, estando según Los Planes y Propósitos, en obediencia y sumisión en amor y fidelidad al Creador, esos recibieron la garantía del Premio eterno, unos como Esposa y Reina con EL y los demás vivirán La Plenitud de Su Gracia, Amor y Misericordia alcanzarán plenamente a compartir y disfrutar la creación, Las Promesas, Pactos y Los Deseos del Único y Verdadero Creador y Amo, Su Majestad יהוה Elohim.

Por su decisión espiritual, por su fidelidad y sometimiento dócil a La Ley Divina y en correspondencia espiritual a su actitud recibieron y seguirán recibiendo El Favor y Amor de aquel Único que Quiso por Su Gracia y Su Testimonio, por Su Santo Nombre gobernar toda la creación y disfrutarla eternamente con Su Pueblo, los que Lo aman y Lo han obedecido sin cuestionarlo en nada.

Estos amados por El Padre, recibirán La Gloria eterna, vivirán eternamente sin carencia alguna, satisfechas todas sus necesidades o careciendo de ellas, con todas las respuestas y sin presencia alguna del mal.

<u>Los muertos</u> al espíritu y de vida abiertamente licenciosa también resucitarán, pero para recibir la citación a Su Juicio final y definitivo que los desterrará eternamente de La Presencia Divina para condenación en el lago de fuego y ese será su máximo castigo.

Veremos que se despierten los dormidos y resucitarán los muertos, los que van para el mundo venidero y de Gloria, a La Boda, El Reino y disfrute eterno y los que Lo rechazaron y renegaron al Elohim de Amor y Misericordia y sólo consiguieron su condenación eterna.

Conclusión de La Fiesta que falta por ocurrir y cuya ensayo hoy vivimos, este último nos llama a la reflexión, al arrepentimiento, rectificación y reparación, para cuando llegue el momento Los Suyos estén debidamente preparados y nos beneficiemos de Sus Promesas y Pactos.

Esta Fiesta como todas Las Fiestas del Creador se celebra según Su propio calendario, es decir cuando EL Quiere, hizo decirle a Su Pueblo que es el único que las observa, cuando quiere que lo hagan.

Preguntamos, ¿Lo estamos haciendo, estamos obedeciendo conforme a Su Voluntad escrita en Su TORAH que celebramos Sus Fiestas?

Llevamos más de 60 años de nuevo en la eretz Israel, en Jerusalén y todavía no hemos podido volver a observar el calendario lunar agrícola que puso desde el principio de la creación, Su Autor y Amo del universo.

Sería bueno para saber si somos obedientes a Su TORAH o no, revisar qué dice la misma sobre cambiar el calendario y Divino.

Aún estamos a tiempo de rectificar y no conducir al Pueblo y a transgredir La Ley Divina.

Terribles consecuencias tiene no sólo la desobediencia, sino además inducir a Su Pueblo a hacerlo.

La obediencia y el temor al Creador se demuestran observando todo lo que EL nos Ordenó de una manera simple y sencilla, para que los niños lo entendieran y vivieran ¿Porque qué nos ganamos haciendo Takanot y halajot agobiantes, si en lo fundamental Lo desconocemos y preferimos insistir en lo que los hombres con razón o sin ella dicen sobre Sus Deseos?

Esta situación es más grave en asuntos tan importantes como lo veremos en Yom Kipur, porque es EL y no los hombres, Quién convoca Para rendir cuentas cuando EL estima que es conveniente, a Su tiempo y EL es Quien tiene La Autoridad para hacer cada Cita, cada Convocación y no el hombre que en ese caso será quien es llamado a responder ante EL.

Con todo el amor y la humildad que corresponde, los invitamos a verificar cuál es la verdad sobre el calendario sobre las fechas precisas, para celebrar estos encuentros con EL, a obedecerLo y agradarLo, no sea que estemos incursos en grave transgresión y desobediencia a Su Ley y Voluntad.

## YOM KIPUR, DÍA DE LA EXPIACIÓN

"El Eterno יהוה, Elohim Habló a Moisés, Diciendo:

"A los diez días de este mes séptimo será el día de expiación; tendréis Santa Convocación, y afligiréis vuestras almas, y ofreceréis ofrenda encendida a יהוה Elohim.

"Ningún trabajo haréis en este día; porque es día de expiación, para reconciliaros delante de יהוה' vuestro D-os.

"Porque toda alma que no se afligiere en este mismo día, será apartada de Su Pueblo.

"Y cualquiera persona que hiciere trabajo alguno en este día, yo destruiré a la tal persona de entre Su Pueblo.

"Ningún trabajo haréis; Estatuto perpetuo es por vuestras generaciones en dondequiera que habitéis.

"Día de Reposo será a vosotros, y afligiréis vuestras almas, comenzando a los nueve días del mes en la tarde; de tarde a tarde guardaréis vuestro Reposo". Levítico 26:23,32

Hemos venido mostrando en todo el texto de este documento que en Su infinita Misericordia y Amor nuestro Creador, Su Majestad Todopoderoso y todo Sabio que no puede fracasar en nada y mucho menos en Su Plan perfecto, Sus Propósitos y su desarrollo, con tal motivo EL en Su Soberanía y como es un Esposo Celoso, está lleno de Amor y anhelante de ver realizado Su Sueño, nos dio este tiempo sobre la eretz para rectificar y como una manera de vigente presente mantener V en la actitud de arrepentimiento y rectificación, de purificación a Su Esposa que había faltado y transgredido Su Voluntad, Creo Las Fiestas, Las Citas separadas para que sacrificando a EL con el corazón sincero y el dolor por haberLo ofendido, pudieran recibir con gozo Su Agrado y bendición, pero hay una Fiesta que como un ensayo muy poderoso, lo debía quebrantar al máximo y en el cual Su Pueblo, comenzando por la más alta autoridad espiritual, el sumo sacerdote, hasta el último de los hijos de Israel, debían expiar ante EL, un día determinado, el décimo día del mes séptimo, de la tarde anterior a la tarde de ese mismo día, en completa quietud, recogimiento afligiendo todo su ser y reconociendo todo aquello que Le desagrada a EL y/o que transgrediera Sus Mandamientos, Estatutos, Decretos y hasta los mínimos Deseos de Su Creador y Adon.

El Día de la Expiación es el día clave cada año para hacer un balance espiritual, ese día somos pesados y nuestra vida espiritual, tiene la obligación por nuestra parte de dar frutos buenos, tiene que ser el día que demuestre ante El Creador <u>la regularidad</u> en la actitud correcta, en la buena vivencia y sujeción a La Ley y Los Mandamientos de nuestro Creador y del Contrato Matrimonial.

Yom Kipur no puede ser el único día de quebranto y expiación en nuestra relación íntima con nuestro Amo y

Señor, eso sería tanto como esperar al juicio final para arrepentirnos y pedir perdón.

Una vida conforme a lo que El Creador Quiere que sea, debe ser una vida terrenal en esta eretz, de rectificación y de reparación permanente, constante, de purificación completa que agradezca al Creador y cumpla ese noble objetivo y hacer que ese tiempo y esa intención no sea retórica, ni un planteamiento intelectual, sino una realidad, lealtad y fidelidad a nuestra palabra cuando Le dijimos, "Haremos y obedeceremos", "Naase venishmá" o como se dice prácticamente "Todo lo que nos digas, eso haremos", es decir, Padre y Elohim, Tu Palabra es nuestra Ley y la obedeceremos.

¿Cómo es posible que hayamos sido elegidos por nuestra fidelidad, nuestra firme convicción de obedecer todo cuanto El Creador nos Dijere y Ordenare y en cuanto nos toca hacerlo y dar el testimonio de cumplimiento de semejante compromiso, lo que hacemos es aplicar nuestro criterio y lo que nos parece a nosotros que debe ser o cómo debe ser y cuando y no como EL Ordenó o Dijo?

Ya vimos que empezamos en otros días y no cuando EL Dijo, ahora vemos cómo el sentido aplicado es al parecer, puntual sólo en ese tiempo y no permanentemente como fue o es Su Deseo Divino.

El Yom Kipur es la oficialización del arrepentimiento, expiación, rectificación y reparación, que debe movernos siempre para que las cosas obedezcan sistemáticamente a Su Plan original y Generoso.

El examen de la totalidad de nuestra conducta y hechos, punto por punto, con cada detalle a la luz de Sus Instrucciones, de Sus Mandamientos, de La TORAH y La Tanak y de nuestro humilde deseo de agradarLo como nuestro Esposo que Es. Hay que prepararse con la anticipación, para que el Día de la Expiación, sea sincero, legítimo eficaz y culminante y sólo Le quede al Juez Supremo, nuestro Amo y Señor, con Su Misericordia y Generosidad, inscribir de nuevo nuestro nombre en el libro de la vida, o mejor para que nos borre durante el siguiente año.

Yom Kipur debería ser el testimonio de vida de cada uno de los hijos de Israel, el día en que con humildad, cada uno de nosotros Los Elegidos y Separados para EL, nos pudiéramos presentar ante Su Trono de Justicia y con el corazón lleno del arrepentimiento y aflicción que ese día requiere para que se celebre El Juicio Misericordioso y lleno de generoso perdón y restauración, porque si sólo dejamos el arrepentimiento y la flexión para ese día únicamente, es como si no valoráramos y apreciáramos la inmensa y única Oportunidad para conseguir agradarLo, Su Perdón y Misericordia.

La situación del Pueblo de Israel, está comprometida con su salud espiritual, entendiendo salud, como el hecho de hacer un diagnóstico de su relación de obediencia a La Ley, Los Mandamientos, Estatutos, Decretos y días de Fiesta del Creador ese día diagnóstico, es un examen de conciencia necesario y movido por el deseo de restablecer la comunión íntima con El Creador, que necesita que quien se quiera comunicar o establecer una relación con EL, esté puro, limpio, no tenga impureza alguna.

Luego de establecer que la conducta no ha estado sujeta completamente a La Voluntad Divina, debe sobrevenir el arrepentimiento, que es el dolor de haber transgredido esa Voluntad Soberana y Única y todas Sus Ordenes o Deseos.

Si el hombre no se duele o avergüenza, no se aflige de haber ofendido a Su Creador, Padre o Esposo, entonces es porque su corazón se ha endurecido y en medio de las tinieblas del error y la confusión espiritual, es imposible que se pueda establecer la comunión íntima con EL, o cualquier relación que permita que El Creador, Enseñe Sus Secretos a esta persona.

En esa situación no pueden estar los hebreos judíos, porque El Creador ya sacó el yetzer hará de sus corazones, por medio del Mashiah y en la creación cuando EL puso Su Espíritu dentro de ellos, son salidos del espíritu y si es así, no hay lugar para compartir el mismo lugar con el error, con las tinieblas, la mentira, la idolatría, la desobediencia y todas las transgresiones, que molestan llaman a Ira al Creador, no está en La Naturaleza espiritual de un Pueblo, en el cual EL puso Sus Ojos, Su Corazón y Su Amor.

Esto sólo puedo anidar en aquellas personas que no fueron salidas de Su Espíritu, de Su propia Naturaleza Divina, y ya sabemos quienes son, aunque ellos no lo admitan.

<u>Un enfoque y una realidad espiritual que casi nadie admite que representa el Yom Kipur.</u>

No admitir o negar que El Mashiah Es El Mismo Creador y que Es El Esposo del Pueblo de Israel, Su Amada, ha permitido que no se le dé mucha importancia al hecho de que fue en Yom Kipur cuando El Creador hizo subir de nuevo a Moshéh, Su amigo al monte Sinaí con otro juego de tablas que Le había ordenado hacer en piedra y Le entregó otra vez escritas por Su propio Dedo, por Su Espíritu, ratificando así y cumpliendo con Su Palabra El Pacto

Matrimonial esta vez y con exclusividad a Su única Esposa, El Pueblo de Israel.

Es bien claro que ese desconocimiento o rechazo al Mashiah hizo que El Pueblo no le diera todo el peso espiritual que le corresponde al hecho que marca en forma definitiva y la gran Escogencia de Israel por encima de todas las naciones de la tierra y sobre todo los seres de la creación, Su Plan perfecto y Sus Propósitos uno y exclusivo, irrepetible e insuperable de hacerlo Su Pareja, Su Sierva en el sentido pleno de la palabra, Su Esposa con quien EL en un acto de infinito Amor y Generosidad, quiere Compartir Su Reino, la creación entera, Su Poder, Su Gloria y disfrutarla por toda la eternidad con el más humilde los pueblos de la tierra, El Pueblo de Israel.

Recordemos que EL Es <u>endógamo</u> y <u>monógamo</u>, es decir que sólo Se casa con alguien de Su Misma Naturaleza Espiritual, porque no puede Compartir o Mezclarse con alguien que no la tenga y sólo Lo hará con una mujer, la que EL Escogió para Entregarle Su Ketuváh.

¿Cuántas cosas pasaron entre la primera Entrega de las tablas y el pecado de adulterio que se cometió con el becerro de oro y la segunda entrega de las tablas ya no a todos los asistentes, sino única y exclusivamente al Pueblo de Israel? Muchas, pero lo más importante fue el dolor del Pueblo por la tremenda y enorme falta cometida por la participación o tolerancia, por lo menos la complicidad semi pasiva en la construcción y adoración del ídolo falso del becerro de oro, en un lamentable, sutil o abierto sincretismo espiritual, que algunos culpan solamente a la multitud mezclada de gentiles que salió con El Pueblo de Israel de Egipto y que nosotros creemos que sí fue decisiva su inspiración y

dirección por parte de ellos, por su falta de conocimiento de La Ley y de Su Autor y por lo mismo la falta de temor Divino y compromiso con EL.

Pero no olvidemos lo más significativo que fue tanto el consentimiento como la acción directa de la máxima autoridad en cabeza del sumo sacerdote Aarón y de los hebreos que aportaron sus joyas y oro para semejante despropósito y afrenta a Su Creador y Salvador.

Este acto de sincero dolor y arrepentimiento, que culminó con la expiación total, Yom Kipur, tuvo una respuesta inmediata por parte del Creador, Su Majestad, Quien movido a compasión por Su Nombre tal y como lo expresa, porque representa Su Misericordia, pero también el testimonio de cumplir Su Palabra, Sus Pactos y Promesas, Llamó otra vez a Moshéh a la cumbre del Sinaí y Le entrega otra vez un Contrato de Matrimonio.

De nuevo preguntamos, ¿Hay un Plan más importante en Las Sagradas Escrituras que éste de Tomar como Esposa, como Pareja, como Sierva a Israel con sus defectos y cualidades? No, no existe otro acto más generoso por todo lo que representa en sí, inclusive el hecho de Perdonarle y Redimirlo en todo lo que le ha faltado, en lo que hemos incurrido, no como un acto de impunidad Divina que no cabe en Su Naturaleza Justa y que de sólo pensarlo, ya es una enorme ofensa, sino en un acto de infinito Amor, Misericordia, generoso Perdón de Su Nombre y Su Testimonio y porque sea en mínima parte El Pueblo de Israel, fue el único Pueblo de la humanidad que dijo que "haría y obedecería", cuando todos los demás Lo rechazaron y desobedecieron y porque fue Israel única y exclusivamente vivió y sintió como su propio ADN, Su Ley y Mandamientos, días de Reposo y se arrepintió, rectificó y

reparó con sus sacrificios, como por ejemplo, la expiación total de Yom Kipur.

No es definitivo para reconocer La Misericordia infinita y el inmenso poder de cumplimiento de Su Palabra, que jamás falta, ni faltará en medio de esa celebración de dolor y arrepentimiento.

Veamos también el camino seguro de la esperanza y La Redención última, la bendición inconmensurable de Recibir Su Contrato Matrimonial en forma exclusiva Y única, lo que nos convierte en Su otra mitad, en Su Sierva eterna, en Su Amada Esposa, en esa persona que comparta con EL, La Autoridad para señorear y gobernar toda su creación, disfrutarla con EL por toda la eternidad.

Preguntamos ¿Cómo conciliar el dolor y la aflicción de esta Fiesta culminante de Yom Kipur y el gozo que da recibir el más importante Pacto de Amor de toda la creación, que nos eleva al máximo lugar espiritual posible, que es compartir con EL, que no tiene otro ser a Su altura y que por Su propia Voluntad, Le Complació Compartirlo con Su Pueblo Amado? Sólo hay una explicación posible, Su Amor infinito y Su Misericordia indescriptible. Afortunadamente nuestro futuro espiritual está en Las Manos de nuestro Creador Salvador y Redentor y Su sentido de verdadera Justicia. Porque qué tal que fuera la justicia de los hombres la que se nos aplicará, una justicia carente de amor y misericordia, llena de intereses diversos y las plenas doctrinas de la razón y de la carne, que no concibe por desconocerlo y por no saber que es su fin último, El Objetivo eterno del Reino y Su Justicia.

El hombre es despiadado, juzga a los demás con una ley que no aplica a su propia vida por creer que sus derechos priman sobre el derecho de los demás o por estimar que sólo tiene derecho, sin obligaciones con nadie y menos con Su Dador de la vida y Quién es Su sustento.

Aquellos que ignoran la especial Escogencia del Pueblo de Israel y qué la motivó, están juzgando a Su Creador y de una vez y sin analizar las pruebas, condenándolo íntimamente, unas veces o públicamente en sus doctrinas del reemplazo, o de la sustitución, inclusive de compartir con El Pueblo, su decisión, condenándolo de injusto y Lo absuelven sólo cuando creen que descalificó al Pueblo de Israel por su rebeldía y Los habilitó a ellos por su "obediencia" y "lealtad", es decir que para tapar su equivocación al escoger al Pueblo contumaz de Israel, Los escogió a ellos que le cambiaron Su Nombre, desconocieron Su Ley, Sus Instrucciones y que por eso mismo dejaron sin vigencia la circuncisión, el kashrut, Las Fiestas escriturales, la purificación, abolieron los sacrificios, cambiaron su día de Reposo por el día de un dios falso, desprecian Su Contrato de Matrimonio, despreciaron y persiguieron a Su Pueblo, practicaron la simonía, la idolatría y el culto a la muerte y a las doctrinas y mandamientos de hombres, etc.

Estos son según ellos ahora los obedientes, los benditos del Padre, los que merecen Su Amor y Su Justicia, Su Perdón y Su Misericordia y deben ser Su esposa y Reinar con EL, en vez de ese Pueblo contumaz de Israel o compartir con ellos y formar un solo pueblo, es decir que Elohim debe promediar por lo bajo, que eso sería lo verdaderamente justo (¿?).

No es así, Pueblo Amado y Escogido, Apartado para EL, no caben los ecumenismos, ni los malos juicios, La Ley de Elohim יהוה, es inmutable y el hombre sólo tiene que cumplirla y recibir su recompensa o incumplirla y recibir sus consecuencias.

Si EL que es El Amo y Señor Dijo que sólo tendría Misericordia del que Quiera tenerla, a nosotros no nos toca sino creerle.

Si EL Dijo que sólo tendrá un Pueblo y que a ese Pueblo Le entregó Su Contrato Matrimonial y lo hizo porque Le plació, por Su Santo Nombre, hay que creerLe y obrar en consecuencia.

Principales características de este Pacto de Matrimonio Entregado en Yom Kipur

- 1.El Pacto fue hecho con los asistentes en ese lugar y en ese momento y para sus descendientes en El Pueblo de Israel. Excluye a los que murieron en la primera entrega, por los hechos acaecidos allí. Deuteronomio 5:2
- 2. Porque ese Pueblo presente, tuvo temor del fuego y Justicia Divina y obedeció Las Instrucciones. Deuteronomio 5:2
- 3. Entregó Su Pacto, Sus Palabras o Contrato Matrimonial y no añadió más. Deut. 5:22
- 4. Volvió a escribir Su Pacto Matrimonial en dos tablas de piedra, un original para EL y una copia para Su Esposa, El Pueblo. Deut.5:22
- 5. Cuando las entregó y El Pueblo escuchó Su Voz, dijo: "יהוה', nuestro Elohim (D-os) nos Ha Mostrado Su Gloria y Su Grandeza y hemos oído Su Voz y no hemos muerto. Deut. 5:24
- 6. El Pueblo reconoció que los había perdonado y le pidieron a Moshéh que escuchara él y

se los transmitiera y ellos "oirán y obedecerán", "Naa`sé Venishmáh", ratificaron su obediencia incondicional a Su Voluntad. Deut. 5:27

- 7. יהוה, Escuchó estás palabras y su compromiso y Le pareció bien, Se Agradó. Deut. 5:28
- 8. יהוה Desea que siempre el corazón de Su Pueblo esté en la misma actitud que en este momento, que Lo temieran y guardaran siempre Sus Mandamientos, para que siempre a Su Pueblo le fuera bien.
- 9. Les pide que regresen a sus tiendas y a Moshéh que se quede con EL, para Indicarle lo que les debe enseñar, Sus Instrucciones para cuando entren a la tierra prometida a tomar posesión de ella. Deut. 5:31
- 10. Les enfatiza que hagamos como EL Dijo y que no hay que apartarse ni a la derecha, ni a la izquierda, para que vivamos eternamente, nos vaya bien y prolonguemos nuestra existencia en Su Presencia. Deut. 32:33

Luego transmite La TORAH escrita o Manual de Instrucciones para poder cumplir con Ese Pacto de Matrimonio, obedecerlo y ser felices. Deuteronomio 6,7,9,10,11,12, y toda La TORAH Emet.

Pero es de destacar que aun en Las Biblias católicas y cristianas evangélicas, como en La TORAH y Tanak judía o hebrea, El Creador no Habla sino al Pueblo de Israel, tanto en La Entrega y Depósito de Su Verdad, como en la entrega de la tierra que había de poseer, como cuando ratifica Su Pacto de Matrimonio y Ordena guardarlo en físico, las dos

tablas en Un Arca que pondrán en Su Tienda de Reunión y en cuya tapa, EL Coloca Su Trono celestial.

Quizás el mundo y algunos miembros de Su Pueblo, aun no son conscientes de lo que esto significa, pero es nuestra obligación y más ahora en los postreros días, como en realidad estamos.

Cuando suene Yom Terúah, es para que despertemos, para que los que están dormidos lo hagan y reciban la oportunidad del Pesaj Shení y los 144.000 sellados, les puedan compartir La Verdad Verdadera y puedan lograr la última Redención, pero también es para que El Pueblo de Israel, despierte y escuche La Voz del Creador que está próxima a cumplir Su Promesa, Su Pacto de Amor, y podamos con todo nuestro corazón recibir ese Contrato Matrimonial que nos separa aun más de todos los pueblos de la creación y nos hace especiales para EL, Los Suyos, Su especial Tesoro, La Niña de Los Ojos.

## ¿CUÁNDO VENDRÁ EL MASHIAH?

En Yom Kipur, luego de que terminen los 6000 años de rectificación, arrepentimiento y reparación, cuando Su Esposa, a la que Le dio Contrato de Matrimonio, se purifique con su aflicción como punto culminante de toda su vida para que EL la pueda rociar con agua pura, Le cambie su corazón de piedra por un corazón de carne, Le quite toda la iniquidad y las impurezas del séptimo día y EL quite la profanación de Su Santo Nombre, Lo Santifique primero en Su Santo Pueblo, Ponga en nosotros todo Su Rúaj Hakodesh, nos Sujete en obediencia a Sus Mandamientos y Preceptos.

El multiplicará los frutos de la eretz y de Adamah recibirá nuestro arrepentimiento y nuestra vergüenza por haberLo ofendido y EL nos perdonará y nos redimirá sólo para EL, tal y como está en el libro de Ezequiel capítulo 36: 22 al 38.

Luego de todo esto estaréis listos para que EL nos lleve a mostrarnos Su Gloria y Su Trono celestial, Celebre La Boda y nos lleve a La Suká celestial a La Morada en La Heredad del Creador en La Fiesta de Sucot.

No nos cansaremos de decir que en Las Fiestas de otoño, las que se celebran el séptimo mes que aún no se han cumplido espiritualmente y que por tanto son ensayos de lo que en verdad ocurrirá en la creación, en los cielos y con El Plan perfecto del Creador que se cumplirá y culminará para con Su Pueblo Escogido de Israel, el resto de la humanidad y toda la creación y es que además de lo que simbolizan y pesan estas 3 Fiestas dentro del concierto general de Su Voluntad y Su Accionar por su contenido y Majestuosidad está ese ingrediente poderoso de ser el séptimo mes, el séptimo período, en la métrica, en el tiempo que le dio al hombre para rectificar, arrepentirse y reparar.

El centro de estas tres Fiestas, es Yom Kipur, el Día de la Expiación no es una coincidencia que le sea con respecto al propósito del tiempo que le otorgó a Su Pueblo para tal propósito, es como una especie de graduación, de examen final de su conducta y actitud con respecto a ese Propósito.

Es por eso que el único pueblo que lo vive y observa, es precisamente El Pueblo de Israel, porque esa vivencia, esa actitud, ese sometimiento absolutamente voluntario y dócil, hace que El Eterno, Su Elohim y Esposo, Se agrade por semejante Manifestación de amor y dolor por haberLo agraviado haciendo o moviéndoLo a culminar con más empeño y agrado Su Obra de purificación total del séptimo día.

Recordemos cuántas veces en Las Escrituras EL nos recalca que debemos ser Kadosh, como EL Mismo Lo Es, esto no es un juego de palabras o una invitación simple para que Lo imitemos, lo que sería casi que imposible dado Su nivel y elevación espiritual, pero que sí nos muestra que hay una actitud que debemos compartir con EL y que para eso EL Fue el mejor Testimonio YAHSHUAH HaMashiah, Se de Expiación como Sacrificio por purificación como Cordero de Elohim, pero también como Esposo y Amante en forma total y sin restricción alguna Entregó Su Vida de una vez y para siempre, Es decir, que Se Apartó en forma total y definitiva para Liberar a Su Amada Israel, de la impureza de su transgresión y conforme a Su propia Palabra, según su propio Método y Propósito.

También demuestra que Su Acto de Amor fue hecho para El Pueblo predestinado para recibirlo, aunque dejara la puerta abierta para que los que Lo rechazaron, pudieran rectificar y hacer de manera real Pacto con EL y beneficiarse como Su Pueblo de Israel.

Ahora, EL nos da la oportunidad cada año de ensayar nuestro corazón para apartarnos para EL, mediante este sacrificio del Día de la Expiación y ser Kadosh, como EL. Qué cosa más maravillosa, esto ya no es imitarLo, esto es compartir con EL, el mismo sentir, el mismo espíritu, la forma más grande de expresar el amor por EL.

Recordemos que fue EL Mismo Quien nos Dijo que no había mayor expresión de amor, que dar la vida por el que se ama.

EL la Dio para purificarnos, para mostrarnos Su incondicional Amor.

Nosotros debemos corresponderLe haciendo lo mismo, El Yom Kipur, la total separación de lo que piensa, dice y hace el mundo, sólo por EL y para EL.

Pecamos y caímos el séptimo día, en Shabat y seremos restaurados el séptimo mes, EL Vendrá cuando comience y seremos purificados, bendecidos y separados en Shabat, porque YASHUAH eso es nuestro Shabat.

El día de Yom Kipur hoy es una prueba de obediencia, de docilidad, de arrepentimiento, de amor, de misericordia, de acatamiento, de separación del mundo y de las naciones, de comprensión de Su Voluntad y de Su Plan perfecto y Propósitos, de humildad, de vergüenza por haberLo ofendido y agraviado, de confianza en su perdón y restauración, de especial escogencia, de emuná y de sentido de pertenencia e identidad, de convencimiento absoluto de nuestra gratitud y lealtad y de que sólo purificándonos y arrepintiéndonos Le vamos a agradar a facilitar el hecho de lograr Su Plan perfecto y Sus Propósitos. Vivir y celebrar El Yom Kipur es como morir a nuestra vida temporal y entrar viviendo a la vida eterna. Es el abandono total y la máxima humillación de nuestro ser y a la vez su exaltación y elevación por no razonar, sólo por obedecer y reconocerLo a EL como nuestro Supremo Bien y Amor puro, ningún otro pueblo, nadie más en toda la creación con más proximidad y ternura a Su Elohim y Creador es la más sublime rendición del ser humano cada año completamente como un sobrenatural ensayo de aquel día que con tanto detalle describe el profeta Ezequiel en el capítulo 36 de su libro de los versos 22 a 32 cuando dice:

Por del tanto, di a la casa de Israel: Así ha Dicho יהוה, El Adón: "No Lo hago por vosotros, OH casa de Israel, sino por causa de Mi Santo Nombre, el cual sea profanasteis vosotros entre las naciones adonde habéis llegado.

"Santificaré Mi gran Nombre, profanado entre las naciones, el cual profanasteis vosotros en medio de ellas; y sabrán las naciones que Yo Soy יהוה, Dice יהוה, El Adon, mas cuando Sea Santificado en vosotros delante de sus ojos.

"Y Os Tomare de las naciones, y Os recogeré de todas las tierras, y Os traeré a vuestro país.

<u>"Esparciré sobre vosotros agua limpia, y seréis limpiados de todas vuestras impurezas;</u> y de todos vuestros ídolos os limpiaré.

"Os Daré Corazón nuevo, y pondré Espíritu nuevo dentro de vosotros; y quitaré de vuestra carne el corazón de piedra, os y Daré un corazón de carne.

"Pondré dentro de vosotros Mi Espíritu, y Haré que andéis en Mis Estatutos, y guardéis Mis Preceptos, y los pongáis Por obra.

"Habitaréis en la tierra que Di un vuestros Padres, y vosotros Me seréis Por Pueblo, y Yo Seré vuestro Elohim.

"Y Os guardaré de todas vuestras impurezas; y Llamaré al trigo, y lo multiplicaré, y no os Daré hambre.

"Multiplicaré así mismo el fruto de los árboles, y el fruto de los campos, para que nunca más recibáis oprobio de hambre entre las naciones.

"Y os acordaréis de vuestros malos caminos, y de vuestras obras que no fueron buenas; y os avergonzaréis de vosotros mismos por vuestras iniquidades y por vuestras abominaciones.

"No Lo hago por vosotros, dice יהוה, El Adón, sabedlo bien; avergonzaos y cubrios de confusión por vuestras iniquidades, casa de Israel. "Así ha Dicho יהוה, El Adón: El día que os purifique de todas vuestras iniquidades, Haré también que sean habitadas las ciudades, y las ruinas serán reedificadas.

"Y la tierra asolada será labrada, en lugar de haber permanecido asolada a ojos de todos los que pasaron.

"Y dirán: Esta tierra que era asolada ha venido a ser como el huerto de Edén; y estas ciudades que eran desiertas y asoladas y arruinadas, están fortificadas y habitadas. Ezequiel 36:22,35

Como vemos habrá una purificación que viene otra vez directamente de EL y que esta vez será total, se completará de una vez y para siempre, pero acordémonos de que ya había sucedido que por El Sacrificio y La Expiación de nuestro Mashiah YAHSHUAH, que Purificó al tercer día.

Estos pasajes del profeta Ezequiel nos dicen que en "Aquel día que os purifique de todas vuestras iniquidades", Yom Kipur, EL Hará tantas cosas definitivas para nuestras vidas espirituales y nuestro futuro espiritual que será como si de nuevo volviéramos a nuestros orígenes espirituales, después de que se agoten los tiempos que EL nos otorgó, se cumplirá aquello de la tierra nueva y el cielo nuevo, lo que anuncia también que Su Plan perfecto y Sus Propósitos quedaron cumplidos y EL, Le mostrará a toda la creación, todo Su Poder y toda Su Gloria y que estos 6000 años de rectificación, arrepentimiento y reparación con Su Compañía permanente fueron como un pestañeo Suyo y que jamás se interrumpió Lo Dicho en Su Palabra y que Lo que Dijo se cumplió y que nada o nadie en toda la creación puede disputar con EL.

La purificación es una condición esencial para la santificación que El Creador y Redentor Elohim, para contraer Matrimonio con Su Pueblo, Ha Querido un Plan perfecto y Unos Propósitos que no se han interrumpido para EL, porque este tiempo que nos concedió de 6000 años está próximo a terminar y culminará con esta total purificación que nos promete en tantos pasajes de Las Escrituras, como ya lo acabamos de ver en el libro de Ezequiel capítulo 36, y por las múltiples razones espirituales necesarias para la culminación de todo Su Propósito.

Decimos que esta culminación es como continuación, porque cuando el hombre transgredió Su Ley, Su Voluntad, EL lo Arrojó de Adamah, del Gan Eden y Lo envió a la eretz y Le Dio 6 mil años para que rectificara y se purificara para luego proseguir Su Plan perfecto y al final de ese tiempo que hemos llamado "el tiempo del hombre" EL Mismo Hará la total purificación o la culminará y Entrará al hombre a su tiempo otra vez a través de un Shabat, el séptimo milenio o milenio sabático. Entonces volvemos a decir que EL, continuará Su Plan que por los 6.000 años ante Sus ojos, no se interrumpió porque ante los ojos del Eterno que no tiene métrica, ya que EL Es el tiempo. EL, Fue, Es y Será, y si pudiéramos representar esa eternidad con una cifra, cosa que es imposible y dividirla por los 6.000 años del tiempo del hombre, el resultado sería otra cifra tan pequeña, tan insignificante, que sería como el pestañear, el parpadear de Sus Ojos y EL, seguiría viendo Su Plan y al hombre como si no hubiera pasado el tiempo, por eso EL, nos ve limpios e irreprensibles cuando nos mira, porque Ve Su porción, Su Chispa dentro de nosotros y Ve nuestro esfuerzo por purificarnos, por rectificar y nuestro arrepentimiento sincero.

No estamos diciendo que a EL no Le importe lo que ocurrió con nuestros padres o ha venido ocurriendo desde aquel entonces hasta hoy, no, muy por el contrario Le importa y Su Corazón se entristece, Se molesta a veces y Se aira en otras, Se sorprende, enmudece y Se aparta, tiene Clemencia y Misericordia y Ve con estupor como un ser creado y hecho para gobernar el universo, de ser Su otra mitad y disfrutar de la creación y compartirla con Su Creador, es el más hermoso instrumento del Agrado y Satisfacción plena del Amo y Hacedor del universo y de la vida, El Amado Esposo, se rebela, se endurece y se llena de arrogancia, desobediencia y presunción de libertinaje, idolatría e impureza con un gran condimento de sus propias opiniones y doctrina sacadas de la vanidad, egoísmo y su limitada capacidad intelectual para que razonable e intelectualmente puedan desentrañar Los Secretos Divinos y por lo mismo se marginan voluntariamente, en uso eso sí de su legítima opción de hacerlo, concedida por EL, pero que es una clara opción de no seguirlo a EL.

Tal como lo dicen los pasajes del libro de Ezequiel en su Capítulo 20, el monto de un modelo de purificación y de recuperación de la vida eterna, es decir de disfrutar y hacerse parte de Su Plan perfecto y Sus Propósitos para Los Suyos, para Su Pueblo Escogido, para los que ya habían tomado la decisión de ser Suyos y Seguirlo, pero que por la influencia de terceros y aun de sus padres que no desaprendieron las malas costumbres adquiridas en la asimilación que sufrieron cuando estuvieron entre las naciones desobedecieron y EL, no tuvo más remedio que acabarlos de endurecer y extraviarlos para que pudieran cumplir sus propios deseos.

En cambio en el mismo capítulo reitera que Los Suyos que sí obedecieron Sus Decisiones, Sus Mandamientos, Decretos, Estatutos que vivieron Sus días de Reposo, esos fueron y serán apartados para EL y tendrán vida eterna, serán purificados por cumplir su trabajo los 6 días de la semana, de buscar con sus actos, su arrepentimiento, su rectificación y su reparación para que además cuando llegue el día de la expiación o Yom Kipur, el resultado sea conforme a La Voluntad Divina y sus seres espirituales puedan proseguir Su Plan perfecto como si no hubiera parado jamás.

Yom Kipur entonces, bajo este punto de vista es también el fin de los tiempos del hombre, de los seis mil años de arrepentimiento, rectificación, purificación y reparación, es decir como dicen las 10 palabras;

"Seis días trabajarás y completarás todo tu trabajo;

"más el séptimo día es Shabat para El Eterno, Tu Elohim; no harás ningún trabajo, tu, ni tu hijo, ni tu hija, ni tu esclavo, ni tu siervo, ni tu animal y tu converso dentro de tus puertas.

Cuando EL vea que en realidad el hombre hizo durante el tiempo que Le otorgó todo su trabajo, Le Entregará Su Reposo, a Su Mashiah, como Señal de Aprobación y Agrado y EL y el hombre disfrutarán de todas las bendiciones y se apartarán El Uno para el otro y de todo lo demás para la eternidad.

Ese día será como el examen final del trabajo que debimos hacer durante los tiempos que EL Nos concedió y luego de Aprobarlo, EL, Juez Supremo, Elohim de Justicia y Misericordia, de Generosidad y Amor, Sellará por la eternidad, El Olam Hazé, nuestras vidas con Su Mashiah YAHSHUAH, EL Mismo, nuestro Reposo eterno.

Bendito Sea El Yom Kipur y Su tremendo, muy hermoso y muy poderoso significado real para Su Pueblo y el universo entero.

## FIESTA DE SUKKOT, DE LAS CABAÑAS

"Y hablo יהוה a Moshéh, Diciendo:

"Habla a los Hijos de Israel Y Diles: El día quince de este mes séptimo será La Fiesta de Sukkot por un lapso de siete días para Mi.

"El primer día habrá Santa Convocación; ningún trabajo de siervos haréis.

"Siete días ofreceréis ofrenda de fuego a יהוה; el octavo día de Santa Convocación tendréis, y ofreceréis ofrenda de fuego al Eterno; es Fiesta, ningún trabajo de siervos haréis. Levítico 23:33,36

Llamada La Fiesta de Las Cabañas o Zman Simjateinu. Es la cosecha de las uvas y de las aceitunas: Fiesta de Los Tabernáculos o Moradas.

Celebra para nuestro Pueblo esta Cita Apartada, está Convocación obligatoria de nuestro Creador, nuestro Salvador y Amo del universo, יהוה, Bendito Sea Su Nombre, muchas cosas como, el tiempo en que nuestro Pueblo habitó en cabañas durante los 40 años que anduvo en el desierto a la salida de Egipto, camino a la tierra prometida.

Esas cabañas sencillas y modestas, pero que a pesar de ser construidas con materiales naturales y nativos del desierto, los protegieron y les dieron abrigo, fueron suficientes para que moraran con comodidad sin problemas.

Cabañas que se armaban y se desarmaban con relativa facilidad y que no se volvieron una carga para ellos, puesto que no aparece en Las Escrituras queja sobre ellas.

Muestran con sobrada realidad, la bendición del Respaldo y la cobertura que Les brindó El Creador y Libertador.

Representan también El Templo o La Morada de D-os con nosotros, su sencillez y majestuosidad, Lugar de Encuentro con EL, donde Su Pueblo recibe en su intimidad Sus Instrucciones, Lugar de Adoración y Reverencia, de sacrificios, de agradecimiento, de petición, de arrepentimiento y expiación.

Esta representación y recuerdo del tabernáculo hace o cumple la misión de jamás dejar en el olvido que primero fue EL Quien Ordenó construir en el desierto Su Tienda de Reunión como eje central de todas las actividades del Propósito de Morar entre Su Pueblo, poder Comunicar Su Voluntad y Ser consultado en todos los asuntos de crecimiento y elevación de Los Suyos, un Respaldo como ningún dios puede hacer a su pueblo, como EL que Es El Único y verdadero.

Con esta Morada en medio de las doce tribus, Colocó Su Trono de Soberanía, Justicia, Misericordia y Amor, Su Presencia era Reconocida y aseguraba Su protección y seguridad, Su proveeduría, Su sustento, La Administración y Dirección en las actividades diarias y fundamentales y su marcha.

Fue aquí en donde se instauró Su Sacerdocio y Su ritual de Santificación y le dio la oportunidad primero a Sus primogénitos y luego la tribu de Leví, de ejercer el sacerdocio, la ministración de los bienes espirituales un contacto muy importante y exclusivo para El Pueblo con el mundo espiritual al cual pertenecemos, una puerta permanentemente abierta a Su Divina Presencia y al estado que abandonamos temporalmente por causa de la caída de la transgresión a Su Voluntad, a Su Ley.

Todo lo sagrado que sucedía cotidianamente en La Tienda de Reunión, no era más que el tipo o modelo de lo que debía ocurrir en las cabañas, en las tiendas en las cuales moraba El Pueblo en el desierto a cargo de los varones, sus sacerdotes naturales.

"Cuán hermosas son tus tiendas oh Jacob, tus habitaciones, oh Israel": Números 24:5.

Mediante esta Celebración, El Pueblo no debe olvidar la santidad de sus moradas, de sus habitaciones, la armonía, el testimonio permanente, la forma elevada de vivir separados de lo que ofrece el mundo.

Nuestras familias deben ejercer un sacerdocio perpetuo en sujeción a La TORAH, Los Mandamientos, Decretos, Estatutos, días de Reposo, que continúen la relación íntima con Su Elohim.

La comida y las costumbres, el estudio y compartir Las Instrucciones de Su Elohim para que Sus Promesas y Sus Pactos se cumplan y nos llenemos de Su Presencia y Gozo.

Es Israel el único Pueblo que celebra esta Fiesta del Creador, porque además fue el único Pueblo que disfrutó de la elaboración y uso de esas cabañas, de esas tiendas por 40 años en el desierto.

Todo en La TORAH tiene su propósito y todo es una enseñanza que tenemos que tener en cuenta. No hay nada

puesto o dicho sin una simbología de lo que ocurrirá, es un código permanente que debe desentrañarse con el espíritu y no con la razón.

Al igual que la construcción cada año de una Suká en nuestras casas, en las sinagogas o lugares de congregación del Pueblo, asimismo debemos mantener en continua edificación y construcción todo el año, todo el tiempo nuestro propio ser como una Morada Santa para EL, para que en toda Su plenitud More en nosotros, pues somos templos vivos, los Tabernáculos, Su Suká eterna y pura.

"¿O pensáis que La Escritura dice en vano: El Espíritu que EL ha Hecho Morar en nosotros, nos anhela celosamente? Santiago 4:5.

Los pecadores se asombraron en Tsion, espanto sobrecogió a los hipócritas. ¿Quién de nosotros morará con el fuego consumidor? ¿Quien de nosotros habitará en las llamas eternas? Isaías 33:14

"Guarda el buen depósito por El Ruach HaKodesh que Mora en nosotros". 1 Timoteo 1:14.

"Más EL Hablaba del templo de Su Cuerpo". Juan 2:21.

"Si alguno destruye el templo de Elohim, Elohim, Le destruirá a él; porque El Templo de Elohim el cual sois vosotros, Aparatado Es". 1 Corintios 3:17.

Nuestro ser el de los hijos de Su Pueblo es cosa muy sagrada, pues además de haber sido Escogidos, contenemos porque EL Mora en nosotros, una porción de Su propia Naturaleza Divina y Su Rúach HaKodesh Mora en nuestro ruach.

Y como si fuera poco, seremos en nuestro ser espiritual cuando resucitemos, parte de EL en esa Única y exclusiva Boda, Un Solo Espíritu con EL. Juan 14:3.

Todo, absolutamente todo, está previsto en estas Fiestas de otoño

# <u>LA FIESTA DE SUKOT, EL PLAN PERFECTO Y SUS PROPÓSITOS</u>

Con un poco de asombro y preocupación vemos como El Plan perfecto y Los Propósitos del Creador para con el hombre, no se tienen muy en cuenta o no se ven como tales para la mayoría de los hombres para la inmensa mayoría de los de Su Pueblo, comprado, pagado por precio y marcado de Israel.

Repetimos que entendemos como Plan perfecto y Propósito del Creador; <u>La Boda y El Reino</u> que aparentemente son dos temas, pero en virtud a Su Deseo más grande, a Su Anhelo Divino Generoso y extraordinario son una sola cosa, la más grande y majestuosa de todas cuantas Se Le han ocurrido como Elohim Poderoso y lleno de Sabiduría.

Todos sabemos, pero no todos reconocen que EL Es Único, que no hay otro Elohim igual y que Fue, Es y Será eternamente y para siempre. Que Existió "Solo" en Su Majestad de Ser Único e inigualable en Su eternidad pasada, siendo como Es La Plenitud, Se Rodeó de seres creados por EL, con esencia celestial, que hizo a Sus Ministros para que Le ayudaran a administrar la creación, el universo, La Gloria de Su creación hasta ese entonces.

Pero Le plació tener una pareja, porque Vio que toda la creación la haría en pareja y funcionó muy bien y Deseó que Su pareja disfrutará de todo Lo creado por EL y que señoreara sobre toda Su creación con EL hasta la eternidad o por toda la eternidad.

Deseó entonces crear un ser que reuniera algunos requisitos esenciales para poder cumplir ese Deseo:

- 1.Que Su Pareja fuera de Su propia Naturaleza Espiritual Única y Divina.
  - 2. Que tuviera semejanza a EL.
- 3. Que su amor fuera espontáneo y libre, de pleno consentimiento e incondicional.
- 4. Que toda creación humana que Hiciera, tuviera la misma oportunidad de libremente Escogerlo a EL como Su Pareja y someterse a Su Voluntad. Que esa la libre decisión fuera probada con hechos de fidelidad y amor.
- 5. Que en el tiempo de la prueba fueran plenamente felices y prósperos y que compartieran con EL, se conocieran y conocieran la creación.
- 6. Que si se presentare algún tropiezo en el cumplimiento de ese conocimiento y compartir, tuviera la oportunidad de purificarse y rectificar lo suficiente para volver a ser Su Pareja ideal.

Pero eso no fue todo, EL Creó las condiciones necesarias para que ese Deseo y el cumplimiento de esas condiciones se vieran y EL Lo lograre de la manera más hermosa solemne y majestuosa posible, sin perder la simpleza y sencillez de Su Grandeza Real y Única y Creó El Kidushin o Erusin o Nesuín o Las Nupcias, El Matrimonio La Boda.

La Boda, El Acto más grande de Amor y Generosidad del Creador y Amo del universo para con Su máxima criatura, el hombre.

EL que hasta ese momento Es Único, Quiere ser Uno Solo con el hombre, Un mismo Espíritu, Un mismo Ser y compartir con ese hombre el disfrute pleno de la creación y Reinarla con él.

Por eso La Boda y El Reino a partir de Su Deseo, son un solo Plan perfecto y Su más grande Propósito.

#### ¿QUIÉNES SON LOS PERSONAJES QUE PARTICIPAN?

- 1.Primero y necesario, EL; El Creador y Amo del universo, EL Deseó y Se convirtió en El Esposo, El Jatán.
- 2. Segundo, el hombre, todo el género humano sin excepciones, pero Lo Dejó a su criterio y voluntad.

Las Escrituras y la revelación nos describen al Creador como Un Ser Espiritual, sin forma corporal y con la condición tal de que quien Lo vea, perece instantáneamente. Nadie Lo resiste o se resiste ante Su Potente Presencia.

Como tal entonces Quiso que Su Esposa

- A. Lo pudiera ver y disfrutar.
- B. Que tuviera Su misma Naturaleza Divina.
- C. Que tuviera una forma que se asemejara a La de EL.

¿Cómo lograr estos propósitos?

A. Decidió Tomar la forma de un Ser perfecto, Encarnarse, Concretarse en una forma que posteriormente Le daría también al hombre para que fueran semejantes físicamente y Se transformó en el Mashiah, Su Plenitud Hecha Carne, EL Mismo. Una vez Transformado en una Figura corporal con toda Su Plenitud Divina, sin dejar de Ser Elohim, Lo Presentó a Sus ministros y uno de ellos se reveló por tal decisión y fue expulsado de Su Trono y de Su Presencia.

Luego Procedió a Crear al hombre con base en este modelo y a Su semejanza, Le Dio aliento de vida.

Cuando EL Dijo: "Hagamos al hombre" EL Vio de un solo golpe de vista a todos los hombres y Vio la decisión que tomaron sobre Su Propósito, Comprobó que la mayoría no aceptó ser Su pareja y que quiso ejercer su libre poder de decisión para elegir y hacer su propia voluntad.

En cambio Vio a un pequeño Pueblo que sería El Pueblo de Israel, que diría con todo su corazón y con todas sus fuerzas, libre y voluntariamente que sí, que haría lo que EL les dijera, que se sometería dócilmente a Su Voluntad y que quería ser Su Pareja. Fue aquí que El Eterno Se Enamoró y Separó para Sí al Pueblo de Israel, Lo predestinó para Ser Su Única y exclusiva Pareja y sólo a este Pueblo Le preservó Su Naturaleza Divina y a los demás se las retiró por Su propia Decisión, fue aquí que se definió Su Boda y Su Reino.

B. Cuando Creó al hombre, a la especie humana, Lo Dotó de todas las cualidades que lo hacen Su máxima creación y Le colocó Una Chispa, un poco de Su Naturaleza Divina, lo suficiente para ser Su pareja, además de la libertad de decisión de serlo o no.

La mayoría de ese género humano desechó libremente al Creador y Su propósito y en ejercicio de su libertad razonó y por eso mismo en ese momento le fue retirado lo que rechazó y no le servía.

Sólo un Pueblo voluntariamente lo quiso conservar, deseó y aceptó ser Su Pueblo y Su Amada Esposa y por eso es el único que tiene Naturaleza Divina, para poder Ser Uno Solo con EL, Una Sola Naturaleza, un Solo Espíritu. C. Que con el molde o modelo que Hizo al Mashiah, Su propia Figura corporal, es decir Su Semejanza, figura que conservaremos hasta el día de La Boda en que nuestro Jatán Tomará a Su Kalah y Se Fundirán en Uno Solo para la eternidad. "Cuando Venga por vosotros y Los Tome, Me Tomaré a Mi Mismo". Juan 14:3

Para la mayoría de los de nuestro Pueblo que por ahora son ortodoxos y no creen en que YAHSHUAH Es El Mashiah de Israel y menos que Es Elohim Hecho Carne u hombre, es imposible creer que La Plenitud de La Divinidad, que la inmensidad de Su Ser, pueda caber en la figura de un hombre y mucho menos que Ese Hombre pueda siendo Elohim, D-os permitir que Lo insultaran, bejaran, azotaran y luego Lo sacrificarán como a un delincuente, en un juicio injusto y promovido como lo fue, por seres de la otra simiente, los sumos sacerdotes corruptos de aquella época.

¿Pero cómo limitar El Poder de Elohim a lo que racionalmente o carnalmente el hombre pueda imaginar o creer?

Las únicas limitaciones que tiene El Creador son únicamente las que EL Mismo se impone en virtud de Su propia Esencia, tales como que no puede mentir, porque EL Es La Verdad, que no puede pecar o transgredir La Ley, porque EL Es La Ley, etc. pero limitarlo en Su Poder es un atrevimiento y una falta de conocimiento de Su naturaleza y respeto a Su Voluntad y Deseos.

La Voluntad de Celebrar una Boda y Reinar con Su Pueblo, la vemos en forma clara cuando leemos en remez, en el capítulo 2 de Génesis, la creación de la mujer, La Esposa. Veamos: "Y Dijo El Eterno Elohim D-os: No es bueno que el hombre esté solo; Le haré ayuda idónea para él.

"Y Tomó El Eterno, de la tierra toda bestia del campo, y toda ave de los cielos, y las trajo a Adán para que viese cómo las había de llamar; y todo lo que Adam llamó a los animales vivientes, ése es su nombre.

"Y puso el hombre, nombre a toda bestia y ave de los cielos y a todo ganado del campo; más para Adam no se halló ayuda idónea para él.

"Entonces El Eterno Hizo caer sueño profundo sobre Adam, y mientras éste dormía, Tomó una de sus costillas, y cerró la carne en su lugar.

"Y de la costilla que Elohim D-os Tomó del hombre, hizo una mujer, y la trajo al hombre.

"Dijo entonces Adam: Esto es ahora hueso de mis huesos y carne de mi carne; ésta será llamada mujer, porque del hombre fue tomada.

"Por tanto, dejará el hombre a su padre y a su madre, y se unirá a su mujer, y serán una sola carne.

"Y estaban ambos desnudos, Adam y su mujer, y no se avergonzaban. Génesis 2:18,25

Una de las más grandes características de nuestro Creador es que puede decir y hacer muchas cosas, un número infinito de cosas al mismo tiempo, cosa que como hombres no nos fue dada y que esta creación de Su Esposa o Su Sierva fue desde el principio. EL, como vimos anteriormente Vio la actitud y disposición del Pueblo de Israel y el rechazo de los demás, llamados en Las Escrituras, las Naciones.

Estos pasajes del Génesis son un código que sólo entienden los que son del Espíritu y aquellos cuyo corazón es capaz de recibir su revelación, Los Suyos y para los demás es solo la creación de la mujer.

Código que al leerlo cómo se debe, revela El Plan perfecto y Sus Propósitos, La verdad sobre el compromiso que adquirió El Creador, El Amo del universo cuando le Dio forma a Su Deseo más grande y más Generoso de Su Obra:

Tomar la creación, el universo entero y Crear a unos seres a Su Imagen y Semejanza y Poner una porción de Su Naturaleza Divina, una Chispa Divina en su ruach y no son varias las esposas porque EL Dice claro en La Escritura, "Sea el varón esposo de una sola mujer", EL, Es Monógamo más aún, cuando El Creador y Amo del universo, Resolvió Hacerse Visible para ese ser con el que compartiría Su creación y La Reinaría en Su Figura del Mashiah e hizo que EL Se Encarnará y Naciera como hombre en El Pueblo de Israel, no sólo es una confirmación de Su especial Escogencia como Pueblo, sino que además Resolvió que EL Era Endógamo, es decir que no Se casa sino con alguien de Su Pueblo.

Para que alguien de las naciones quiera ser Esposa, tiene que ingresar al Pueblo de Israel con una conversión, lo cual implica que debe en justicia cumplir todo lo que obliga a un judío, un israelí, a uno de Su Pueblo depositario de La TORAH.

Luego de este acto de Escogencia tan claro y contundente, vienen varios episodios que muestran aún más que El Creador pese al comportamiento inadecuado de Su Sierva, Persiste y no varía de opinión, precisamente como lo dice en repetidas oportunidades, no por La Sierva o por sus

méritos, sino por Su Nombre Kadosh, es decir, porque EL Se Comprometió y jamás Ha quedado mal, ni Ha incumplido Su Palabra.

Lleva a Su Sierva a Egipto y allí está 430 años parte del tiempo consolidando las doce tribus y la identidad de Pueblo con José como vice faraón y El Pueblo en Goshem, luego de la muerte de Jacob, José y los príncipes de las tribus y también del faraón que permitió ese proceso y ante el advenimiento de un faraón nuevo, esta Sierva de Israel, fue despojada y hecha esclava por un largo período y lo peor fue o se trató al menos de <u>asimilarla</u>, haciéndola o forzándola a observar sus costumbres, creencias idolátricas y contrarias a su emuná y a Su Elohim.

Recordemos que cuando entraron a Egipto, Elohim Su Prometido, Su Enamorado, Estaba con ellos y allí Estuvo siempre a su lado.

La opresión fue muy degradante. Clamaron a EL por Misericordia y libertad.

EL que Era Testigo presencial, escuchó y Les envío a un libertador que El Creador Hizo Elohim, empoderándolo muy especialmente como La Escritura y la historia lo describe con detalle.

EL, a través de Su siervo y amigo Mosheh y su hermano Aarón, luego de una respetuosa solicitud de dejar salir a Su Sierva para purificarla en el desierto y ante la cerrada negativa de Faraón y el desconocimiento de Su parte de La Existencia y Autoridad de יהוה, tal como había prometido su simiente cuando en el pasado se reveló no fue expulsada del lado del Trono celestial.

Entonces Les envío 10 plagas, quebrantó su soberbia y pisoteó su cabeza, celebró su salida no sin antes restituirle lo que les había sido despojado, celebrando el sacrificio de un cordero de un año por familia y usando su sangre como símbolo de vida y libertad y el consumo de panes sin levadura como símbolo de pureza y de renuncia de todo lo que los había modificado o tratando de desviar de su emuná y fidelidad a Su Enamorado Elohim.

Salen apresuradamente y con ellos "una mezcla de gentes", una cantidad muy significativa de todas las naciones y llegan a la orilla del mar de Cañas, "acorralados" (¿?) por faraón y el ejército de Egipto que salió en su persecución, Se manifiesta sobrenaturalmente La Gloria de EL y Su Respaldo, el mar se abre, permitiendo su paso en suelo seco y con toda la protección a la totalidad de Su Sierva y cuando faraón y su ejército, estaba en medio de ese espacio, Cierra sus aguas, los destruye no escapando ni un solo hombre de los opresores de Su Sierva, Su Amada.

Siguiendo con Su Plan perfecto en cumplimiento de Sus Mandamientos, Purifica a Su Sierva por 50 días y La Lleva luego de lavar su rostro y colocarle la ropa más simple y de suplirle el alimento necesario, La Lleva a un lugar neutral y allí hace subir a la cima a Su amigo y libertador de Su Pueblo y allí, Le Entrega unas piedras, Su Contrato Matrimonial, Una Copia original para El Esposo o Jatán y otra copia original para La Esposa, La Kalah

Estos Mandamientos a los que hicimos referencia dicen, que cuando la sierva es liberada en una guerra, quién liberó, tiene la obligación de tomarla como esposa, pero si no lo quiere hacer, se la debe entregar a su hijo para que lo haga y si este no lo hace, le deben dar plena libertad.

Queremos hacer muy especial énfasis, en la importancia máxima de que La Ketuváh, es un documento que hace la diferencia entre El Pueblo de Israel, El Pueblo Escogido para eso, para Ser Esposa, nada más, ni nada menos.

El Contrato Matrimonial es el único Documento físico que El Creador Ordenó preservar y guardar especialmente, para lo cual, EL, Mismo también Ordenó construir Un Arca de oro y madera conjuntamente con una porción de maná que demuestra como un gran Testimonio de Su Compromiso Matrimonial de Sustentar como Su Sierva y Esposa a Israel, además de la vara de Aarón que lo acredita como autoridad espiritual, como sumo sacerdote del Orden de Malki-Tsedek y como si fuera poco, Ordena hacer una tapa de oro macizo, donde EL en forma Soberana y con un gran simbolismo, Coloca Su Trono celestial, donde EL Se encuentra con Moshéh y los sumos sacerdotes, para Realizar Sus Actos de Soberanía.

No hay otro pueblo que tenga un contrato o Ketuváh con Su Elohim, El Mashiah, y para que sean partícipes de ese beneficio, tendrán en justicia, que cumplir las mismas, la totalidad de las obligaciones que se le han impuesto al Pueblo de Israel.

Los gentiles que no son destinatarios de este Documento, lo toman y denominan como los diez Mandamientos y por eso mismo, Lo modificaron en materia grave, por ejemplo: cambiaron El Nombre del Eterno; adoran o reverencian a una trinidad; desobedecen sobre hacer imágenes y se postran ante ellas; no celebran Shabat y sí respetan el domingo, día del dios sol; cambiaron el no

asesinar, por no matar; etc. Es decir que además de desconocer su significado como Contrato, lo modifican irrespetuosa e impúdicamente como si fuera un documento cualquiera y su opinión y sus intereses fueron y son más importantes que Su Voluntad Divina y Suprema y creen que al final La Justicia del Creador será igual que con Su Pueblo Escogido, Su Amada, como dice el adagio popular: "esperemos, que el tiempo lo mostrará", el día de la quema se verá el humo.

Lo decimos sin odio, ni rencor, porque La Palabra se cumplirá con o sin la opinión de los hombres.

Luego de entregarla por segunda vez y en forma exclusiva al Pueblo de Israel, sin tener en cuenta a los gentiles, tal y como lo dice La TORAH en Deuteronomio 5:6,23, lo que medió entre la primera vez y esta segunda hecha en forma directa y exclusiva a Su Pueblo de Israel, fue su arrepentimiento y la expiación sincera y verdadera por haber participado con "la mezcla de gentes", los gentiles paganos que lo indujeron a la idolatría y a la infidelidad de un adulterio innegable, denigrante y ofensivo, pero este Pueblo, creció en dolor y arrepentimiento y precisamente el día de Yom Kipur, el día de La Expiación, El Creador y Amo del universo, que todo Lo conoce y Lo ve, Supo, Vio y Sintió, el dolor y la vergüenza que le causó esta participación en este aberrante suceso que culminó con el rompimiento de las tablas del Pacto Matrimonial que les estaban Entregando delante de toda la creación.

¿De qué otra manera Haría Su Majestad יהוה Elohim, La Renovación de ese Pacto, si no hubiera visto un verdadero arrepentimiento y un legítimo deseo de no recaer en semejante desafuero con EL? Solo si EL, a Quien nadie puede engañar y Ve el corazón de sus criaturas y no duerme controlando el universo, Certificó de una vez y para siempre, Su Pacto y Su Compromiso de Amor para con Su Amada Israel y hay quien no tiene en cuenta semejante Respaldo Divino, contundente Renovación de Su Palabra y Su propio Nombre, con Su inconmensurable Generosidad y Amor.

El paso siguiente de La Entrega de Su Contrato Matrimonial, fue Depositar en su corazón y poner en su mente, La TORAH, El Manual de Instrucciones, Su Ley, Su recopilación de Normas, Mandamientos, Estatutos y Decretos que con Sus días de Reposo, deberían facilitar el cumplimiento de Su Contrato Matrimonial y rectificar la transgresión de nuestros padres y las nuestras propias, conseguir entender Su Plan perfecto y Sus Propósitos, cumplirlos, y obtener la vida plena con EL como tan claramente Lo describe en ella.

El Creador, Hace a Su Pueblo depositario único y custodio de Ese Manual único de Sus Instrucciones y para que nadie, ni dentro de Su Pueblo o fuera de él, Lo pueda modificar, porque no se le delega a nadie semejante autoridad, Lo escribe con Su propio Dedo, con Su Espíritu, en el corazón de los de la casa de Israel y la casa de Judá y no en el corazón de los gentiles paganos o de los otros pueblos y Lo pone en sus mentes de Su Pueblo.

Así como tuvo cuidado de Ordenar que se guardara Su Contrato físico en El Arca del Testimonio, donde Puso Su Trono, así también, sabiendo que algunos de Su Pueblo, la modificarían en su texto y en su significado, Puso sus originales, no físicos, sino que los Depositó en el propio ADN espiritual de Su Pueblo, primero para que actuara en consecuencia a Su Plan perfecto y Sus Propósitos en forma natural, como propios de su ser y segundo para que al hombre le fuera imposible llegar a ellos para modificarlos.

Esto quizás no ha sido entendido cabalmente y comprendido muy bien por todos , pero ¿Qué otra explicación tiene?

Es además Expresado por EL, con toda claridad en el libro del profeta jeremías, capítulo 31, de los versos 31 al 37 como lo hemos visto anteriormente.

Somos de los que creemos que si EL, en Su infinita Sabiduría hubiera visto que el hombre, muy especialmente, Su Pueblo escogido a quien Le Entregó La TORAH, necesitara de otros libros, bien para cumplir Su Voluntad o bien para facilitar y/o proteger (¿?) Su TORAH, EL Mismo con el mismo Poder y mediante el mismo mecanismo que Usó para Escribir en el corazón y poner en la mente de Su Pueblo La TORAH que Reveló a Moshéh, le shubiera puesto también a buen recaudo en el mismo lugar, evitando así las múltiples "interpretaciones y opiniones" de las autoridades espirituales de Su Pueblo. ¿Cómo puede ser esto posible, si se "supone" que La Palabra de nuestro Elohim es Una sola?

Ratificamos, esto no debe entenderse como que no respetamos a los rabinos o a los sabios de Israel, no, muy por el contrario, los amamos y los acatamos, cuando hablan y explican y sobre todo nos muestran con su testimonio de vida, que viven La TORAH de Moshéh que llevamos en nuestro ADN espiritual, porque fueron puestos para eso.

# ¿QUÉ PASÓ EN LA CREACIÓN HASTA AQUÍ, CON RESPECTO A LA BODA Y EL REINO?

#### BREVE RESUMEN ANTES DE SUKOT

- 1. El Creador Tiene un deseo de Compartir, Disfrutar Su existencia y lo que Ha Creador o va a Hacer con una persona o un ser especial.
- 2. Concibe Crear un ser que sea EL Mismo, con toda Su Plenitud, sin perder nada de Su Majestad, Poder, Gloria y Amor. Crea al Mashiah, Se Da una Figura corporal y Prevé que el ser con quien Desea Compartir y Disfrutar Tenga Su Imagen y Semejanza a esa Figura corporal que EL Ha Tomado.
- 3. Crea al hombre a Su Imagen y semejanza y ve que la mayoría de los hombres Lo rechazan o no desean ser Su Pareja para compartir, disfrutar y señorear en toda la creación. Solo Un Pueblo, Israel Lo acepta y quiere obedecerLo y hacer Su Voluntad inclusive ser Su Pareja.
- 4. EL, antes de que la creación comience a funcionar, vio lo anterior y en consecuencia con eso, Escoge a Israel, como Su Pueblo, como Su Sierva, Su Pareja.
- 5. Como EL no Se puede mezclar, revisa toda la creación y no encuentra a ningún ser que contenga Su propia Naturaleza, entonces Pone Una Chispa, una porción de Su propia Naturaleza en cada ser, cada miembro de Su Pueblo Escogido, El Pueblo de Israel.
- 6. Hace un Compromiso y describe cómo será su proceso de preparación y desarrollo de Su Boda y Su Reino. Pone a prueba a La Sierva.

- 7. La saca de la esclavitud a que había sido sometida en Egipto cuando estuvo a prueba y la lleva al desierto, Le habla de Amor y Le Entrega Su Ketuváh, en el monte Sinaí.
- 8. Esa Ketuváh, fue Entregada dos ves, la primera, delante de la mezcla de gentes que salieron con El Pueblo de Egipto y fue roto por causa del adulterio con el becerro de oro. Éxodo 20. La segunda vez, luego de que El Pueblo se arrepintiera e hiciera expiación, precisamente el día de La Expiación o Yom Kipur, unos días después del rompimiento y disciplina de la primera vez, pero ahora solo al Pueblo de Israel, tal y como figura en Deuteronomio 5.
- 9. Como un acto previo de purificación, llevó al Pueblo por el desierto 40 años y allí murieron todos los que no debían entrar a la tierra prometida, como por ejemplo:
  - Los representantes de esa mezcla ecuménica o de las naciones, que salieron con El Pueblo de Egipto.

Todos conocemos que solo entraron Josué y Kalev y los que nacieron

en la libertad, en el desierto.

- 10. Antes de entrar a la tierra prometida, El Creador Hizo lo siguiente:
  - Los purificó haciéndolos pasar por el fondo del río, en una teviláh masiva como

ocurrió a la salida de Egipto, en el paso del mar de Cañas.

- © Les Dio Instrucciones de colocar 12 piedras de testimonio en el lecho del río Jordán, donde escribieron El Contrato Matrimonial para que ellos y el mundo entero supieran que esa tierra era La Heredad terrenal de Su Amada, Su Sierva, Israel.
- Ordenó que no podían entrar sino entraban en Su Pacto, por lo cual fue necesario circuncidar el 100% de los varones que entrarían en Su Pueblo.
- 11. Luego de entrar a la tierra prometida, la más hermosa de toda la tierra, tierra que fluye leche y miel, de exuberante fertilidad y abundantes frutos, cesó de llover el maná, con el cual EL como Esposo la sustentó a ella todo el tiempo, como Esposa.

Ahora ya Les Entregó la variedad de los frutos de la tierra y la leche de sus cabras, los peces y las aves y cuanto esa hermosa Herencia producía.

- 12. Allí, si obedecía Su Voluntad y desarrolla Sus Propósitos con docilidad, debía esperar la purificación del tercer día del Sacrificio del Mashiah y el cumplimiento de:

  - Esperar que todas las señales se dierany Venir por segunda vez a Ser Coronado como

Rey y que Tomara a Su Esposa y Celebrara Su Boda.

La Celebración de Sukot; La Fiesta de Las Cabañas, es el ensayo de este gran Acontecimiento Único e irrepetible que se cumplirá ahora en muy pocos años, cuando terminen los 6000 años y venga El Shabat, nuestro Reposo, El Mashiah YAHSHUAH, en El Shabat milenial.

Con esta Fiesta se cierra o se culmina el desarrollo de Su Plan perfecto y Sus Propósitos:

- La Boda
- El Reino

Recordemos la estructura que Le dio a Su Obra Divina y allí podremos concluir que EL Cumplió con Su Plan perfecto:







Estos sencillos gráficos y muchos más que se pueden usar para mostrar concretamente todo Su Plan perfecto y Sus Propósitos, nos dejan sentir con certeza, que siendo nuestro Creador y nuestro Esposo, no Ha cesado de Actuar y siempre, desde el principio hasta hoy, en el mismo sentido.

No estamos seguros de que todo nuestro Pueblo tenga el suficiente conocimiento de este Plan perfecto y Sus Propósitos, en gran parte porque en vez de sujetarse sin reticencias a la revelación directa que muestran estos gráficos cuando indican: EL Dijo y en vez de eso se han obstinado en presentar como Su TORAH oral que por alguna razón (¿?) EL no la escribió en el corazón y en la mente de Los Suyos como lo asevera el profeta Jeremías 31:31 en adelante, sino que se validan entre ellos como portadores de ese "legado de Moshéh".

Tomarse esa atribución basados entre otros versos en los que dicen: "Hagan lo que dicen, pero no como ellos hacen" y en "La TORAH fue entregada al Pueblo de Israel" y ya no está en los cielos, sino en la tierra, la eretz y ellos entonces en vez de juzgar al Pueblo según lo que dice ella, intacta sin modificarla con interpretaciones, como si no fuera lo suficientemente clara, la interpretan, con halajot o takanot, que con mucha frecuencia aparecen como una fuerte ayuda para alcanzar la santidad, pero que no obedecen según nuestro criterio a la revelación directa que EL Ha Prometido dar a todos y a cada uno de Su Pueblo.

Es como si se hubieran empoderado del Pueblo del Creador, o como si EL no Fuese lo suficientemente claro en Sus Instrucciones o como si Le hubiere quedado incompleta Su Revelación a Moshéh y/o no lograra escribir en el corazón y poner en la mente todo lo que Su Pueblo necesitaba para que lograra desarrollar sus intenciones.

No entendemos por qué si EL Mismo escribió con Su propio Dedo o Su Espíritu La TORAH que Le Entregó a Moshéh en el monte Sinaí, no completó Su Obra y dejó al riesgo de que los hombres la interpretaran. El Tiene el suficiente Poder e interés como para hacerlo y no caer en la eventualidad de que Su Pueblo con tantas reglas humanas se aburriera y no solo las ignorara, sino que desistiera de seguir a Su Elohim por ser muy gravoso y demasiada carga.

"Mi Pueblo se perdió por la ignorancia", fue Dicho por EL, no porque no tuvieran acceso a Su TORAH, a Sus Instrucciones, porque para eso Las Escribió en El ADN de cada uno de Los Suyos, sino porque abrumados por la cantidad de halajot y takanot, de libros que la explican y de opiniones a veces contradictorias de sus sabios o autoridades, dejaron de consultarlas y se dejaron en su labor de comunicarse íntimamente con EL, se alejaron o se desanimaron de recibir la revelación y se perdió la comunicación, la conexión.

Se que algunos van a pensar que no respetamos a los sabios o autoridades rabínicas, lo cual no es cierto, los amamos, de verdad, mejor aun amamos más la comunión directa que nos brinda EL Creador y Su Ruach HaKodesh y preferimos y eso lo decimos con mucho énfasis, "hacer lo que ellos dicen cuando solo invocan Su TORAH", la que podemos confrontar con lo que el propio Creador y Su Ruach Escribió en original en nuestros corazones y puso en nuestras mentes, esto como un sello de garantía de la pureza de su autenticidad y veracidad, libre de intereses distintos a que Lo agrademos a EL y cumplamos Su Objetivo.

Como prueba de lo dicho, podemos aducir que han transcurrido muchos años, cientos de años en los cuales El Pueblo no solo no ha podido habitar en su propia tierra, la que El Creador Le dio como Santa Posesión, sino que no hay templo, Su Morada entre nosotros, no tenemos una autoridad legítimamente constituida y El Pueblo ha sido diezmado, oprimido, despojado y masacrado, asimilado entre las naciones y todos sus derechos conculcados por sus enemigos.

Ahora llevamos más de 60 años de haber retornado a nuestra tierra y algunas cosas siguen estando sometidas a la opinión y/o protección de naciones gentiles. Nuestra tierra sigue estando contaminada con templos y cultos de idolatría pagana; el estado es dirigido por laicos no practicantes y no sujetos ni a Elohim, ni a Su TORAH y las leyes de los hombres la reemplazaron, no hay un rabinato o un sanedrín reconocido, sino un parlamento laico y político y aun seguimos en la mayoría un calendario que se hizo en el exilio, sin regresar al que EL Soberano del universo y Elohim de Israel Estableció en Su TORAH, para Su Pueblo.

La suká personal, La Morada de nuestro Creador en cada uno de nosotros, de verdad ha estado "invadida" por demasiadas leyes humanas y conceptos y demasiadas interpretaciones puestas para proteger supuestamente Las Instrucciones simples y sencillas que EL Entregó y Escribió en cada uno para elevar y purificar más y más esa preciosa Suká que EL nos Dio, Un Templo Sagrado de Su Real Presencia.

La Suká terrenal, fue destruida físicamente a través de un instrumento pagano de un imperio invasor, pero la verdadera causa, fue la rebeldía, la desobediencia y la dureza de corazón del Pueblo y de sus líderes, estos se habían corrompido y habían abandonado la pureza, la santidad de sus obras y su testimonio.

Aun no tenemos Templo, Suká, Mishkan Santo en Jerusalem, desde aquel entonces, lo importante es buscar ahora qué circunstancias de aquellas subsisten aun, que impiden que se construya el tercer Templo y El Creador Vuelva a Morar entre nosotros Su Pueblo.

Recordemos que desde la destrucción del Templo de Salomón, El Arca del Testimonio o de La Alianza Matrimonial, fue escondida por el profeta Jeremías que recibió ordenes del rey Ioshiyahu para que no cayese en manos del enemigo y que desde entonces hasta hoy esta no está visible y se encuentra en un lugar que solo unas cuantas personas conocemos y que esta Arca están los símbolos más elevados del Plan perfecto y Sus Propósitos, a saber:

- 1. La Tapa o Kaporet, Es El Trono del Rey, donde EL Se Presentaba para Hablar con Moshéh, Aarón y los sumos sacerdotes para Darles Sus Secretos y/o recibir sus peticiones.
- 2. Dentro están las dos copias originales del Contrato Matrimonial, un original para EL como Esposo y una copia original para Ella, Israel como Esposa.
- 3. Hay también una porción del maná, con el cual EL como Esposo, Sustentó por cuarenta años a Su Esposa.
- 4. Existe en su interior la vara de Aarón, que venía desde Adam y que simboliza su autoridad como sumo sacerdote del Orden de Malki-Tsedek.

Qué cosa más curiosa y más reveladora que la que muestra la situación actual de nuestro Pueblo de Israel, por todo lo que estamos haciendo, principalmente las dos tribus que permanecieron en la eretz Israel, Judá e Israel, que en parte hemos olvidado consultar La TORAH que nos pusieron en nuestro corazón y en nuestra mente y con La Enseñanza de nuestro Ruach HaMashiah, sino que nos llenamos de leyes de hombres y por eso, no vivimos en paz, nuestros enemigos se multiplican y nos quieren destruir, no tenemos templo, confianza en la fuerza militar y en su poderío, en nuestra riqueza y nuestra prosperidad, nuestra defensa principal es la alianza estratégica y militar con Los Estados Unidos que nos suplen de tecnología y de armas.

No nos agradan los que están de regreso, las 10 tribus que nuestro Elohim יהוה está Llamando de regreso a Su Pueblo por las sendas antiguas de La TORAH, porque ellos creen más a La TORAH y a la revelación que tienen escrita en sus corazones y puesta en sus mentes. Les exigimos someterse a la autoridad de los sabios y rabinos y a sus halajot y takanot y ellos no nos reconocen si no "renunciamos al Mashiah y nos convertimos al judaísmo".

Todos pensamos que hay mucho tiempo y que La Venida del Mashiah está relativamente cerca y que nos dará un tiempo para rectificar, porque aun falta que se cumplan algunas señales que son muy importantes como la reconstrucción del Templo, la aparición, accionar, profanación y muerte del anti Mashiah, la terminación del día sexto o sexto milenio.

Decimos que es algo muy curioso, porque la gran diferencia que marca el hecho de reconocer que YAH-SHUAH Es El Mashiah que ya Vino por primera vez y que Dio La Vida para purificar a Su Pueblo y no reconocerLo, también condiciona el conocimiento de La Boda del Creador con Su Pueblo y Su Reino con ella, Su Amada, La Entrega de La Ketuváh y todo lo que tiene que ver con la manera como EL Resolvió lo de que fuera de Su propia Naturaleza Divina y la separación del resto de las naciones.

Y más curioso aun que sean las diez tribus que fueron dispersas y asimiladas en medio de las naciones y que ahora están siendo recogidas y traídas por El Creador desde los cuatro extremos de la tierra y que están de regreso al Pueblo Escogido y Amado por El Creador, por las sendas antiguas de La TORAH, las que vengan con el conocimiento del Mashiah YAHSHUAH, La Boda con EL y Su Reino y las que reconozcan Su Naturaleza Divina para poder unirse con EL en La Boda y además reconocer que cuanto D-os Necesitaba que supiéramos de EL y de Su Voluntad estaba escrito en sus corazones y fue puesto en sus mentes y que Era El Ruach HaKodesh Ouien Les Enseñaría Su Verdad.

Como en el tiempo de José en Egipto, volveremos a estar juntos y unánimes, haciendo Honra al Nombre de nuestro Creador, Redentor y Esposo. Veremos Su Prosperidad y seremos la fuente de La Salvación o Redención del mundo.

### A MANERA DE CONCLUSIÓN

El tiempo que concedió Elohim יהוה al hombre, y más concretamente a Su Pueblo Escogido de Israel, de 6000 años desde la caída de nuestros padres y su expulsión de Adamáh, con destino a la eretz, esta tierra de expiación, fue precisamente para eso, para que se arrepintiera, rectificara, se purificara y reparara la transgresión de ellos y la nuestra.

Y como Esposo Celoso que Es, Hizo El Shabat para Acompañarnos cada semana y Las Fiestas Escriturales de EL y para EL, con el objeto de que jamás se nos olvide Su Plan perfecto y Sus Propósitos, siendo ellas ensayos de lo que ocurrirá en su mundo espiritual y las otras, sombras de lo que ocurrió allí.

Esta métrica de los tiempos del hombre de 6000 años, seis milenios o 6 días, en los términos proféticos son como los 6 días de la creación al cabo de los cuales sigue el día de Reposo o Shabat, que en el caso de los tiempos postreros, será el tiempo de la segunda Venida del Mashiah, Su Coronación como Rey y el tiempo de Tomar a Su Esposa y Celebrar Su Boda y Llevarla a Gobernar con EL por toda la creación y en toda la eternidad a Su Morada eterna en Adamáh.

Mientras transcurre el tiempo que El Creador Le concedió al hombre, Su tiempo, no se interrumpió y EL siguió con el desarrollo de Su Plan perfecto y Sus Propósitos y los cumplirá como si no hubiera existido ninguna interrupción.

Los que reconocieron Su Naturaleza Divina en ellos y cumplieron Su Contrato Matrimonial y obedecieron Las Instrucciones, los de Su Pueblo de Israel, Serán Su Esposa y disfrutarán con EL de Su creación por toda la eternidad.

Los que observaron y vivieron Sus Instrucciones y Lo obedecieron en todo, serán gobernados.

Y los que se rebelaron, no obedecieron y Lo desconocieron a EL y a Su Pueblo, irán a las tinieblas exteriores.

Estamos en los postreros tiempos y ya las señales se están dando, esperamos con anhelo y con amor, la segunda Venida del Mashiah YAHSHUAH y el séptimo milenio donde recibiremos lo que EL nos tiene reservado según nuestro comportamiento, Su Gracia y Misericordia.

Bendiciones para los que leyeron estas líneas y más para los que siendo de Su Pueblo Escogido, y los que no siendo, se arrepintieron y escogieron cumplir con Las Instrucciones de nuestro Creador y lo que hace Su Pueblo por amor a EL y para agradarLo a EL y por EL.

Nos vemos bajo Su Manto de Amor, que como Esposo Celoso Vela y Me da la oportunidad de arrepentirme, rectificar y purificarme según Su Voluntad y recibir Su Amor como Esposo y Rey.

#### **IOSHIYAHU BEN IEHUDA**

### UNA OBSERVACIÓN IMPORTANTE PARA NUESTROS LECTORES

El Creador יהוה Es Su Nombre, Bendito Sea por siempre y para siempre Sea Su Amor y Misericordia, Es el tiempo, EL Fue, Es y Será, no tiene métrica, EL Mismo Es la métrica de la eternidad, todo lo que EL Creó salió de Su eternidad y fue Hecho para ser eterno.

Cuando Creo al hombre Lo Sacó de Sí Mismo, de Su Ser eterno, de Su Deseo de perpetuar Su Obra y engrandecerla, Es Su Imagen y Semejanza y Lo Dotó de cualidades excepcionales que ningún otro ser tenía o tiene en la creación, es Su Obra culminante y El Propósito para Crearlo está íntimamente vinculado a Su Naturaleza y Sus Planes eternos y Divinos, fue El Gran Suceso, irrepetible y Majestuoso.

Para hacerlo, EL Mismo Se Hizo Hombre en La Figura de Mashiah, Su Plenitud y Gloria, todo puesto en una figura que permitiera que el hombre Se le pudiera acercar y compartir con EL, todo Su Plan perfecto y Sus maravillosos Propósitos.

Hizo algo que solo aquellos seres que reconocieron y quisieron vivir en la dimensión de Su Espíritu, Lo pueden palpar, disfrutar y vivir plenamente, Su Voluntad fue el poder Colocar Su propia Naturaleza, Una Porción de ella en aquellos que voluntariamente quisieran vivir con EL, Su Voluntad, Sus Deseos y Sus Propósitos, una especie de sometimiento elevado a los más altos y grandes ideales que jamás otro ser había experimentado, dado que EL como Espíritu o como Mashiah, Es Único, Es todo y no ha existido otro como EL y tampoco existirá.

Esa porción de Su Majestuoso y Poderoso Ser llamada "Chispa", facilitó que El Quisiera Tener una Sierva, Una Pareja, con la cual compartir la grandeza de Su creación, Disfrutarla y Gobernarla con EL.

Como fue dicho, solo los que salieron de Su Espíritu, entenderán ese Propósito y ese desarrollo espiritual, y los que solo razonan o se sujetan a la carne, una idea como esta les parece locura y por eso mismo no los culpamos, ni los juzgamos.

Pero el hombre en momentos de su existencia fue expuesto a decisiones críticas sobre su misma naturaleza y

futuro eterno y en la primera oportunidad, hizo caso omiso a esa facultad espiritual y bajó su condición a la razón y perdió por error su condición eterna y Divina y El Creador Le Dio, Hizo para él, una métrica especial que según Su Modelo fue de siete días o siete milenios, seis días para crear una tierra especial para colocar a ese hombre y un ensayo de todo lo que sería su futuro eterno y un día, el séptimo, para Reposar de la creación, acompañarlo, ayudarlo a entender Su Naturaleza espiritual, Su Plan perfecto y Sus Propósitos.

En el libro de Bereshit, está escrito todo ese proceso, en plano para los de la carne y en el nivel espiritual para los que son del espíritu y en su revelación contenida, en ese código secreto, en ese ensayo, se puede inferir que haciendo uso de la determinación del Creador cuando Dijo: "Un día es como mil años y mil años son como un día", vimos cómo esa métrica de los seis días, fue de 6000 años, seis milenios y que séptimo milenio será un milenio o día de Reposo y luego volveremos a recuperar la eternidad que habíamos perdido y seremos parte de ese Plan perfecto y Propósitos que para El no han tenido interrupción.

Hay muchas teorías sobre este tema, pero sin duda alguna al final de ese tiempo que nos dio El Creador para arrepentirnos, rectificar, reparar y purificarnos está a punto de terminar y cuando llegue ese momento, El Mashiah Vendrá, Será Coronado como Rey, Instaurará Su Reino, Juzgará a los hombres, Tomará a Su esposa y Celebrará Su Boda, La Llevará a Adamáh y La Sentará en Su Trono y Vendrá a Reinar con ella el séptimo milenio y luego la eternidad tal y como está predicho en La TORAH.

Si quienes lean estas líneas o este documento lo creen o no, igual pasará y El Creador Cumplirá Lo que se propuso, pues El Creador Cumplirá lo que Se Propuso, pues EL no cambia de opinión, ni se arrepiente, EL Dijo y así será. Bendito Sea Su Nombre nor siempre.

# OTRA CONSIDERACIÓN ANTES DE LEER ESTE DOCUMENTO

"También dijo (El Mashiah): Un hombre tenía dos hijos (Las tribus de Judá y la de Israel y el otro las 10 tribus dispersas de Israel);

"y el menor de ellos dijo a su padre (Las 10 tribus le dijeron a יהוה): "Padre, dame la parte de los bienes que me corresponde; y les repartió los bienes.

"No muchos días después, juntándolo todo el hijo menor, se fue lejos a una provincia apartada; y allí desperdició sus bienes viviendo perdidamente (Allí se olvidó de La TORAH y se asimiló entre las doctrinas de los gentiles).

"Y cuando todo lo hubo malgastado, vino una gran hambre en aquella provincia, y comenzó a faltarle (Cuando quedó asimilado, en toda la tierra hubo necesidad de conocer La Verdad y se cumplieron los tiempos, Su Pueblo, Sus tribus dispersas sintieron la necesidad de volver a su casa).

"Y fue y se arrimó a uno de los ciudadanos de aquella tierra (Ese hijo, las tribus dispersas se vincularon a iglesias de religiones paganas), el cual le envió a su hacienda para que apacentase cerdos (Y allí le tocó enseñar Las Escrituras a los incircuncisos y gentiles idólatras). "Y deseaba llenar su vientre de las algarrobas que comían los cerdos, pero nadie le daba. (Creía que las verdades con que ellos se alimentaban, eran La Verdad, pero eso no los satisfacía).

"Y volviendo en sí, dijo: (Escuchó La Voz del Shofar y su llamado a regresar al alimento de La TORAH) !!Cuántos jornaleros en casa de mi padre tienen abundancia de pan, y yo aquí perezco de hambre! (Y yo aquí sin el alimento espiritual verdadero).

"Me levantaré e iré a mi padre, y le diré: Padre, he pecado contra el cielo y contra ti (Escucharé su llamado y me arrepentiré de haberlo ofendido y pecado contra los cielos y contra EL).

"Ya no soy digno de ser llamado tu hijo; hazme como a uno de tus jornaleros (Y el hijo, las 10 tribus se humillaron ante El Creador y Elohim de Israel y suplicaron, se arrepintieron y rectificaron por sus vidas espirituales).

"Y levantándose, vino a su padre (Salieron de Babilonia, de Egipto, del mundo, de entre las naciones y fueron en busca del Padre y La TORAH). Y cuando aún estaba lejos (Y a pesar de lo que hizo y de cómo vivió), lo vio su padre, y fue movido a misericordia (El Padre eterno que Lo había Llamado, tuvo de él Misericordia), y corrió, y se echó sobre su cuello, y le besó (El Padre eterno, El Elohim de Israel en Persona salió a su encuentro y Los cubrió de Su Amor).

"Y el hijo le dijo: Padre, he pecado contra el cielo y contra ti, y ya no soy digno de ser llamado tu hijo (Cuando las 10 tribus regresan, hay un gran alivio, pero también una inmensa vergüenza y arrepentimiento por el agravio y la transgresión a La Voluntad del Padre y un sentimiento de indignidad de volver a verle Su Rostro Generoso, lleno de Amor y Misericordia).

"Pero el padre dijo a sus siervos: Sacad el mejor vestido, y vestidle; (EL Ordena colocarle un vestido de pureza, perdón, de plenos derechos y bendiciones) y poned un anillo en su mano, y calzado en sus pies (El anillo como símbolo de autoridad y el calzado, como símbolo de Majestad y elevación o restauración total).

"Y traed el becerro gordo y matadlo (en su honor), y comamos y hagamos fiesta; (Celebremos por su regreso y bienvenida);

"porque este (Es) mi hijo era, y ha revivido; se había perdido, y es hallado. Y comenzaron a regocijarse.

Hasta aquí, se describe con lujo de detalles el proceso de la dispersión de las diez tribus, por las causas que todos conocemos y que desagradaron y llamaron a Ira al Creador y que resolvió enviarlas lejos y dispersarlas entre todas las naciones gentiles, para disciplinarlas y que vivieran una dura prueba lejos de EL y La Verdad.

El efecto fue bueno, porque a pesar de haberse "asimilado", es decir, se dejaron permear por sus doctrinas de hombres, idolátricas y desobedientes de Su Voluntad Divina, al momento en que fueron requeridas para el regreso, cuando escucharon el sonido de Su Shofar, salieron inmediatamente y dejaron de desperdiciar, su linaje, La Naturaleza Real y sus bienes espirituales y regresaron a Su Casa Paterna por las sendas antiguas de La TORAH, con genuino arrepentimiento, rectificando su conducta y reparando con decidida actitud, todo el daño y dolor que Le causaron al Padre eterno y Elohim de Su Pueblo y de toda la creación.

Pero El Padre que los Llamó de regreso, los perdonó y restauró, restañó sus heridas y los hizo olvidar la vergüenza

y la indignidad y los vistió con ropas de pureza y Realeza, les dio la autoridad, el reconocimiento, les abrió los ojos espirituales y celebró con ellos su regreso, dándoles su alimento sin mezquindad y con todo Amor,

#### Pero continúa...

"Y su hijo mayor estaba en el campo; y cuando vino, y llegó cerca de la casa, oyó la música y las danzas (Las dos tribus que estaban en la eretz Israel, en las ieshivot y ocupadas en otras cosas, escucharon las alabanzas y la adoración);

"y (ellas) llamando a uno de los criados, le preguntó qué era aquello.

"Él le dijo: Tu hermano ha venido; y tu padre ha hecho matar el becerro gordo, por haberle recibido bueno y sano (Las diez tribus han regresado de la diáspora y El Padre eterno está de Fiesta por que su regreso ha sido con toda su salud espiritual).

"Entonces se enojó, y no quería entrar. Salió por tanto su padre, y le rogaba que entrase (Así como está ocurriendo actualmente, que nuestros hermanos mayores, los judíos ortodoxos no desean reconocer a las diez tribus y exigen conversiones y renuncias a la creencia en El Mashiah, etc.).

"Mas él (ellos), respondiendo, dijo al padre: He aquí, tantos años te sirvo, no habiéndote desobedecido jamás, y nunca me has dado ni un cabrito para gozarme con mis amigos (Ellos le reclamaron al Padre, porque siempre habían sido obedientes y EL, según ellos nunca se había regocijado con ellos y ahora con sus hermanos, sí).

"Pero cuando vino este tu hijo, que ha consumido tus bienes con rameras, has hecho matar para él el becerro gordo. "Él entonces le dijo: Hijo, tú siempre estás conmigo, y todas mis cosas son tuyas.

"Mas era necesario hacer fiesta y regocijarnos, porque este tu hermano era muerto, y ha revivido; se había perdido, y es hallado (¿Cómo no hacer Una Fiesta en los cielos y en la creación, si las diez tribus esparcidas por entre las naciones, que fueron asimiladas en sus doctrinas paganas e idolátricas que ahora han escuchado La Voz de Su Creador y Padre y han abandonado ese mundo de muerte espiritual, de perdición y extravío y está regresando a La Casa de Su Padre por las sendas antiguas de La TORAH? entonces, ¿Cómo no hacer Fiesta en los cielos y en El Pueblo que es Su Casa Natural?).

Lucas 15:11,32

Hermosa parábola que describe La Voluntad del Formador, Elohim y Amo del universo sobre la teshuváh de las 10 tribus que ahora deben hacerlo para que El Pueblo se unifique y permitan o faciliten el cumplimiento del Plan perfecto y Los Propósitos de EL y agradarLo porque nos Ama y nosotros a EL.

Bendito Sea por siempre. Amén.

<u>PARA NO OLVIDAR</u> (Otra porción a manera de epílogo)

Jamás nos cansaremos de reiterar que Las Fiestas que aparecen ordenadas en Las Escrituras, especialmente en el libro de Vayikráh (Levítico) son:

1. Las Santas Convocaciones que Hace El Creador y Amo del universo a Los Suyos únicamente. ¿Quiénes son Los Suyos? Pues los que Lo obedecen en todo y por consiguiente Lo aman. Los que voluntaria y decididamente Le obedecen en todo lo que EL Puso en La TORAH, Sus Instrucciones y Enseñanzas, Mandamientos, Estatutos, Decretos, Ordenanzas y días de Reposo, Sus comidas, observan Sus Pactos, cumplen Sus tiempos y buscan ser justos.

2. Fueron convocados en los tiempos exactos que EL, como Único Ser con capacidad para convocarlas Quiso que ocurrieran.

Esto es vital para saber si somos los Suyos y Lo obedecemos en todo, si acudimos a Sus Citas, en la fecha y hora que EL, Soberanamente Convoca.

Hay una gran diferencia entre los Suyos que respetan Su Soberanía y Autoridad absoluta, indiscutible y acuden puntuales a Las Citas o Convocaciones que EL Hace, sin discutir y sin razonar y los que dicen que también son Suyos, pero hacen caso omiso y no obedecen a Sus Citas en Sus tiempos y prevalidos de una autoridad que EL no Les dio, Las convocan ellos, llaman sus fiestas que no cumplen con ninguno de Sus Propósitos, ni métodos para los cuales Las creo.

3. Para que esto se cumpla como El Quiere, EL Mismo Creo unos instrumentos tanto en los cielos, en la luna, como en la tierra, la agricultura para que rigieran y marcaran esos tiempos y Lo llamó calendario, que contiene las estaciones, años, meses y días.

Otra vez, Los Suyos llevan su calendario y cuentan en forma que se pueda determinar con exactitud la ocurrencia de las estaciones (especialmente la primavera y el otoño); el comienzo de los años (la coincidencia del novilunio y la cosecha de la cebada) los meses que tienen un número preciso de días y que comienzan con cada novilunio (Rosh Jodesh), esta observación se hace en la ciudad de Jerusalem; el comienzo de las semanas, que sirve para celebrar el día de Reposo que EL Ordena, como el séptimo de cada semana, la semana además, sirve para regular el tiempo de trabajo de los Suyos, solo debemos hacerlo desde el primer día, hasta el sexto, ya que EL Mismo deja de Crear y Ordena que los Suyos lo hagan también ese séptimo día o día de Reposo (Shabat).

Así como Ordena cultivar la tierra seis años y cosechar, pero el séptimo Ordena no tocar la tierra y tomar de e ella solo lo indispensable para vivir, para alimentarse y todo El Pueblo puede entrar a los cultivos y tomar lo que necesite. Por cada año que se cumple este Mandamiento, que se llama Shemitá, EL, Le regala al agricultor obediente, tres años de abundante alimento, además de todo lo que representa el haberlo obedecido.

Cada siete shemitás (período de 7 años) que se obedezcan (7x7=49 años) es decir cuarenta y nueve años, el año cincuenta, separa también el trabajo del campo y se hace el mismo proceso de un shemitá. El Creador además Ordena una serie de medidas de bendición como el perdón de las deudas, la restitución de las propiedades, la libertad de los presos, la condonación de las condenas, etc. (Ya vimos la escala del tiempo en el capitulo----); se llama jubileo (yovel).

De nuevo los que Son Suyos, cumplen Sus tiempos siguen Su Método de medirlo para obedecer Su Voluntad y demostrarle a EL la sujeción y la dependencia absoluta de ella.

4. Esas Fiestas o Santas Convocaciones, (ya sabemos que la palabra "Santa", es una mala traducción de lo que significa la palabra hebrea "Kadosh", que en verdad quiere decir "Apartado", con lo que podemos ver que una Fiesta es una Cita o Convocación Apartada para EL y como Es EL Quien La Hace en Su tiempo, cuando EL Quiera y con un Propósito definido que ya vimos en todo el recorrido que hicimos, en este documento), no son Las Fiestas del Pueblo de Israel, de la religión judía, de cualquier religión o doctrina de hombres.

Esta confusión o mala traducción, así como la acción de cambiar El Método Divino de contar el tiempo, ha hecho que los que no son Los Suyos, aunque lo digan y lo crean, se desfasen de La Voluntad Divina en las cosas más elementales, pero que son el gran fundamento de la celebración de Las Citas Apartadas, Las Fiestas del Creador. Porque si no acuden a ellas el día y a la hora precisos que EL Las Hace y si además no apartan sus vidas para EL, cuando EL Lo Ordena, no Lo sugiere, Lo Ordena, entonces ¿Con quien se van a encontrar? Y ¿Para qué lo hacen a destiempo y sin cumplir la principal condición que es, "Apartarse, reservarse para EL?

5. El sentido o la intención expresa (ensayo o sombra) de Las Fiestas está descrito en La TORAH con toda claridad y fue El Deseo del Creador para cada Celebración, porque además representan exactamente los hechos más importantes del Pueblo, de los que son Suyos y su relación íntima con EL, Su Plan perfecto y Sus Propósitos y son además El

Método que EL, como El Ser más Sabio de la creación Escogió para que la historia y las tradiciones, la comunicación y las enseñanzas, las instrucciones y operación de Sus Leyes y de Su Justicia, sean conocidas y practicadas, sean el orgullo y la más grande bendición del Pueblo y de generación tras generación, como un favor de ejad, de unidad con EL.

Para ver unos ejemplos que ilustren este punto y que son un extracto de los hechos que se produjeron y producirán en Su tiempo y como EL Quiere, es el caso de La Fiesta de Pesaj, Celebración de la liberación, de la salida de la esclavitud y de la idolatría, la preparación y purificación mediante el sacrificio del cordero y su sangre para evitar que el ángel de la muerte matar a los primogénitos. Salida con la restitución de todos los bienes que les pertenecían y con el inicio del cumplimiento de la entrega de la tierra prometida y muchas cosas muy importantes para la vida eterna.

Las naciones (religiones paganas, gentiles) primero le cambiaron el nombre y la denominaron "semana santa", luego la celebran en sus propias fechas y luego la volvieron una celebración de la muerte y resurrección de quien ellos llaman "Jesús", con gran despliegue de imágenes y cultos religiosos, que El Creador abomina.

Así podríamos ver otras Fiestas como Shavuot (Entrega de La Ketuváh y de La TORAH) que volvieron "Pentecostés" que ellos suponen que fue la fundación de la iglesia por El Espíritu Santo.

6. La obligación de peregrinar y celebrar algunas Fiestas en Jerusalem, sabemos que tiene unas condiciones especiales y que solo los Suyos cumplen.

Eso también marca sin duda alguna la gran diferencia entre Los Suyos, El Pueblo Escogido, Apartado, y bendecido de Israel y los que no lo son y que podrían serlo, si cumplieran todo lo anterior y reconocieran además que hay una gran diferencia entre un pueblo y una religión o doctrina de hombres y pudieran al establecer esta diferencia, resolverse a cumplir con todo lo que El Creador Le exige al Pueblo que practique y viva.

7. Por último, los requisitos de pureza ritual, de vinculación mediante la observancia de Pactos (caso de la eliminación total de la levadura, los leudantes y harina de las casas y del trabajo de Los Suyos, para que puedan celebrar La Fiesta de Panes sin Levadura y el requisito e imprescindible de que los varones estén circuncidados para poder celebrar Pesaj, ya que de lo contrario serán cortados del Pueblo).

Para Los Suyos, el cumplimiento de esos requisitos es fácil, es más, es una bendición que adicionalmente a la misma celebración, llega por la actitud y disposición del corazón, la fidelidad y el gozo que esto representa, pero para los paganos gentiles, estos requisitos o mejor, el cumplimiento es una carga que en algunos casos, es según ellos, exceso de religiosidad y en otros requisitos que son de "La Ley" y solo para El Pueblo de Israel y que ellos ya "superaron", dizque por la gracia.

"Yo no Vine a derogar La Ley, sino a observarla o cumplirla", Dijo El Mashiah, pero para ellos es más importante su propia doctrina o pensamiento a la mala interpretación de algunas interpretaciones de Pablo de Tarso. En todo caso y a modo de aclarar más la conclusión, Las Fiestas (Mo`ed) o Citas Apartadas con EL y para EL, son una de las grandes diferencias entre los que son Suyos y Lo aman porque Lo obedecen y los que no lo son, aunque lo digan y lo crean y solo los del Espíritu saben en realidad El Propósito que EL Les da para la purificación, el arrepentimiento y la reparación de nuestras vidas, las de los de Su Pueblo, Los Suyos.